
opusdei.org

Lettera del prelato
in occasione del
Giubileo della
Misericordia

«Ringraziamo il Santo Padre,
con le opere e con la preghiera,
per aver indetto questo giubileo
speciale, vero tempo di grazia
per la Chiesa e per il mondo».

09/12/2015

Word ► Lettera del prelato in
occasione del Giubileo della
Misericordia

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettera-4-XI-2015_2015120912082709542420151210-16231020151214-11195120160121-160306.doc
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettera-4-XI-2015_2015120912082709542420151210-16231020151214-11195120160121-160306.doc
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettera-4-XI-2015_2015120912082709542420151210-16231020151214-11195120160121-160306.doc


PDF ► Lettera del prelato in
occasione del Giubileo della
Misericordia

ePub ► Lettera del prelato in
occasione del Giubileo della
Misericordia

Mobi ► Lettera del prelato in
occasione del Giubileo della
Misericordia

Carissimi: Gesù mi protegga le mie
figlie e i miei figli!

1. Sia benedetto Dio, Padre del Signore
nostro Gesù Cristo, Padre
misericordioso e Dio di ogni
consolazione (2Cor 1, 3), che, per il
grande amore con il quale ci ha amati,
da morti che eravamo per i peccati, ci
ha fatti rivivere con Cristo (. ..) e con

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettera-4-XI-2015_2015120912082709542420151210-16231020151214-11195120160121-160316.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettera-4-XI-2015_2015120912082709542420151210-16231020151214-11195120160121-160316.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettera-4-XI-2015_2015120912082709542420151210-16231020151214-11195120160121-160316.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettera-4-XI-201520151214-11263920160121-160938.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettera-4-XI-201520151214-11263920160121-160938.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettera-4-XI-201520151214-11263920160121-160938.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettera-4-XI-201520151214-112639_2016-01-21_17-09-0620160121-161002.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettera-4-XI-201520151214-112639_2016-01-21_17-09-0620160121-161002.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettera-4-XI-201520151214-112639_2016-01-21_17-09-0620160121-161002.mobi


Lui ci ha risuscitati e ci ha fatti sedere
nei cieli, in Cristo Gesù (Ef 2, 4-6).

Sono parole di san Paolo che, fin
dalle prime battute, aiutano a
centrare ciò che mi propongo di
trasmettervi con queste righe. Mi
spinge a scrivervi il desiderio di
prepararci, nel modo migliore
possibile, a vivere l’ Anno della
misericordia, indetto da Papa
Francesco in occasione dei
cinquant’anni dalla chiusura del
Concilio Vaticano II. Come sapete,
comincerà il prossimo 8 dicembre e
si concluderà nella solennità di Cristo
Re, il 20 novembre 2016.

Quando il Santo Padre ha
preannunziato l'indizione di questo
anno santo straordinario, abbiamo
provato la grande gioia cristiana di
vederlo coincidere con la parte finale
dell’anno mariano per la famiglia
che stiamo vivendo nella Prelatura.
Abbiamo colto in questo un altro



segno della protezione della
Madonna, che invochiamo nelle
litanie come Regina familiæ e Mater
misericordiæ.

Con l’intercessione di Maria nostra
Madre ci affidiamo alla bontà del
Signore, rifugio sicuro e sempre
disposto a esaudire le nostre
richieste e a provvedere alle nostre
necessità. Dalla misericordia divina
possiamo ottenere un aumento della
carità, della comprensione, della
fraternità, dell’interesse per le
anime, perché, come membri della
Chiesa, vogliamo contribuire a
«rendere più umana la famiglia degli
uomini e la sua storia» 1.
Camminiamo giorno dopo giorno con
una solida speranza: il Cielo continua
a darci i mezzi per riempirci di pace,
certi che la Santissima Trinità cura
continuamente la creazione. Come
ricorda Papa Francesco, ascendiamo
dalle creature a contemplare la mano
paterna e amorosa di Dio 2.



Ringraziamo il Santo Padre, con le
opere e con la preghiera, per aver
indetto questo giubileo speciale, vero
tempo di grazia per la Chiesa e per il
mondo. Siamo tutti colmi di gioia e
pronti ad accogliere l’invito del Padre
comune a frequentare più da vicino
Nostro Signore, nella pietà e nella
celebrazione dei sacramenti,
soprattutto la Penitenza e
l’Eucaristia, e anche nelle
manifestazioni concrete di carità
fraterna verso il prossimo. Se siamo
docili allo Spirito Santo,
assomiglieremo di più a Cristo e al
Padre celeste, il cui volto
misericordioso ci è stato rivelato in
Gesù.

2. Deus, cui proprium est misereri
semper et parcere: suscipe
deprecationem nostram 3, o Dio, di cui
è proprio perdonare sempre e usare
misericordia: accogli le nostre
suppliche, ripetiamo ogni giorno. La
misericordia! È sempre necessario



approfondire, come ci invita a fare la
Chiesa, questo consolante attributo
divino che li riassume tutti. Lo
facciamo con filiale fiducia.
Nell’indire il giubileo straordinario, il
Romano Pontefice scrive che
misericordia «è la parola che rivela il
mistero della SS. Trinità (...), è l’atto
ultimo e supremo con il quale Dio ci
viene incontro (...), è la legge
fondamentale che abita nel cuore di
ogni persona quando guarda con
occhi sinceri il fratello che incontra
nel cammino della vita. Misericordia:
è la via che unisce Dio e l’uomo,
perché apre il cuore alla speranza di
essere amati per sempre, nonostante
il limite del nostro peccato» 4.

Sono trascorsi trentacinque anni da
quando san Giovanni Paolo II
pubblicò l’enciclica Dives in
Misericordia. Si soffermava sulla
convenienza di meditare spesso su
questa meravigliosa espressione
dell’Amore divino. «Lo suggeriscono



– scriveva – molteplici esperienze
della Chiesa e dell’uomo
contemporaneo; lo esigono anche le
invocazioni di tanti cuori umani, le
loro sofferenze e speranze, le loro
angosce ed attese» 5.

Le parole di san Giovanni Paolo II
non solo conservano piena attualità,
ma si rivelano ogni giorno più
pressanti: abbiamo sempre bisogno
della clemenza divina ma, ai giorni
nostri, si può affermare che questa
necessità riveste un’urgenza
maggiore. Quando Papa Francesco
aprirà la porta santa nelle diverse
basiliche papali e ogni vescovo lo
farà nella propria circoscrizione,
«affideremo la vita della Chiesa,
l’umanità intera e il cosmo immenso
alla Signoria di Cristo, perché
effonda la sua misericordia come la
rugiada del mattino per una feconda
storia» 6. San Josemaría, a partire
della sua esperienza personale, ci ha
spronati espressamente, fin dagli



inizi dell’Opera, a ricorrere a questo
immenso amore di Dio, che non
abbandona i suoi figli, uomini e
donne. Erano innumerevoli i modi
con cui il nostro fondatore ci
suggeriva di bussare alle porte del
Cuore di Gesù.

3. San Josemaría ci ha insegnato a
impregnare i cammini della terra
con la misericordia che Cristo ha
portato sulla terra, e precisava: 
dedicarci al servizio alle anime è
una manifestazione della
misericordia del Signore, non solo
verso di noi, ma verso l’umanità
intera 7. Facciamoci avanti con
l’aiuto di nostro Padre per
collaborare con il Signore in modo
che sovrabbondi, in ogni cristiano e
in tutti gli uomini di buona volontà,
la corrente di amore misericordioso
che dal Cuore piagato di Gesù si
sparge continuamente sull’umanità.



Con questi sentimenti e questi aneliti
vi invito, figlie e figli miei, a
cominciare con seria devozione e con
gioia l’Anno della misericordia. Ci
ispireremo agli insegnamenti della
Sacra Scrittura, le cui pagine sono un
canto meraviglioso alla clemenza
divina, e ci soffermeremo in modo
particolare sull’esempio di Cristo,
sulla sua vita e la sua dottrina,
cercando di seguire, intimamente
uniti al Redentore, le orme di san
Josemaría, che volgeva
continuamente gli occhi alla figura
del Buon Pastore che dà tutto se
stesso per le sue pecore (cfr. Gv 10,
1-18) e che ha suggerito a noi e a
tanti altri uomini e donne di
rivolgere sempre più lo sguardo al
Signore del Cielo e della terra.

La misericordia di Dio verso
l’umanità

4. Già l’Antico Testamento proclama
in molte sue pagine l’insondabile



pietà di Dio verso le sue creature. 
Paziente e misericordioso è il Signore,
lento all’ira e ricco di grazia. Buono è
il Signore verso tutti, la sua tenerezza
si espande su tutte le creature (Sal 144
[145] 8-9). E i profeti non si stancano
di avvertire: ritornate al Signore
vostro Dio, perché egli è
misericordioso e benigno, tardo all’ira
e ricco di benevolenza e si
impietosisce riguardo alla sventura
(Gl 2, 13).

Nell’Ultima Cena, Nostro Signore
recitò, seguendo la tradizione
giudaica, il Gran Hallel o grande
canto di lode: un salmo che enumera
le meraviglie compiute da Dio nella
creazione e nella storia. Alla fine di
ogni versetto si ripetono come un
ritornello le seguenti parole: perché
eterna è la sua misericordia (Sal 135
[136]).

«In forza della misericordia, tutte le
vicende dell’Antico Testamento sono



cariche di un profondo valore
salvifico» 8; tale realtà si manifesta
pienamente nel Nuovo Testamento,
mediante l’incarnazione redentrice
del Figlio di Dio. Gesù stesso,
nell’offrire la propria vita nel
sacrificio cruento della Croce,
nell’istituire l’Eucaristia e gli altri
sacramenti, stabilì questo atto
supremo d’Amore come contenuto
fondamentale della misericordia
divina.

Rileggiamo spesso i passi del Vangelo
che mostrano la compassione e la
comprensione di Cristo verso
l’umanità, dalla nascita a Betlemme
fino al suo olocausto sul Calvario.
Soffermiamoci costantemente su
tante dimostrazioni di pietà e di
compassione: quando curava i malati
e guariva gli indemoniati, quando
dava da mangiare alle folle affamate,
quando distribuiva a piene mani il
pane della dottrina, quando andava
incontro ai peccatori pentiti e li



perdonava, quando sceglieva i
discepoli, quando li rimproverava
con uno sguardo o con qualche
parola, quando chiamava gli Apostoli
per mandarli dappertutto, quando ci
ha dato sua Madre come Madre
nostra, quando ci ha inviato lo
Spirito Santo promesso, ecc. In ogni
sua opera, in ogni sua parola, il
Signore rivela chiaramente il volto
clemente di Dio Padre.

Lo stesso accade lungo la storia della
Chiesa, dopo l’Ascensione di Gesù in
Cielo. In mezzo alle luci e alle ombre
che appaiono nel cammino dei
cristiani, non sono mai mancati gli
interventi della clemenza divina:
mediante lo Spirito Santo che abita
nella Chiesa e con la presenza reale
di Cristo nell’Eucaristia, oltre
all’intercessione sempre attuale della
Santissima Vergine, ci vengono
rivelati i torrenti di misericordia che
si riversano ininterrottamente sul
mondo. Non cessiamo di ringraziare



il nostro Padre celeste: spalanchiamo
le porte del cuore e adoperiamoci
perché anche altre persone si lascino
impregnare dalla grazia divina.

La storia delle misericordie di Dio

5. Nell’enciclica Dives in misericordia,
san Giovanni Paolo II collocava la
misericordia al centro della vita della
Chiesa, nella storia dell’umanità.
«Nel compimento escatologico la
misericordia si rivelerà come amore,
mentre nella temporaneità, nella
storia umana, che è insieme storia di
peccato e di morte, l’amore deve
rivelarsi soprattutto come
misericordia ed anche attuarsi come
tale. Il programma messianico di
Cristo – programma di misericordia –
diviene il programma del suo popolo,
il programma della Chiesa. Al centro
di questo sta sempre la Croce, poiché
in essa la rivelazione dell’amore
misericordioso raggiunge il suo
culmine» 9.



Infatti non possiamo separare la
Croce dalla Risurrezione, perché
entrambe rivelano l’Amore divino: la
misericordia di Dio si manifesta in
tutto il mistero pasquale . Il beato
Paolo VI ha affermato che «tutta la
storia della salvezza è guidata dalla
misericordia divina, che va incontro
alla miseria umana» 10.

Cristo ha preso su di sé i nostri
peccati e «si offrì una volta per tutte
allo scopo di togliere i peccati di
molti» ( Eb 9, 28). La Madonna
accettò in piena libertà il sacrificio di
Colui che, avendo assunto la nostra
condizione umana in tutto tranne il
peccato (cfr. Eb 4, 15), poteva
manifestare un’autentica
compassione. Con il Magnificat,
Maria profetizzò: la sua misericordia
si stende di generazione in
generazione (Lc 1, 50).

6. Figlie e figli miei: siamo – e questo
ci riempie di gioia – tra quelle



generazioni che cantano le
misericordie di Dio! Nella sua vita e
in quella dell’Opus Dei, nostro Padre
scopriva continuamente l’amore di
predilezione del Signore. Ripeteva
spesso che tutta la storia
dell’Opera è una storia delle
misericordie di Dio. Né in questa
lettera – sottolineava negli anni ’60
–, né in molti documenti che vi
dovessi scrivere, potrò esaurire il
racconto di queste provvidenze
della bontà di Dio, che hanno
sempre preceduto e accompagnato
i passi dell’Opera 11. In tale contesto,
non esitava ad affermare che la
storia dell’Opus Dei dovrà essere
scritta in ginocchio 12. Sottolineava
così, chiaramente, che nella
fondazione e nella crescita dell’Opera
l’iniziativa è stata sempre del
Signore: lui doveva limitarsi soltanto
a essere uno strumento fedele della
Volontà di Dio.



Realmente, l’esistenza di san
Josemaría e quella dell’Opus Dei
s’intrecciano intimamente, senza che
sia possibile distinguerle o separarle
fin dal 1928. Nell’Opera, tutto è
stato fatto da Dio – esclamava in
una meditazione – ; umanamente
parlando, che cosa c'era? Solo
buon umore, molto amore a Gesù
Cristo e alla sua Chiesa e il vivo
desiderio di perseverare anche
dinanzi all’impossibile. Il Signore
mi ha maneggiato come io, da
bambino, maneggiavo i soldatini
di piombo: li portavo dove volevo,
certe volte li decapitavo... Così il
Signore ha fatto con me: mi ha
condotto per le vie che Lui ha
voluto, ha permesso che mi
dessero dei gran colpi, perché mi
convenivano 13.

Ognuna di queste circostanze serviva
al nostro fondatore per affinare la
sua fedeltà e il suo abbandono nelle
mani del Signore. Come ha scritto



Papa Francesco: «Uno è ben
consapevole che la sua vita darà
frutto, ma senza pretendere di
sapere come, né dove, né quando. Ha
la sicurezza che non va perduta
nessuna delle sue opere svolte con
amore, non va perduta nessuna delle
sue sincere preoccupazioni per gli
altri, non va perduto nessun atto
d’amore per Dio, non va perduta
nessuna generosa fatica, non va
perduta nessuna dolorosa pazienza» 
14. Perciò nostro Padre non ha mai
perduto la pace: figli miei, con la
contrizione c’è l’Amore: nessuna
di queste fatiche, nessuna pena mi
ha fatto perdere il gaudium cum
pace, perché Dio mi ha insegnato
ad amare, e nullo enim modo sunt
onerosi labores amantium
(Sant’Agostino, De bono viduitatis,
21, 26); per chi ama, il lavoro non è
mai un peso. Per questo, la cosa
importante è imparare ad amare,
perché in eo quod amatur, aut non
laboratur, aut et labor



amatur(Ibid.): dove c’è amore
tutto è felicità. E questa è stata la
grande misericordia di Dio: che mi
ha condotto come un bambino
piccolo, insegnandomi ad amare.
Quando ero soltanto un
adolescente, il Signore mise nel
mio cuore un seme infiammato
d'amore e questo seme è oggi, figlie
e figli miei, un albero ricco di
fronde, dal tronco agile, che
ristora con la sua ombra una
legione di anime 15.

7. San Josemaría si è sempre
comportato così. La sua devozione a
questo sicuro rifugio divino che
stiamo contemplando veniva da
lontano: l’aveva imparata dai suoi
genitori tra le mura domestiche; si
era irrobustita durante la
preparazione al sacerdozio nel
Seminario di Logroño e in quello di
San Carlo, a Saragozza, dove c’era
una immagine del Cuore di Gesù
infiammato d’amore e coronato di



spine, che lo commuoveva
profondamente. Poi, durante la
guerra civile spagnola, si manifestò
in un modo nuovo, come racconta
durante un momento di orazione,
nella vigilia della solennità del Sacro
Cuore:

Io voglio vedermi ora, Dio mio,
accanto alla ferita del tuo petto; e
pensare a tutti i miei figli, a tutti
coloro che ora sono membri vivi di
questo Corpo vivo della tua Opera.
Chiamandoli per nome,
considererò le loro qualità, le loro
virtù, i difetti, e poi ti supplicherò,
spingendoli verso di Te, a uno a
uno: “Dentro!”. Li farò entrare
dentro il tuo Cuore. Così voglio
fare con ognuno di loro e con tutti
quelli che verranno dopo, lungo i
secoli, fino alla fine del mondo, a
far parte di questa famiglia
soprannaturale. Tutti, tutti uniti
nel Cuore di Cristo, tutti diventati
uno per amore a Lui e tutti



distaccati dalle cose della terra
per la forza di quest'amore
accompagnato dalla
mortificazione. Vogliamo essere
come i primi cristiani; faremo
risorgere il loro spirito nel mondo.
Cominciamo, allora, a far
diventare realtà all'interno
dell’Opera questa affermazione:
congregavit nos in unum Christi
amor 16.

Nella Santa Messa, dopo la
consacrazione, san Josemaría
recitava in silenzio, interiormente, la
preghiera all’Amore misericordioso
che aveva imparato in gioventù. Nel
Cuore amabilissimo di Gesù cresceva
la fonte della sua paternità nell’Opus
Dei, che si estendeva alle sue figlie e
ai suoi figli di tutti i tempi; nel Santo
Sacrificio si colmava dell'anelito di
Cristo per la redenzione dell’umanità
tutta. Queste considerazioni ci
aiuteranno anche a rimanere sicuri e
ottimisti nei momenti dolorosi che



possono presentarsi nella storia del
mondo o nella nostra esistenza. Dio è
sempre lo stesso: onnipotente,
sapientissimo, misericordioso In ogni
momento sa trarre dal male il bene,
dalle sconfitte grandi vittorie per
coloro che confidano in Lui.

8. Negli anni ’70, quando una grave
crisi di fede e di disciplina causava
stragi nelle anime, san Josemaría
ricevette nuove luci dal Cielo, che lo
confermarono nella sua fiducia
incrollabile nel continuo aiuto
divino. Il 23 agosto 1971, dopo aver
celebrato la Santa Messa, il Signore
incise a fuoco nel suo cuore alcune
parole che, con una leggera
variazione, provengono dalla lettera
agli Ebrei: adeamus cum fiducia ad
thronum gratiae, ut misericordiam
consequamur (Eb 4, 16). Lo disse
immediatamente a noi che in quei
momenti gli stavamo accanto; poche
settimane più tardi ne parlò
nuovamente, ai suoi figli di Roma,



nell’intimità di una riunione
familiare:

Vi dirò una cosa che Dio nostro
Signore vuole che sappiate. Noi
figli di Dio nell’Opus Dei adeamus
cum fiducia– dobbiamo accostarci
con molta fede – ad thronum
gloriæ, al trono della gloria, la
Santissima Vergine, Madre di Dio e
Madre nostra, che tante volte
invochiamo come Sedes Sapientiæ,
ut misericordiam consequamur ,
per ottenere misericordia (...).

Andiamo, attraverso il Cuore
Dolcissimo di Maria, al Cuore
Sacratissimo e Misericordioso di
Gesù, per chiedergli che, per mezzo
della misericordia, manifesti il
suo potere nella Chiesa e ci
riempia di fortezza per proseguire
nel nostro cammino, attraendo a
Lui molte anime 17.

Questa sicurezza lo spingeva a
cercare senza tregua nella parola di



Dio i testi più eloquenti circa la
benignità e la protezione del Signore,
per poterli meditare nella sua
orazione. Così, un anno dopo, fece un
nuovo accenno a una scoperta che
aveva infuso nella sua anima tanto
ottimismo e tanta fiducia, aiutandolo
a superare quella gran pena che, per
l’amore che nutriva per la Chiesa, gli
procurava un grandissimo dolore.

In questi ultimi tempi – diceva – sto
meditando molto alcuni testi della
Sacra Scrittura che parlano della
misericordia divina. So bene che
gli scritturisti attribuiscono
diversi significati a questa parola
e per misericordia intendono non
solamente ciò che indica il
linguaggio comune – compassione,
pietà –ma anche una sorta di
lealtà che Dio ha verso le sue
creature.

Che meraviglia! Dio Nostro
Signore, ha una tale compassione



degli uomini – perché la sua
misericordia significa anche
compassione – che la sua lealtà lo
induce a essere misericordioso con
ognuno di noi, a guardarci con
amore di padre e di madre 18.

Cercava di approfondire sempre più
le parole della Sacra Scrittura, già
meditate in gioventù: Dio ha posto la
sua compiacenza tra i figli degli
uomini (cfr. Pro 8, 31), e per questo è
andato avanti sicuro, iniziando
l’Opus Dei: quando non poteva
contare su nessun altro mezzo,
questa “compiacenza” di Dio gli dava
la certezza che l’Opera sarebbe
andata avanti.

Giustizia e misericordia

9. Tra le parabole con le quali il
Maestro spiegava ai discepoli le
caratteristiche del regno dei cieli, san
Luca, chiamato lo scriba della
mansuetudine di Cristo da uno dei più
grandi poeti cristiani19, riunisce tre



insegnamenti dedicati proprio a
mettere in evidenza come Dio si
preoccupa dei suoi: quello della
pecora smarrita, quello della dracma
perduta e quello del figlio prodigo. In
tutti e tre, «Gesù rivela la natura di
Dio come quella di un Padre che non
si dà mai per vinto fino a quando
non ha dissolto il peccato e vinto il
rifiuto, con la compassione e la
misericordia» 20.

Tale Cuore amabilissimo si rivela in
particolare nelle parole del padre che
aspetta pazientemente, giorno dopo
giorno, il ritorno del figlio ingrato,
per perdonarlo non appena arriva.
San Giovanni Paolo II lo ha
commentato in modo incisivo
nell’enciclica Dives in misericordia,
mettendo in risalto come questo
insegnamento vale per tutti, per ogni
essere umano. «La parabola tocca
indirettamente ogni rottura
dell’alleanza d’amore, ogni perdita
della grazia, ogni peccato (...). Il



patrimonio che aveva ricevuto dal
padre era una risorsa di beni
materiali, ma più importante di
questi beni era la sua dignità di figlio
nella casa paterna (...), la coscienza
della figliolanza sciupata» 21.

Allo stesso modo, nostro Padre, a
proposito di questa parabola, aveva
detto: la misericordia che Dio ci
dimostra deve stimolarci sempre a
ritornare. Figli miei, è meglio non
allontanarsi dal suo fianco, non
abbandonarlo; ma se qualche
volta, a causa della debolezza
umana, ve ne andrete via,
ritornate di corsa. Egli ci accoglie
sempre, come il padre del figlio
prodigo, con un amore più
profondo 22.

Anche se nel testo originale, nota san
Giovanni Paolo II, non compare la
parola “giustizia” e neanche
“misericordia”, «tuttavia, il rapporto
della giustizia con l’amore che si



manifesta come misericordia viene
con grande precisione inscritto nel
contenuto della parabola evangelica.
Diviene più palese che l’amore si
trasforma in misericordia quando
occorre oltrepassare la precisa
norma della giustizia: precisa e
spesso troppo stretta» 23.

San Josemaría scoprì l'unione pratica
della giustizia con l’amore nel
comportamento delle madri 24. La
giustizia di Dio aveva, secondo lui, 
viscere di misericordia 25. Non
possiamo rivolgerci al Signore
accampando diritti, ma dobbiamo
chiedere che abbia misericordia di
noi, come recita un salmo:
Miserere mei, Deus, secundum
magnam misericordiam tuam
(Sal50, 2). Signore, abbi
compassione di me secondo la tua
grande misericordia. Non
rivolgiamoci a Lui invocando
motivi di giustizia 26.



10. Non mancano persone che
contrappongono la giustizia alla
misericordia. Il Papa, nell’indire il
giubileo, ci ha messo in guardia da
un errore del genere: «Non sono due
aspetti in contrasto tra di loro, ma
due dimensioni di un’unica realtà
che si sviluppa progressivamente
fino a raggiungere il suo apice nella
pienezza dell’amore (...). Davanti alla
visione di una giustizia come mera
osservanza della legge, che giudica
dividendo le persone in giusti e
peccatori, Gesù punta a mostrare il
grande dono della misericordia che
ricerca i peccatori per offrire loro il
perdono e la salvezza. Si comprende
perché, a causa di questa sua visione
così liberatrice e fonte di
rinnovamento, Gesù sia stato
rifiutato dai farisei e dai dottori della
legge» 27.

Ricorrere alla misericordia divina



11. Come frutto di una speciale
grazia di Dio – l’ho ricordato prima –
il nostro fondatore ha approfondito i
meravigliosi bagliori della clemenza
divina descritti nella Sacra Scrittura.
Per esempio, commentando il
miracolo della risurrezione del figlio
della vedova di Nain, considerava
che Nostro Signore ci ha amati per
motivi santi, che forse non
sarebbero efficaci con noi. San
Luca dice: misericordia motus
super eam (Lc7, 13), agì per
compassione, per misericordia
verso quella donna, pur essendoci
altri motivi umanamente
ragionevoli: era povera, era
vedova e non aveva nessun altro
figlio 28.

Un gran numero di persone era
presente a quel corteo funebre e altri
accompagnavano Gesù ma solo Lui
comprende la pena, il dolore di
quella madre, e le va incontro. Non è
ammirevole che il Maestro si lasci



commuovere dagli impulsi
misericordiosi del suo Cuore, senza
aspettare che noi gli esponiamo le
nostre necessità? Questo
comportamento divino e umano del
Redentore dev’essere per noi un
pressante invito a ricorrere a Lui in
ogni momento. Anche voi e io –
precisava nostro Padre – dobbiamo
ricorrere alla misericordia del
Signore. Davanti a Dio non
abbiamo nessun diritto. Almeno
io, personalmente, vedo con
chiarezza meridiana che non
posso dirgli: Signore, devi darmi
questo; anche se so che sono e mi
sento suo figlio. Vado da Lui con
gemiti di contrizione, chiedendogli
misericordia 29, facendo appello alla
sua pietà.

Nei suoi ultimi anni sulla terra,
sentendo l’impulso di ricorrere con
maggior fiducia e assiduità al
perdono di Dio, san Josemaría
completò la giaculatoria con la quale



nel 1952 si era rivolto al Sacro Cuore
di Gesù per consacrargli l’Opera, le
sue attività apostoliche e le necessità
della Chiesa e dell’umanità: Cor Iesu
Sacratissimum et Misericors, dona
nobis pacem! Da allora, il ricorso
alla protezione del Cielo a favore del
mondo, della Chiesa, delle anime,
divenne una premura ancor più
costante di nostro Padre, di giorno e
di notte.

Ecco il frutto principale che
dobbiamo implorare da Dio
nell’anno dedicato alla sua
misericordia: che la società riprenda
a percorrere la via dei
comandamenti, che le anime si
lascino accendere dal fuoco
dell’amore di Dio, che in ogni angolo
della Chiesa rifioriscano la dottrina
chiara e la pietà autentica. Faccio
molto mie le parole del Papa: «Come
desidero che gli anni a venire siano
intrisi di misericordia per andare
[ognuno di noi] incontro ad ogni



persona portando la bontà e la
tenerezza di Dio! A tutti, credenti e
lontani, possa giungere il balsamo
della misericordia come segno del
Regno di Dio già presente in mezzo a
noi» 30.

Essere misericordiosi come il Padre
celeste

12. La Chiesa nutre il costante
desiderio di offrire l’amore di Dio
alle creature, senza escluderne
nessuna. Tuttavia, come osserva
Papa Francesco, «forse per tanto
tempo abbiamo dimenticato di
indicare e di vivere la via della
misericordia. La tentazione, da una
parte, di pretendere sempre e solo la
giustizia, ha fatto dimenticare che
questo è il primo passo, necessario e
indispensabile; ma la Chiesa ha
bisogno di andare oltre per
raggiungere una meta più alta e più
significativa» 31.



Non basta chiedere perdono a Dio
per i nostri peccati e per quelli di
tutti gli uomini. A questa supplica,
insostituibile, è necessario unire la
pratica concreta della misericordia
verso il prossimo. Perché se uno
dicesse: io amo Dio, e odiasse il suo
fratello, è un mentitore. Chi infatti non
ama il proprio fratello che vede, non
può amare Dio che non vede. Questo è
il comandamento che abbiamo da Lui:
chi ama Dio, ami anche il suo fratello
(1 Gv 4, 20-21).

Le opere di misericordia, così spesso
predicate e praticate nella Chiesa,
sono il mezzo adeguato per
dimostrare le buone intenzioni con
fatti concreti. «Sono le azioni
caritatevoli con le quali soccorriamo
il nostro prossimo nelle sue necessità
corporali e spirituali» 32, spiega il 
Catechismo della Chiesa Cattolica.
Esercitarle assiduamente è una delle
raccomandazioni del Papa per
quest’anno. «La predicazione di Gesù



ci presenta queste opere di
misericordia perché possiamo capire
se viviamo o no come suoi discepoli» 
33.

Gesù lo ha detto chiaramente nel
Vangelo, stabilendo un principio
incontrovertibile: ciò che volete gli
uomini facciano a voi, anche voi fatelo
a loro. Se amate quelli che vi amano,
che merito ne avrete? Anche i
peccatori fanno lo stesso. E se fate del
bene a coloro che vi fanno del bene,
che merito ne avrete? Anche i
peccatori fanno lo stesso. E se
prestate a coloro da cui sperate
ricevere, che merito ne avrete? Anche
i peccatori concedono prestiti ai
peccatori per riceverne altrettanto.

Amate invece i vostri nemici, fate del
bene e prestate senza sperarne nulla,
e il vostro premio sarà grande e
sarete figli dell’Altissimo; perché Egli
è benevolo verso gl’ingrati e i malvagi.
Siate misericordiosi, come è



misericordioso il Padre vostro (Lc 6,
31-36).

Le opere di misericordia corporale

13. La dottrina cattolica ha
sintetizzato così le opere di
misericordia corporale: «Dare da
mangiare a chi ha fame, ospitare i
senza tetto, vestire chi ha bisogno di
indumenti, visitare gli ammalati e i
prigionieri, seppellire i morti. Tra
queste opere, fare l’elemosina ai
poveri è una delle principali
testimonianze della carità fraterna: è
pure una pratica di giustizia che
piace a Dio» 34. Tutte, in definitiva,
fanno esercitare il mandatum novum
(Gv 13, 34), il comandamento nuovo
della carità datoci da Gesù. Seguendo
tale raccomandazione del Salvatore,
la Chiesa ha sempre dimostrato un
amore di predilezione per i poveri, i
malati, i derelitti, le persone che non
hanno dove abitare... Inoltre, ha
tenuto presenti le parole del Signore



sul giudizio finale: in verità vi dico:
ogni volta che avete fatto queste cose
a uno solo di questi miei fratelli più
piccoli, l’avete fatto a me (Mt 25, 40).
Infine, con la parabola del buon
samaritano, Gesù ha precisato che la
nostra carità deve estendersi a ogni
persona umana.

14. Nell’Opus Dei, parte viva della
Chiesa, si raccomanda
insistentemente di non trascurare
mai le opere di misericordia
corporale. Le praticava il nostro
fondatore già nei primi anni
dell’Opera, con le sue visite agli
ammalati degli ospedali di Madrid,
con la sua generosa dedizione ai
poveri miserabili e a quelli che ,
vergognandosene, nascondevano le
loro privazioni sotto il velo di una
vita apparentemente normale. Ha
insegnato a comportarsi nello stesso
modo alle persone che si
avvicinavano al suo apostolato.
Affidò queste attività alla Madonna, e



così nacquero nell’Opus Dei le visite
ai poveri della Vergine , che si
continuano a fare ovunque si
trovano fedeli della Prelatura: il
sabato, giorno di Santa Maria, si
invitano i giovani a devolvere
qualche elemosina destinata ad
aiutare i bisognosi. Aiutando i
poveri, si onora la Madonna e si
esercita la carità 35. È un mezzo di
formazione, perché stimola la
generosità della gioventù e così si
cresce nell’amore.

Dato che imparava sempre dal modo
in cui Dio si prende cura delle sue
creature, a san Josemaría doleva lo
spettacolo dei beni della terra divisi
tra pochi e i beni della cultura
chiusi in cenacoli ristretti. Fuori,
c’è fame di pane e di dottrina; e le
vite umane, che sono sante perché
vengono da Dio, sono trattate
come cose, come numeri statistici.
Comprendo e condivido questa
impazienza: essa mi spinge a



guardare a Cristo che continua a
invitarci a mettere in pratica il
comandamento nuovo dell’amore
(...).

Occorre riconoscere Cristo che ci
viene incontro negli uomini, nostri
fratelli. Nessuna vita umana è
isolata; ogni vita si intreccia con
altre vite. Nessuna persona è un
verso a sé: tutti facciamo parte
dello stesso poema divino che Dio
scrive con il concorso della nostra
libertà 36.

Quanti giovani – ragazzi e ragazze – e
quante persone adulte, quando
hanno scoperto e osservato le forme
di indigenza più gravi del prossimo,
hanno riconosciuto Cristo povero in
quei fratelli o sorelle e si sono sentiti
più disposti a servire gli altri! Il
Signore, infinitamente più generoso,
si è introdotto nelle loro anime con
grazie speciali: soltanto Lui conosce
le profonde conversioni che molti



hanno sperimentato, le decisioni di
dedicarsi totalmente al servizio di
Dio e della Chiesa, nate al calore
delle visite ai poveri, agli anziani, ai
malati, ai carcerati…

15. Con lo sviluppo dell’Opera di Dio,
la spontaneità apostolica dei fedeli e
dei Cooperatori dell’Opus Dei ha
configurato a mano a mano nuove
forme di servizio materiale al
prossimo, a seconda delle circostanze
di tempo e di luogo. Sono sorte così
scuole per la formazione
professionale di persone di ambienti
molto diversi, nelle campagne e nelle
periferie delle grandi città;
ambulatori medici e ospedali nei
quartieri più disagiati, destinati a
persone prive di risorse; si sono
moltiplicate le attività assistenziali –
come le ONG per aiutare i paesi
meno sviluppati, o i banchi
alimentari nelle nazioni considerate
più avanzate, per citare solo alcuni
esempi – che, in momenti di crisi



economica come gli attuali,
permettono a molti uomini e donne
di trovare rimedio alle carenze
materiali proprie e delle loro
famiglie.

Ringrazio Dio per la vastità delle
iniziative di solidarietà promosse dai
fedeli e dai Cooperatori della
Prelatura. Però non possiamo
accontentarci: con la grazia di Dio,
confidando nell’aiuto di molte
persone di buon cuore, cristiani e
non cristiani, desideriamo che si
ampli ulteriormente il raggio
d’azione di questi progetti.

16. Permettetemi di ripetere, ancora
una volta, che dovete impegnarvi
nell’assistenza agli ammalati e alle
ammalate: nelle loro case, negli
ospedali e in qualunque altro posto
dove c’è chi soffre nel corpo o nello
spirito e, naturalmente, nei Centri
dell’Opera e nelle case degli
Aggregati e dei Soprannumerari. In



ogni malato Gesù si fa presente in
modo speciale.

Oltre a provvedere loro tutte le cure
mediche possibili, dobbiamo
impegnarci ad assisterli
spiritualmente: fare in modo che
possano ricevere dai sacerdoti i
sacramenti della Riconciliazione e
dell’Eucaristia, che contino
sull’esempio e il consiglio dei laici
per tener vivo nei modi più
opportuni uno spirito di orazione che
sia contemplazione e
ringraziamento, lode e richiesta, per
esempio, con la recita del Rosario e
di altre preghiere che riempiono di
gioia anche nel dolore. Saranno lieti
di scoprire che, offrendo a Dio la loro
malattia, con le sofferenze e le
limitazioni che l’accompagnano,
completano nella loro carne quello
che manca ai patimenti di Cristo, a
favore del suo corpo che è la Chiesa
(Col 1, 24), come ha scritto san Paolo,



indicando il valore salvifico della
sofferenza 37.

Quando sopravviene un momento di
particolare gravità, adoperiamoci a
prepararli a ricevere l’Unzione degli
infermi con il maggior frutto
possibile. La Chiesa spiega che
questo sacramento di misericordia
ha in sé la virtù di perdonare i
peccati e, se conviene all’anima,
contribuisce anche a migliorare la
salute del corpo e perfino a guarirlo 
38. La tradizione plurisecolare della
Chiesa dimostra che questo
sacramento conferisce grande pace e
serenità a coloro che lo accolgono
ben disposti, senza aspettare gli
ultimi momenti di vita. Che bella
catechesi si può svolgere con le
famiglie che spesso, per ignoranza o
per un falso timore di preoccupare i
malati, non ricorrono al sacerdote o
richiedono la sua presenza solo
quando le persone amate sono
entrate in stato di incoscienza!



17. Con il passare del tempo, per
alcune opere di misericordia
corporali è cambiato il modo di
descriverle o di metterle in pratica.
“Alloggiare i pellegrini” è divenuto
“ospitare i senza tetto”. Nei momenti
attuali, comprende l’aiuto agli
emigranti che abbandonano il loro
paese alla ricerca di un lavoro, di
migliori condizioni di vita, ecc.
Nessun discepolo del Maestro può
trascurare di occuparsi di questi
uomini e donne a volte intere
famiglie. Penso in modo particolare
ai cristiani, perseguitati per motivi
religiosi, il cui esilio deve ravvivare
in noi il senso della Comunione dei
santi.

Papa Francesco ha lanciato un
richiamo pressante alle autorità e a
tutti gli uomini di buona volontà,
perché cerchino dei rimedi concreti a
questa necessità. Già nell’esortazione
apostolica Evangelii gaudium ci
chiedeva: «È indispensabile prestare



attenzione per essere vicini a nuove
forme di povertà e di fragilità in cui
siamo chiamati a riconoscere Cristo
sofferente, anche se questo
apparentemente non ci porta
vantaggi tangibili e immediati: i
senza tetto, i tossicodipendenti, i
rifugiati, i popoli indigeni, gli anziani
sempre più soli e abbandonati, ecc. I
migranti mi pongono una particolare
sfida perché sono Pastore di una
Chiesa senza frontiere che si sente
madre di tutti» 39. Ultimamente, come
preparazione diretta all’Anno della
misericordia, ha intensificato questo
urgente richiamo 40.

Facciamo eco a queste esortazioni del
Santo Padre e incoraggiamo parenti,
amici e conoscenti a tenerle molto
presenti, secondo le circostanze e le
possibilità di ciascuno. Oltre a
pregare, si chiedano come possono
intervenire personalmente: dal
mantenere viva la coscienza
dell’opinione pubblica davanti a



questa emergenza, sino a offrire un
alloggio, un posto di lavoro, un aiuto
economico, ecc. Operando sempre
con responsabilità personale, un bel
modo di assecondare questa
intenzione consiste anche nel
partecipare alle iniziative delle
diocesi e delle parrocchie, alle quali
il Romano Pontefice ha affidato in
modo particolare questo impegno. So
bene che molti di voi, come anche
Cooperatori e amici, svolgete già
azioni concrete per servire gli
emigranti: vi ringrazio in nome del
Signore, perché il bene che fate a
quei nostri fratelli e sorelle lo
facciamo a Cristo stesso.

Le opere di misericordia spirituali

18. San Josemaría ci confidava: oso
dire che, quando le vicende sociali
sembrano aver eliminato da un
posto la miseria, la povertà, il
dolore, proprio allora diventa più
urgente l’acutezza della carità



cristiana, che sa indovinare dove
c’è bisogno di consolazione, in
mezzo all’apparente benessere
generale 41.

Se riflettiamo, ci accorgeremo che i
gesti di amore verso il prossimo non
si debbono limitare a un contributo
materiale, per quanto necessario
esso sia. Il Romano Pontefice
lamenta che «la peggior
discriminazione di cui soffrono i
poveri è la mancanza di attenzione
spirituale» 42. Nel corso della sua
storia la Chiesa si è distinta per la
promozione delle opere di
misericordia spirituali, così reali e
sempre attuali: «consigliare i
dubbiosi, insegnare agli ignoranti,
ammonire i peccatori, consolare gli
afflitti, perdonare le offese,
sopportare pazientemente le persone
moleste, pregare Dio per i vivi e per i
morti» 43.



Com’è delicata la carità spirituale! E
com’è imprescindibile in questi
momenti, quando tantissimi soffrono
per la solitudine, l’incomprensione,
le persecuzioni, le maldicenze e le
calunnie; oppure si dibattono nel
dubbio, senza conoscere la via che
conduce al Cielo! Perché la
diffusione dei rimedi sociali
contro le piaghe della sofferenza o
della miseria, che oggi fanno
raggiungere risultati umanitari
inimmaginabili in altri tempi, non
potranno sostituire mai, perché si
pongono su un piano diverso, la
tenerezza efficace, umana e
soprannaturale, del contatto
personale e diretto con il
prossimo: con quel povero di un
rione vicino, con l’ammalato che
consuma il suo dolore in un
immenso ospedale; o con
quell’altra persona, magari ricca,
ma bisognosa per la sua solitudine
di una conversazione affettuosa,
di un’amicizia cristiana, di un



rifugio spirituale che ne sciolga
dubbi e scetticismi 44.

Ricordiamo l’episodio della
mendicante alla quale san Josemaría
poté offrire soltanto la cura
spirituale e il suo sacerdotale affetto
umano. In cambio, quella donna
decise di offrire la sua vita per
l’Opera. Quando poi la ritrovò in un
ospedale e venne a conoscenza
dell’offerta fatta al Signore dalla
mendicante, la definì la prima
vocazione fra le sue future figlie.

19. Fra i numerosi atti di solidarietà
o di fraternità cristiana, mi soffermo
solo su alcuni: insegnare agli
ignoranti, consigliare i dubbiosi,
perdonare le offese. Si tratta di
dimostrazioni di una carità diligente
che dobbiamo esercitare con tutti,
specialmente con coloro che
abbiamo più vicini: i membri della
nostra famiglia, gli amici e i colleghi
di lavoro, i conoscenti...



Insegnare a chi ignora le verità della
nostra fede, è una manifestazione di
misericordia di fondamentale
importanza. Il nostro fondatore lo
riassumeva in una breve frase: dare
dottrina è la nostra grande
missione. Sottolineava spesso che il
grande nemico di Dio e delle anime è
l’ignoranza religiosa e affermava che
il lavoro dell’Opus Dei è una grande
catechesi, mettere alla portata di
tutti il messaggio salvifico della
Chiesa, insegnando a praticarlo. 
Convinciti: il tuo apostolato
consiste nel diffondere bontà, luce,
entusiasmo, generosità, spirito di
sacrificio, costanza nel lavoro,
profondità nello studio,
magnanimità nella donazione,
aggiornamento, obbedienza
assoluta e gioiosa alla Chiesa,
carità perfetta... 45. Tutto ciò
richiede un impegno generoso per
favorire la formazione dottrinale,
spirituale e apostolica delle persone
con le quali coltiviamo una



relazione. Che gioia quando la verità
del Vangelo illumina i diversi campi
della nostra attività: professionale,
sociale, culturale!

In questo Anno della misericordia
cerchiamo di aumentare l’impegno
perché molte anime si avvicinino al
calore della Chiesa, Sposa di Cristo e
nostra Madre. Ci riusciremo, con
l’aiuto di Dio, se ognuno di noi si dà
da fare personalmente per avvicinare
più amici, colleghi e conoscenti alle
attività formative.

20. Le occasioni di dare un buon
consiglio a chi ne ha bisogno sono
ugualmente diversissime. La prima è
la testimonianza della nostra
condotta. Così Gesù è passato tra di
noi sulla terra, come ci ripeteva con
insistenza san Josemaría. Nostro
Padre amava soffermarsi su questa
esemplarità con le parole che aprono
gli Atti degli Apostoli: Gesù fece e
insegnò da principio (At 1, 1). Dopo la



testimonianza della condotta, arriva
il momento di annunciare la parola
opportuna, piena di chiarezza e di
affetto, che non ferisce, pronunciata
all’orecchio dei nostri amici o
conoscenti: l’ apostolato di
amicizia e confidenza , sul quale ha
tanto insistito nostro Padre.

Com’è feconda la coerenza tra ciò che
si fa e ciò che si dice! Alcune volte
assumerà i contorni di una
correzione fraterna, come insegna il
Vangelo (cfr. Mt 18, 15-17): un’opera
di misericordia nobile, franca e
feconda, che nasce dalla carità,
dall’interesse per l’amico o per
l’amica.

«Oggi, in generale, si è assai sensibili
– diceva Benedetto XVI a tale
proposito – al discorso della cura e
della carità per il bene fisico e
materiale degli altri, ma si tace quasi
del tutto sulla responsabilità
spirituale verso i fratelli. Non così



nella Chiesa dei primi tempi e nelle
comunità veramente mature nella
fede, in cui ci si prende a cuore non
solo la salute corporale del fratello,
ma anche quella della sua anima per
il suo destino ultimo (...). È
importante recuperare questa
dimensione della carità cristiana» 46.
E aggiungeva: «Non bisogna tacere di
fronte al male. Penso qui
all’atteggiamento di quei cristiani
che, per rispetto umano o per
semplice comodità, si adeguano alla
mentalità comune, piuttosto che
mettere in guardia i propri fratelli
dai modi di pensare e di agire che
contraddicono la verità e non
seguono la via del bene» 47.

Dimostriamo la nostra gratitudine a
san Josemaría, che ha messo in
evidenza per noi l’efficacia di questa
pratica evangelica come un modo
eccellente, buono e abituale, di
aiutare il prossimo, che nasce dalla



carità e si deve esercitare con vera
umiltà e prudenza soprannaturale.

Infatti, «il rimprovero cristiano non è
mai animato da spirito di condanna o
recriminazione; è mosso sempre
dall’amore e dalla misericordia e
sgorga da vera sollecitudine per il
bene del fratello. L’apostolo Paolo
afferma: “Se uno viene sorpreso in
qualche colpa voi, che avete lo
Spirito, correggetelo con spirito di
dolcezza. E tu vigila su te stesso, per
non essere tentato anche tu” ( Gal 6,
1). Nel nostro mondo impregnato di
individualismo – proseguiva
Benedetto XVI –, è necessario
riscoprire l’importanza della
correzione fraterna, per camminare
insieme verso la santità» 48.

21. Perdonare le offese costituisce un
altro modo meraviglioso di esercitare
la carità. Perdonate e vi sarà
perdonato; date e vi sarà dato; una
buona misura, pigiata, scossa e



traboccante vi sarà versata nel
grembo, perché con la misura con cui
misurate, sarà misurato a voi in
cambio (Lc 6, 37-38). Meditiamo la
parabola di quell’uomo che non volle
condonare al suo compagno un
debito piccolissimo, dopo che il suo
signore gli aveva condonato una
somma enorme. Quale fu la
conclusione del signore? Servo
malvagio, io ti ho condonato tutto il
debito perché mi hai pregato. Non
dovevi forse anche tu aver pietà del
tuo compagno, così come io ho avuto
pietà di te? E, sdegnato, il padrone lo
diede in mano agli aguzzini, finché
non gli avesse restituito tutto il
dovuto. Così anche il mio Padre
celeste farà a ciascuno di voi, se non
perdonerete di cuore al vostro fratello
(Mt 18, 32-35).

Perdonare le offese rappresenta un
chiaro indizio del fatto che siamo e ci
comportiamo come figli di Dio. Non
lasciamoci influenzare, quindi,



dal ricordo delle offese che
possiamo aver ricevuto, delle
umiliazioni che abbiamo sofferto –
per quanto ingiuste, incivili e
aspre possano essere state –,
perché non è da figlio di Dio tener
preparato un registro con l’elenco
dei danni. Non possiamo
dimenticare l’esempio di Cristo 49.
San Luca, proprio nel raccontare la
Passione del Signore, scrive che 
quando giunsero al luogo detto
“Cranio”, là crocifissero Lui e i due
malfattori, uno a destra e l’altro a
sinistra. Gesù diceva: “Padre,
perdonali, perché non sanno quello
che fanno” (Lc 23, 33-34).

Evidentemente, non è sempre facile
adottare questo modo di
comportarsi; però la grazia di Dio lo
rende un cammino possibile, come
dimostra la condotta di tanti cristiani
che, fin dai primi tempi della storia
della Chiesa, e anche ora, hanno
saputo non solo essere clementi, ma



amare sinceramente i persecutori. In
tal senso, san Josemaría prese la
decisione forte e permanente di
perdonare sempre e in ogni
momento, e la confermò poi con
l’esempio e con la parola.

Non odiare il nemico, non rendere
male per male, rinunciare alla
vendetta, perdonare senza
rancore, era considerato a quel
tempo – ma anche oggi, non
illudiamoci – un comportamento
insolito, troppo eroico, fuori
dell’ordinario. La meschinità delle
creature giunge a tali estremi.
Gesù Cristo, che è venuto a salvare
tutte le genti e vuole rendere
partecipi i cristiani della sua
opera di redenzione, ha voluto
insegnare ai suoi discepoli – a te e
a me – una carità grande, sincera,
più nobile e preziosa: dobbiamo
amarci reciprocamente come
Cristo ama ciascuno di noi.
Soltanto così, imitando – per



quanto consentito dalla nostra
rozzezza personale – il
comportamento divino,
riusciremo ad aprire il nostro
cuore a tutti gli uomini, ad amare
in modo più alto, totalmente
nuovo 50.

Saremo giudicati in base alle nostre
opere di misericordia: «Se avremo
dato da mangiare a chi ha fame e da
bere a chi ha sete. Se avremo accolto
il forestiero e vestito chi è nudo. Se
avremo avuto tempo per stare con
chi è malato e prigioniero (cfr Mt 25,
31-45). Ugualmente, ci sarà chiesto se
avremo aiutato ad uscire dal dubbio
che fa cadere nella paura e che
spesso è fonte di solitudine; se
saremo stati capaci di vincere
l’ignoranza in cui vivono milioni di
persone, soprattutto i bambini
privati dell’aiuto necessario per
essere riscattati dalla povertà; se
saremo stati vicini a chi è solo e
afflitto; se avremo perdonato chi ci



offende e respinto ogni forma di
rancore e di odio che porta alla
violenza; se avremo avuto pazienza
sull’esempio di Dio che è tanto
paziente con noi; se, infine, avremo
affidato al Signore nella preghiera i
nostri fratelli e sorelle. In ognuno di
questi “più piccoli” è presente Cristo
stesso. La sua carne diventa di nuovo
visibile come corpo martoriato,
piagato, flagellato, denutrito, in
fuga… per essere da noi riconosciuto,
toccato e assistito con cura. Non
dimentichiamo le parole di san
Giovanni della Croce: “Alla sera della
vita, saremo giudicati sull’amore”» 51.

L’apostolato della Confessione

22. Un’altra opera di misericordia
spirituale, particolarmente
importante, consiste nell’aiutare le
persone a ripristinare l’amicizia con
Dio perduta col peccato. Quanto ha
insistito san Josemaría – e anche il
beato Álvaro del Portillo – sull’ 



apostolato della confessione !
Anche io ve ne ho parlato spesso,
perché non è possibile progredire
nella conoscenza e nell’amore di
Gesù Cristo senza curare la pulizia
della propria anima, senza il ricorso
frequente al sacramento della
Penitenza.

Il Papa fa continui riferimenti a
questo sacramento. Nella bolla di
indizione del Giubileo, scrive:
«Poniamo di nuovo al centro con
convinzione il sacramento della
Riconciliazione, perché permette di
toccare con mano la grandezza della
misericordia. Sarà per ogni penitente
fonte di vera pace interiore» 52.

Allo stesso tempo, meditiamo il
consiglio che il fondatore dell’Opus
Dei, dal profondo del cuore, dava ai
suoi figli sacerdoti, applicabile a tutti
i presbiteri: la passione
dominantedei sacerdoti dell’Opus
Dei (...) è dare dottrina, dirigere



anime: predicare e confessare. In
questo vi dovete spendere, senza
timore di stancarvi, senza
preoccuparvi delle contrarietà:
qui seminant in lacrimis, in
exultatione metent (Sal125, 5); chi
semina nelle lacrime mieterà con
giubilo. La missione dei laici, dei
miei figli e delle mie figlie, è di
riempire di lavoro – e, dunque, di
contentezza – i loro fratelli
sacerdoti, avvicinando al loro
ministero molte persone 53.

23. I confessori rappresentano già di
per sé un «vero segno della
misericordia del Padre», scrive il
Papa. «Non ci si improvvisa
confessori. Lo si diventa quando,
anzitutto, ci facciamo noi per primi
penitenti in cerca di perdono. Non
dimentichiamo mai che essere
confessori significa partecipare della
stessa missione di Gesù ed essere
segno concreto della continuità di un
amore divino che perdona e che



salva (...). Nessuno di noi è padrone
del sacramento, ma un fedele
servitore del perdono di Dio. Ogni
confessore dovrà accogliere i fedeli
come il padre nella parabola del
figlio prodigo: un padre che corre
incontro al figlio nonostante avesse
dissipato i suoi beni. I confessori
sono chiamati a stringere a sé quel
figlio pentito che ritorna a casa e ad
esprimere la gioia per averlo
ritrovato. Non si stancheranno di
andare anche verso l’altro figlio
rimasto fuori e incapace di gioire,
per spiegargli che il suo giudizio
severo è ingiusto, e non ha senso
dinanzi alla misericordia del Padre,
che non ha confini» 54.

Figlie e figli miei, preghiamo il
Signore perché faccia di noi degli
strumenti fedeli della sua
misericordia: i sacerdoti, col dedicare
molte ore, tutte quelle che possono, a
perdonare nel nome di Dio; e i laici,
col fermo desiderio di aiutare i loro



amici e conoscenti, mediante una
sincera e disinteressata carità, a
trarre molto frutto dal sacramento
della gioia e della pace.

24. Non voglio dilungarmi oltre. Vi
raccomando di leggere e meditare a
fondo la bolla Misericordiæ vultus e
trarre le vostre conclusioni
personali. Lì si raccomanda anche di
fare un pellegrinaggio in un
santuario per ottenere il dono
dell’indulgenza, concesso dalla
Chiesa, e favorire in tal modo con
abbondanza, nei prossimi mesi, la
devozione tenera e filiale a nostra
Madre la Vergine Santissima. «La
dolcezza del suo sguardo ci
accompagni in questo Anno Santo,
perché tutti possiamo riscoprire la
gioia della tenerezza di Dio. Nessuno
come Maria ha conosciuto la
profondità del mistero di Dio fatto
uomo. Tutto nella sua vita è stato
plasmato dalla presenza della
misericordia fatta carne. La Madre



del Crocifisso Risorto è entrata nel
santuario della misericordia divina
perché ha partecipato intimamente
al mistero del suo amore» 55.

Con tutto l’affetto, vi benedice

vostro Padre

Javier

Roma, 4 novembre 2015.

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei

1  Concilio Ecumenico Vaticano II,
Cost. past. Gaudium et spes , n. 40.

2  Cfr. Papa Francesco, Lett. enc. 
Laudato Si’, 24-V-2015, n. 77.

3  Preci dell’Opera, Orazione.

4  Papa Francesco, Bolla 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n. 2.



5  San Giovanni Paolo II, Lett. enc. 
Dives in misericordia , 30-XI-1980, n.
1.

6  Papa Francesco, Bolla 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n. 5.

7  San Josemaría, Lettera 24-III-1930,
n. 1.

8  Papa Francesco, Bolla 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n. 7.

9  San Giovanni Paolo II, Lett. enc. 
Dives in misericordia , 30-XI-1980, n.
8.

10Beato Paolo VI, Discorso durante
l’udienza generale, 14-IV-1976.

11San Josemaría, Lettera 25-I-1961, n.
1.

12San Josemaría, Appunti di una
meditazione, 11-IV-1952.

13Ibid.



14Papa Francesco, Esort. ap. 
Evangelii gaudium, 24-XI-2013, n. 279.

15San Josemaría, Lettera 25-I-1961, n.
3.

16San Josemaría, Appunti di una
meditazione, 4-VI-1937.

17San Josemaría, Appunti di una
riunione familiare, 9-IX-1971.

18San Josemaría, Appunti di una
riunione familiare, 14-VI-1972.

19Cfr. Dante Alighieri, De monarchia,
1, XVI.

20Papa Francesco, Bolla 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n. 9.

21San Giovanni Paolo II, Lett. enc. 
Dives in misericordia, 30-XI-1980, n.
5.

22San Josemaría, Appunti di una
riunione familiare, 27-III-1972.



23San Giovanni Paolo II, Lett. enc. 
Dives in misericordia, 30-XI-1980, n.
5.

24Cfr. San Josemaría, Amici di Dio, n.
173.

25San Josemaría, Cammino, n. 309.

26San Josemaría, Appunti di una
riunione familiare, 11-IX-1971.

27Papa Francesco, Bolla 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n.
20.

28San Josemaría, Appunti di una
riunione familiare, 25-IX-1971.

29San Josemaría, Appunti di una
riunione familiare, 9-IX-1971.

30Papa Francesco, Bolla 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n. 5.

31Ibid., n. 10.



32Catechismo della Chiesa Cattolica ,
n. 2447.

33Papa Francesco, Bolla 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n.
15.

34Catechismo della Chiesa Cattolica ,
n. 2447.

35San Josemaría, Istruzione, 9-I-1935,
n. 196.

36San Josemaría, È Gesù che passa, n.
111.

37Cfr. San Giovanni Paolo II, Lett. ap.
Salvifici doloris, 11-II-1984.

38Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1520.

39Papa Francesco, Esort. ap. 
Evangelii gaudium, 24-XI-2013, n. 210.

40Cfr. Papa Francesco, Allocuzione
all’Angelus, 6-IX-2015.



41San Josemaría, Lettera 24-X-1942,
n. 44.

42Papa Francesco, Esort. ap. 
Evangelii gaudium, 24-XI-2013, n. 200.

43Papa Francesco, Bolla 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n.
15.

44San Josemaría, Lettera 24-X-1942,
n. 44.

45San Josemaría, Solco, n. 927.

46Benedetto XVI, Messaggio per la
Quaresima del 2012, 3-XI-2011, n. 1.

47Ibid.

48Ibid.

49San Josemaría, Amici di Dio, n. 309.

50San Josemaría, Amici di Dio, n. 225.

51Papa Francesco, Bolla 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n.



15. La citazione di san Giovanni della
Croce è tratta da Parole di luce e di
amore , n. 57.

52Papa Francesco, Bolla 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n.
17.

53San Josemaría, Lettera 8-VIII-1956,
n. 35.

54Papa Francesco, Bolla 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n.
17.

55Ibid., n. 24.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/lettera-del-
prelato-in-occasione-del-giubileo-dell/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-in-occasione-del-giubileo-dell/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-in-occasione-del-giubileo-dell/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-in-occasione-del-giubileo-dell/

	Lettera del prelato in occasione del Giubileo della Misericordia

