
opusdei.org

Lettera del prelato
(febbraio 2013)

Facendosi uomo, il Figlio di Dio
assunse una natura umana
perfetta. In questa lettera il
prelato ci invita a conoscere,
frequentare e amare la
Santissima Umanità di Cristo
durante la sua vita pubblica,
leggendo i testi del Vangelo.

23/02/2013

Carissimi: Gesù mi protegga le mie
figlie e i miei figli!



Quando consideriamo l’immenso
amore di Dio per gli uomini, che si
manifesta soprattutto nel mistero
dell’Incarnazione, ci sentiamo
scossi : così nostro Padre comincia la
sua omelia “Verso la santità” [1] .
Penso che anche noi desideriamo
entrare in questa condizione di
spirito nella recita del Credo. Con che
gratitudine lo professiamo,
nell’affermare che il Verbo eterno di
Dio prese carne nel seno della
Vergine Maria, per opera dello
Spirito Santo, e si fece uomo!
Pronunciando queste parole, ci
inchiniamo profondamente – due
volte l’anno ci inginocchiamo – 
perché il velo che nascondeva Dio,
viene, per così dire, aperto e il suo
mistero insondabile e inaccessibile
ci tocca: Dio diventa l’Emmanuele,
“Dio con noi”. Quando ascoltiamo
le Messe composte dai grandi
maestri di musica sacra – diceva il
Santo Padre in un’udienza recente – ,
(…), notiamo subito come si



soffermino in modo particolare su
questa frase, quasi a voler cercare
di esprimere con il linguaggio
universale della musica ciò che le
parole non possono manifestare: il
mistero grande di Dio che si
incarna, si fa uomo [2] .

Nelle ultime settimane, abbiamo
seguito l'itinerario terreno di Gesù
aiutati dalla liturgia: prima nella
bottega di Nazaret, poi per le strade
della Giudea e della Galilea. Vi
suggerisco ora che, nel meditare il
grande mistero del Dio fatto uomo, ci
soffermiamo sui diversi momenti
della vita terrena del Signore. Perché
non solo Gesù nacque a Betlemme
come vero uomo, ma camminò tra
noi per più di trent’anni, conducendo
un’esistenza pienamente umana. San
Josemaría ci invitava a ringraziarlo
per aver assunto la nostra carne
umana con tutte le sue conseguenze;
e insisteva: Dio non si è vestito
d'uomo: si è incarnato [3] . Il



Concilio Vaticano II ci ricorda che il
Figlio di Dio «ha lavorato con mani
d’uomo, ha pensato con intelligenza
d’uomo, ha agito con volontà d’uomo,
ha amato con cuore d’uomo.
Nascendo da Maria vergine, egli si è
fatto veramente uno di noi, in tutto
simile a noi fuorché il peccato» [4] .

Quando pensiamo alla vita del
Signore, è molto importante 
recuperare lo stupore di fronte a
questo mistero, lasciarci avvolgere
dalla grandezza di questo evento:
Dio, il vero Dio, Creatore di tutto,
ha percorso come uomo le nostre
strade, entrando nel tempo
dell’uomo, per comunicarci la sua
stessa vita (cfr. 1 Gv 1, 1-4) [5] . Con
l’aiuto della grazia approfondiamo
quindi le conseguenze del fatto che
Dio si fa uomo perfetto: Gesù ci dà
l’esempio di come comportarci in
ogni momento – in sintonia con la
dignità che ci ha guadagnato – da
veri figli di Dio. Durante l’anno



liturgico, ricorderemo nuovamente,
con un sentire nuovo, i suoi
principali insegnamenti. Sforziamoci
di assimilarli personalmente,
cercando di riprodurli nella nostra
esistenza quotidiana: questo è il
cammino sicuro – non ve n’è altro –
per raggiungere la santità alla quale
il Signore chiama tutti i cristiani. Lui
stesso ci ha detto nel Vangelo: Io sono
la via, la verità e la vita. Nessuno
viene al Padre se non per mezzo di me
[6] .

Sin da molto giovane, a chi si
avvicinava al suo lavoro pastorale – e
a chi lui stesso cercava per condurlo
al Signore, perché non sono ammesse
pause nell’apostolato – san Josemaría
mostrava come seguire Cristo nella
vita ordinaria. Dio gli concesse una
luce speciale per scoprire il
contenuto salvifico dell’esistenza di
Cristo a Nazaret, che – come afferma
il Catechismo della Chiesa Cattolica -
«permette ad ogni uomo di essere in



comunione con Gesù nelle vie più
ordinarie della vita quotidiana» [7] .
Lo affermò esplicitamente Benedetto
XVI, riconoscendo che nella condotta
e negli scritti del nostro fondatore
brilla con particolare forza un raggio
della luce divina contenuta nel
Vangelo, proprio per aver insegnato
che si può e si deve diventare santi
nelle circostanze normali
dell’esistenza cristiana [8] , composta
da ore di lavoro, di dedizione alla
famiglia, di relazioni professionali e
sociali…

In effetti, Dio pose nel cuore di san
Josemaría la preoccupazione di far
comprendere a persone di ogni
stato, condizione e mestiere
questa dottrina: la vita comune di
ogni cristiano può essere santa e
piena di Dio e il Signore ci chiama
a santificare il nostro compito
quotidiano, perché proprio in ciò
consiste la perfezione del cristiano
[9] . E lo illuminò per fondare l’Opus



Dei, cammino di santificazione nel
lavoro professionale e
nell’adempimento dei doveri ordinari
del cristiano [10] . Il suo spirito è
guida sicura per chi desidera
incontrare Cristo, seguirlo e amarlo
in mezzo agli affanni terreni, in tutti
i crocevia della terra.

Il mistero dell’Incarnazione ci parla
della donazione di Dio a tutta
l’umanità. Il Verbo divino, facendosi
carne, ha voluto farsi dono per gli
uomini, ha dato se stesso per noi;
(…), ha assunto la nostra umanità
per donarci la sua divinità. Questo
è il grande dono. Anche nel nostro
donare non è importante che un
regalo sia costoso o meno; chi non
riesce a dare un po’ di se stesso,
dona sempre troppo poco; anzi, a
volte si cerca proprio di sostituire
il cuore e l’impegno di donazione
di sé con il denaro, con cose
materiali. Il mistero
dell’Incarnazione sta ad indicare



che Dio non ha fatto così: non ha
donato qualcosa, ma ha dato se
stesso nel suo Figlio Unigenito [11] .
Lo stesso si aspetta da ognuno di noi.

Verso metà febbraio comincia la
Quaresima, un tempo
particolarmente propizio per
riesaminare il nostro
comportamento e vedere se siamo
generosi con Dio e con gli altri per
Dio. Nella seconda lettura del
Mercoledì delle Ceneri, l’Apostolo
delle genti ci dice, da parte del
Signore: Al momento favorevole ti ho
esaudito / e nel giorno della salvezza
ti ho soccorso. / Ecco ora il momento
favorevole, ecco ora il giorno della
salvezza! [12] . Poco oltre, nella
medesima lettera, ci sprona a servire
Dio in ogni momento: Con molta
fermezza: nelle tribolazioni, nelle
necessità, nelle angosce, (…), nelle
fatiche, nelle veglie, nei digiuni; con
purezza, con sapienza, con
magnanimità, con benevolenza, con



spirito di santità, con amore sincero
[13] .

Le parole dell’Apostolo – scrisse san
Josemaría – devono riempirvi di
gioia, perché sono la
canonizzazione della vostra
vocazione, quella di cristiani
comuni, di coloro che vivono in
mezzo al mondo condividendo con
gli altri uomini, loro uguali,
affanni, fatiche e gioie. Tutto
questo è un cammino divino, Ciò
che il Signore vi chiede è di agire,
in ogni momento, come suoi figli e
servitori. Non dimentichiamo però
che le circostanze ordinarie della
vita sono cammino divino se
veramente ci convertiamo e ci
doniamo. Perché il linguaggio di
san Paolo è duro: promette al
cristiano una vita difficile,
rischiosa, in perpetua tensione.
Come è stato sfigurato il
cristianesimo quando se ne è
voluto fare una via comoda! Ma



sfigura la verità anche chi
pensasse che questa vita profonda
e seria, che conosce vivamente
tutti gli ostacoli dell’esistenza
umana, sia una vita angosciata,
fatta di oppressione e di paura. Il
cristiano è realista, di un realismo
soprannaturale e umano che
avverte tutte le sfaccettature della
vita: il dolore e la gioia, la
sofferenza propria e altrui, la
sicurezza e il dubbio, la generosità
e la tendenza all’egoismo. Il
cristiano conosce tutto e affronta
tutto, ricco di maturità umana e
della fortezza che riceve da Dio
[14] .

Prima di proseguire, mi sembra
necessario che ci soffermiamo a
pensare: mi preparo a vivere queste
settimane in modo penitente?
Desidero addentrarmi nell’olocausto
di Cristo? Respingo ogni paura della
mortificazione?



Inquadrare in questa prospettiva
cristiana – come ho appena scritto,
citando nostro Padre – le vicissitudini
dell’esistenza, dove molte volte si
manifestano la sofferenza e i limiti
della creatura, è l’unico modo per
comprendere a fondo la realtà della
condizione umana. Per dare un
senso alle preoccupazioni e talvolta
all'angoscia provocate dalle pene
della vita – il dolore, la mancanza di
lavoro, la malattia, la morte…– è
necessaria una fede sincera
nell’amore infinito di Dio. Solo alla
luce del Verbo incarnato tutto trova
un senso. Con l’Incarnazione del
Figlio di Dio avviene una nuova
creazione, che dona la risposta
completa alla domanda: “Chi è
l’uomo?”. Solo in Gesù si manifesta
compiutamente il progetto di Dio
sull’essere umano [15] .

Lo ha spiegato con chiarezza l’ultimo
Concilio ecumenico: «In realtà
solamente nel mistero del Verbo



incarnato trova vera luce il mistero
dell’uomo. Adamo, infatti, il primo
uomo, era figura di quello futuro e
cioè di Cristo Signore. Cristo, che è il
nuovo Adamo, proprio rivelando il
mistero del Padre e del suo amore
svela anche pienamente l’uomo a se
stesso e gli manifesta la sua altissima
vocazione» [16] .

Figlie e figli miei, torno a insistere:
impegniamoci a trarre molto frutto
dalla lettura del Vangelo; e, a tal fine,
meditiamo a fondo gli episodi della
vita di Nostro Signore. San Josemaría
ci chiese sempre di non leggere
questi passi come se ci fossero
estranei, ma entrando nelle scene 
come un personaggio fra gli altri ,
con le nostre debolezze e i nostri
desideri di essere migliori,
colmandoci di stupore dinanzi alla
Santissima Umanità di Cristo e
appoggiandoci sulla sua fortezza
divina.



Seguire Cristo: questo è il segreto.
Accompagnarlo così da vicino, da
vivere con Lui, come i primi dodici;
così da vicino, da poterci
identificare con Lui. Non
tarderemo ad affermare, se non
avremo posto ostacoli alla grazia,
che ci siamo rivestiti di Gesù
Cristo, nostro Signore (cfr. Rm 13,
14). Il Signore si riflette nella
nostra condotta, come in uno
specchio. Se lo specchio è quale
deve essere, accoglierà il volto
amabilissimo del nostro Salvatore
senza sfigurarlo, senza
caricature: e gli altri avranno la
possibilità di ammirarlo, di
seguirlo [17] .

Nelle prime settimane del Tempo
ordinario e poi nella Quaresima, la
Chiesa ci presenta scene in cui
risaltano tanto la divinità quanto
l’umanità del Signore. Insieme ai
grandi miracoli che manifestano la
sua natura divina, siamo anche



testimoni della realtà della sua
natura umana: provava fame e sete,
si stancava fisicamente nelle lunghe
camminate da un luogo all’altro, si
colmava di gioia incontrando cuori
che si aprivano alla grazia e si
colmava di tristezza quando altri
opponevano resistenza.
Commentando uno di questi
momenti, per esempio, san Josemaría
esclamava: Aveva fame. Il Creatore
dell’universo, il Signore di tutte le
cose soffre la fame! Signore ti
ringrazio che – per ispirazione
divina – lo scrittore sacro abbia
lasciato, in quel brano, un dato,
un particolare che mi obbliga ad
amarti di più, che mi incoraggia a
desiderare vivamente la
contemplazione della tua
santissima Umanità. Perfectus
Deus, perfectus homo (Simbolo
Quicumque ), perfetto Dio e
perfetto uomo, di carne e ossa,
come te, come me [18] .



Se perseveriamo in questo cammino,
da Nazaret fino alla Croce, si
spalancherà per noi la porta della
vita divina in tutta la sua ampiezza.
Perché frequentando Cristo uomo,
impariamo a frequentare Cristo Dio
e, in Lui e per Lui, il Padre e lo
Spirito Santo: Dio uno e trino. Il
nostro fondatore assicurava che,
sulla via della santità, giunge un
momento in cui il cuore sente il
bisogno di distinguere le Persone
divine e di adorarle a una a una.
In un certo senso, questa scoperta
che l’anima fa nella vita
soprannaturale è simile a quella
di un infante che apre gli occhi
all’esistenza. L’anima si
intrattiene amorosamente con il
Padre, con il Figlio, con lo Spirito
Santo; e si sottomette agevolmente
all’attività del Paraclito
vivificante, che ci viene dato senza
nostro merito: i doni e le virtù
soprannaturali! [19] .



San Josemaría aggiunge: Ascetica?
Mistica? Non me ne preoccupo.
Qualunque cosa sia, ascetica o
mistica, che importa? È grazia di
Dio. Se tu cerchi di meditare, il
Signore non ti negherà la sua
assistenza. Fede e opere di fede:
fatti, perché il Signore – l’hai
verificato fin dall’inizio, e te l’ho
già sottolineato – è sempre più
esigente. Questo è già
contemplazione, è unione; questa
deve essere la vita di molti
cristiani, che procedono lungo la
propria via spirituale – le vie sono
infinite – in mezzo alle
occupazioni del mondo, magari
senza neppure rendersene conto
[20] .

Verso la metà di questo mese, quasi
in contemporanea all’inizio della
Quaresima, ricorre l’anniversario di
quei due interventi di Dio nel
cammino dell’Opera, il 14 febbraio
del 1930 e del 1943: settant’anni di



questa vicinanza del Cielo all’Opus
Dei! In questa giornata di
ringraziamento, desideriamo che la
nostra preghiera sia presentata a Dio
dalla Santissima Vergine, nostra
Madre, che veneriamo
particolarmente con il titolo di Mater
Pulchrae Dilectionis , Madre del
Bell’Amore, con cui la Chiesa la
onora e che tanto piaceva a nostro
Padre.

Pochi giorni dopo, il 19, l’amatissimo
don Álvaro festeggiava il suo
onomastico. Poiché la Chiesa ha
riconosciuto che praticò eroicamente
tutte le virtù, ricorriamo alla sua
intercessione, chiedendo a Dio che
anche noi sappiamo percorrere
fedelmente il cammino della nostra
vocazione cristiana, cercando,
trovando e amando Gesù nelle
circostanze che compongono ogni
nostra giornata. Grazie a Dio, la
storia dell’Opera è costellata di altri
anniversari che, ne sono sicuro,



vivrete con la medesima attualità di
quando accaddero: non
permettiamo, come ci ammoniva
nostro Padre, che si riducano a
semplici ricordi, come se si trattasse
di avvenimenti antichi, già
consegnati alla storia.

Con tutto il suo affetto, vi benedice e
vi chiede preghiere

vostro Padre

+ Javier

Roma, 1° febbraio 2013.

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei

[1] Cfr. SAN JOSEMARÍA, Amici di
Dio , n. 294.

[2] BENEDETTO XVI, Discorso
durante l’udienza generale, 2-I-2013.

[3] SAN JOSEMARÍA, Note di una
meditazione, 25-XII-1972.



[4] CONCILIO VATICANO II, Cost.
past. Gaudium et spes , n. 22.

[5] BENEDETTO XVI, Discorso
durante l’udienza generale, 9-I-2013.

[6] Gv 14, 6.

[7] Catechismo della Chiesa Cattolica ,
n. 533.

[8] Cfr. Benedetto XVI, Esort. apost. 
Verbum Domini , 30-IX-2010, n. 48.

[9] SAN JOSEMARÍA, È Gesù che
passa , n. 148.

[10] Preghiera a san Josemaría.

[11] BENEDETTO XVI, Discorso
durante l’udienza generale, 9-I-2013.

[12] MESSALE ROMANO, Mercoledì
delle Ceneri, Seconda lettura (2 Cor 6,
2).

[13] 2 Cor 6, 4-6.



[14] SAN JOSEMARÍA, È Gesù che
passa , n. 60.

[15] BENEDETTO XVI, Discorso
durante l’udienza generale, 9-I-2013.

[16] CONCILIO VATICANO II, Cost.
past. Gaudium et spes , n. 22.

[17] SAN JOSEMARÍA, Amici di Dio ,
n. 299.

[18] SAN JOSEMARÍA, Amici di Dio ,
n. 50.

[19] Ibid. , n. 306.

[20] Ibid. , n. 308.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/lettera-del-
prelato-febbraio-2013/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-febbraio-2013/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-febbraio-2013/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-febbraio-2013/

	Lettera del prelato (febbraio 2013)

