
opusdei.org

Lettera del prelato
(febbraio 2012)

Il frutto maturo della carità è
l'unità. La Chiesa la desidera
ardentemente: il prelato
propone diversi modi per
viverla giorno per giorno.

27/02/2012

Carissimi: Gesù mi protegga le mie
figlie e i miei figli!

Vi comunico con gioia che il Santo
Padre mi ha ricevuto in udienza due
giorni fa, il 30 gennaio. Come altre
volte, sono andato a questo



appuntamento accompagnato dalla
vostra preghiera. Nell’esprimergli i
desideri di fedeltà a Dio, come
cristiani, dei fedeli e Cooperatori
della Prelatura, gli ho assicurato
ancora una volta la costante
preghiera di tutte e di tutti per la Sua
Persona e per le sue intenzioni. Il
Papa, come sempre, è stato molto
affettuoso: ha ringraziato per il
servizio che l’Opera presta alla
Chiesa e mi ha incaricato di
trasmettere la sua benedizione ai
fedeli e alle attività apostoliche nel
mondo intero.

Assecondiamo sempre gli
insegnamenti del suo magistero, con
l’anelito di offrire il nostro aiuto
incondizionato alla Santa Madre
Chiesa. Viviamo quotidianamente la
realtà dell’Omnes cum Petro ad
Iesum per Mariam : amate molto il
Romano Pontefice; assecondiamo
anche la preparazione all’ Anno della
fede che avrà inizio tra qualche mese,



per crescere in questa virtù e
raggiungere molte persone.

La settimana scorsa, con la festa
della conversione di san Paolo, è
terminato l’ottavario per l’unità dei
cristiani. Ringraziamo Dio per i
progressi che, a poco a poco, sotto la
guida dello Spirito Santo, si stanno
compiendo in questa direzione, e
chiediamo al Paraclito che la sua
grazia si manifesti con sempre
maggiore efficacia: smuova i cuori di
coloro che si onorano del nome di
cristiani perché si realizzi il desiderio
di Gesù nell’Ultima Cena: Ut omnes
unum sint, sicut tu, Pater, in me et ego
in te! [1] : perché tutti siano una sola
cosa, come Tu, Padre, sei in me e Io
in te.

Nell’Opera recitiamo ogni giorno
l’orazione pro unitate apostolatus :
così volle san Josemaría sin dagli
inizi dell’Opus Dei. Col passare degli
anni, poi, ribadiva l’importanza di



questa preghiera, invitandoci a 
pregarla per viverla . Nostro Padre
desiderava ardentemente che la
supplica per l’unità di tutti coloro che
credono in Cristo – ancor di più, di
tutti gli uomini – fosse sostenuta
dall’impegno di realizzarla,
innanzitutto, nella propria vita.

I nostri fratelli nella fede, i primi
cristiani, ci hanno lasciato un
insegnamento chiaro: Erano
perseveranti nell’insegnamento degli
apostoli e nella comunione, nello
spezzare il pane e nelle preghiere [2] .
Ci siamo soffermati tante volte su
questo riassunto della storia della
Chiesa primitiva: un testo cui spesso
faceva riferimento nostro Padre, sino
al punto di volerlo incidere sul fregio
di uno dei primi oratori dell’Opera; lo
stesso fece nel Pensionato, a Roma,
quando volle che queste parole
fossero dipinte sulla parete. Diceva
sempre che lo spirito dell’Opus Dei
è lo spirito della primitiva



cristianità [3] ; e ci incoraggiava
perché in ogni momento cercassimo
di comportarci con la coerenza di
condotta di chi aprì il cammino della
Chiesa.

Il Papa Benedetto XVI, parlando delle
caratteristiche che definiscono la
prima comunità cristiana di
Gerusalemme come luogo di unità
e di amore [4] , ha sottolineato che
Luca non si limita a descrivere una
situazione conclusa nel passato, ma 
ci offre questo come modello,
come norma della Chiesa presente,
perché queste quattro
caratteristiche devono sempre
costituire la vita della Chiesa [5] .
Effettivamente, la fedeltà alla
dottrina degli Apostoli, l’unione di
anime e cuori, la celebrazione della
Sacra Eucaristia e l’assiduità nella
preghiera costituiscono i pilastri
dell’autentica vita cristiana,
necessari perché la Chiesa compia



fedelmente la sua missione nel
mondo.

In questo contesto della preghiera
per l’unità, desidero riferirmi
particolarmente alla carità che univa
quelle donne e quegli uomini. Come
riferisce anche san Luca, la
moltitudine di coloro che erano
diventati credenti aveva un cuore solo
e un’anima sola [6] .

L’unione dei cristiani è dono dello
Spirito Santo che dobbiamo
implorare con assidua preghiera. Ma
questa preghiera deve essere condita
con la carità. Convinciamoci, come
dice il Santo Padre, che la nostra
ricerca di unità può essere
condotta in maniera realistica se il
cambiamento avviene innanzitutto
in noi stessi e se lasciamo agire
Dio, se ci lasciamo trasformare ad
immagine di Cristo, se entriamo
nella vita nuova in Cristo, che è la
vera vittoria. L’unità visibile di



tutti i cristiani è sempre opera che
viene dall’alto, da Dio, opera che
chiede l’umiltà di riconoscere la
nostra debolezza e di accogliere il
dono. (…). L’unità che viene da Dio
esige dunque il nostro quotidiano
impegno di aprirci gli uni agli altri
nella carità [7] .

Sant’Agostino predicò che «la
superbia genera divisione, mentre la
carità è madre dell’unità» [8] .
Dobbiamo essere coscienti che
ciascuno porta con sé il rischio della
dissoluzione, perché tutti abbiamo la
tendenza a innalzare il nostro io, che
si erge come il peggior nemico
dell’unità. Non sarebbe, pertanto, un
buono strumento chi pensasse
egoisticamente a se stesso, chi si
lasciasse dominare dall’orgoglio, chi
non cercasse di bandire le proprie
miserie. Invece, la carità sincera ,
senza finzioni, come raccomanda san
Paolo [9] , è il legame che mantiene e
consolida la fraternità di persone



molto diverse tra loro, senza
sminuire la legittima diversità di idee
e azioni nell’ordine temporale. Per
questo, la supplica sincera per l’unità
dei cristiani deve essere
accompagnata dall’esercizio effettivo
dell’umiltà e della carità. Ottenere
questa unità, e mantenerla –
spiegava il nostro fondatore – è un
compito difficile, che si alimenta
di atti d’umiltà, di rinunce, di
silenzi, di saper ascoltare e
comprendere, di sapersi
interessare nobilmente del bene
del prossimo, di saper perdonare
tutte le volte che è necessario: di
saper amare veramente, con le
opere [10] .

In un cristiano, il dialogo con tutti
coloro che incontra sul suo cammino,
non si riduce mai a semplice cortesia
o buona educazione, ma è la
manifestazione dell’Amore, con la
maiuscola, che Dio stesso riversa nei
nostri cuori. Perciò la carità, l’affetto,



non si esauriscono nei semplici
sentimenti, anche se questi
influiscono fortemente sul nostro
agire, perché non siamo solo spirito,
ma uomini o donne in carne e ossa.
Tuttavia, abbiamo tutti bisogno di
purificare i sentimenti; altrimenti,
quel che magari è iniziato come un
amore altruista corre il rischio di
diventare frutto dell’egoismo, ricerca
della propria eccellenza, spropositata
soddisfazione del proprio io.

Nell’enciclica Deus caritas est ,
Benedetto XVI spiega che i
sentimenti vanno e vengono. Il
sentimento può essere una
meravigliosa scintilla iniziale, ma
non è la totalità dell’amore [11] .
Deve purificarsi e maturare
mediante l’abnegazione; solo così il
sentimento diventa amore nel
pieno significato della parola [12] .

Non c’è altro modello che Cristo.
Perciò la carità cristiana consiste



nell’amare come Lui ci ha amato:
fino alla donazione completa del suo
essere al Padre, per amore e per la
nostra salvezza. Ce lo ha lasciato
come testamento nell’Ultima Cena: Vi
do un comandamento nuovo: che vi
amiate gli uni gli altri. Come io ho
amato voi, così amatevi anche voi gli
uni gli altri. Da questo tutti sapranno
che siete miei discepoli: se avete
amore gli uni per gli altri [13] . Nelle
prime comunità cristiane questo
comandamento nuovo prese vigore,
fino al punto che i pagani
commentavano stupiti: «Guardate
come si amano!» [14] .

La vera carità cristiana,
partecipazione di quella che
traboccava dal cuore del Verbo
incarnato, è permeata dal sacrificio;
non cerca l’affermazione personale,
ma il bene degli altri; è un impegno
che non si può mai considerare
concluso: dobbiamo imparare ad
amare, avendo come riferimento



l’esempio di Nostro Signore, della
Santissima Vergine e dei santi che
più hanno amato Dio e il prossimo.
Sentiamo la responsabilità di
cominciare e ricominciare ogni
giorno, molte volte al giorno, con
piccoli gesti di servizio e di
attenzione agli altri – talvolta in cose
di maggior importanza – di cui l’altro
magari neppure si accorge, ma che
non sfuggono allo sguardo di Dio
nostro Padre. Ricordiamoci
dell’insistenza con cui nostro Padre
ci rivolgeva quelle parole del profeta:
Discite benefacere [15] , imparate a
fare il bene, impariamo a condurre a
buon fine i nostri impegni.

Comportandoci così, si rivela così
possibile l'amore del prossimo nel
senso enunciato dalla Bibbia, da
Gesù. Esso consiste appunto nel
fatto che io amo, in Dio e con Dio,
anche la persona che non gradisco
o neanche conosco. Questo può
realizzarsi solo a partire



dall'intimo incontro con Dio, un
incontro che è diventato
comunione di volontà arrivando
fino a toccare il sentimento. Allora
imparo a guardare quest'altra
persona non più soltanto con i miei
occhi e con i miei sentimenti, ma
secondo la prospettiva di Gesù
Cristo [16] .

Certamente, questo modo di
comportarsi richiede – non mi
dispiace ripeterlo – che ci sforziamo
di accantonare il nostro io,
dimenticandoci di noi stessi. Carità e
umiltà sono strettamente unite e il
loro frutto maturo è l’unità. Se
riteniamo sinceramente di essere
nulla; se ci rendiamo conto che,
senza l'aiuto divino, la più debole,
la più inconsistente delle creature
sarebbe migliore di noi; se ci
vediamo capaci di tutti gli errori e
di tutti gli orrori; se sappiamo di
essere peccatori anche se
combattiamo con impegno per



prendere le distanze da tante
infedeltà..., come possiamo pensar
male degli altri, come possiamo
alimentare nel cuore il fanatismo,
l'intolleranza, l'alterigia?

L'umiltà ci conduce quasi per
mano a quel modo di trattare il
prossimo, che è il migliore di tutti:
comprendere tutti, saper
convivere con tutti, scusare tutti,
non creare divisioni né barriere;
comportarsi — sempre! — da
strumenti di unità [17] .

La carità, come tutte le virtù, va
praticata con ordine. Pertanto, senza
discriminare nessuno, si rivolgerà
innanzitutto a chi abbiamo accanto:
la famiglia, gli amici, i colleghi di
lavoro, i vicini e i conoscenti… Così
contribuiamo a rafforzare l’unità
della Chiesa e collaboriamo –
sostenuti dalla preghiera – alla tanto
desiderata unione di tutti i cristiani.
Come trattiamo le persone che Dio ha



posto accanto a noi? Quali gesti
concreti, quotidiani, di gioioso
servizio dedichiamo a ciascuno? Ci
impegniamo perché in famiglia,
nell’ambiente di lavoro o tra le
nostre amicizie, si manifesti il buon
profumo di Cristo [18] dell’amicizia
sincera, di un affetto umano
impregnato di amore di Dio?

L’apostolato principale che noi
cristiani dobbiamo svolgere nel
mondo – scrisse san Josemaría – la
migliore testimonianza di fede, è
contribuire a far sì che all’interno
della Chiesa si respiri il clima
della carità autentica. Se non ci
amiamo davvero, se ci sono
conflitti, calunnie, discordie, chi si
sentirà attratto da coloro che
affermano di predicare la Buona
Novella del Vangelo? [19] .

Il Signore ci chiede di seminare
comprensione e perdono nei diversi
settori della società. Rivolge questa



chiamata a ogni cristiano, questo
attende dagli uomini. Questa semina
è possibile se ci muove la carità di
Cristo, che sa rendere compatibili le
differenze di carattere, di
educazione, di cultura, nell’unità del
Corpo mistico, senza che nulla possa
distruggerla. L’Apostolo non
respinge la diversità: ciascuno ha
ricevuto da Dio il suo proprio
dono, chi in un modo, chi nell’altro
(Cfr. 1 Cor 7, 7). Ma queste
differenze devono essere poste al
servizio del bene della Chiesa. In
questo istante mi sento spinto a
chiedere al Signore – unitevi, se
volete, a questa mia preghiera – di
non permettere che nella sua
Chiesa la mancanza d’amore
sparga zizzania nelle anime. La
carità è il sale dell’apostolato dei
cristiani: se diventa insipido, come
potremo presentarci al cospetto
del mondo e spiegare, a testa alta,
che qui c’è Cristo? [20] .



Fra due settimane, il 14 febbraio,
commemoreremo nell’Opera
l’anniversario dell’estensione del
lavoro apostolico alle donne, nel
1930, e la fondazione della Società
Sacerdotale della Santa Croce, nel
1943. Nostro Padre pensò che questa
coincidenza di date, in anni diversi,
era una manifestazione della
Provvidenza divina, che desiderava
sottolineare con forza l’unità
dell’Opus Dei. Ringraziamo per
questo dono divino, che ciascuna e
ciascuno di noi deve far crescere e
difendere, innanzitutto, nella propria
vita e poi nel proprio ambiente.

Preghiamo per tutti i Pastori della
Chiesa, perché tutti, con Pietro, Capo
visibile del Corpo mistico, andiamo a
Gesù per mezzo di Maria. Non
smettiamo di invocare lo Spirito
Santo per la piena incorporazione
dei cristiani e dell’intera umanità
nell’unità della Chiesa Cattolica,
cosicché si compiano le parole di



Nostro Signore: Ho altre pecore che
non provengono da questo recinto:
anche quelle io devo guidare.
Ascolteranno la mia voce e
diventeranno un solo gregge, un solo
pastore [21] .

Non voglio terminare senza un
ricordo esplicito dell’amatissimo don
Álvaro, che il giorno 19 festeggiava il
suo onomastico. Dalla sua risposta a
Dio possiamo imparare, tra le tante
cose, a prenderci cura attentamente
di questa famiglia soprannaturale cui
il Signore ci ha chiamato – la Chiesa,
l’Opera – prodigandoci volentieri in
questo impegno, come fece il primo
successore di san Josemaría a capo
dell’Opus Dei.

Come sempre, assecondate le mie
intenzioni; in particolare, pregate
specialmente per i miei figli,
Aggregati della Prelatura, che
ordinerò diaconi il prossimo giorno
18.



Con tutto l’affetto, vi benedice

vostro Padre

+ Javier

Roma, 1° febbraio 2012.

[1] Gv 17, 21.

[2] At 2, 42.

[3] SAN JOSEMARÍA, Note della
predicazione, 23-IV-1963.

[4] BENEDETTO XVI, Discorso
durante l’udienza generale, 19-
I-2011.

[5] Ibid. [6] At 4, 32.

[7] BENEDETTO XVI, Allocuzione
all’Angelus, 22-I-2012.

[8] SANT’AGOSTINO, Sermone 46, 18
(PL 38, 280).

[9] Cfr. 2 Cor 6, 6.



[10] SAN JOSEMARÍA, Note della
predicazione, 1972.

[11] BENEDETTO XVI, Lettera
enciclica Deus caritas est , 25-
XII-2005, n. 17.

[12] Ibid. [13] Gv 13, 34-35.

[14] TERTULLIANO, Apologetico 39, 7
(CCL 1, 151).

[15] Is 1, 17.

[16] BENEDETTO XVI, Lettera
Enciclica Deus caritas est , 25-
XII-2005, n. 18.

[17] SAN JOSEMARÍA, Amici di Dio ,
n. 233.

[18] 2 Cor 2, 15.

[19] SAN JOSEMARÍA, Amici di Dio ,
n. 226.

[20] Ibid. , n. 234.



[21] Gv 10, 16.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/lettera-del-
prelato-febbraio-2012/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-febbraio-2012/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-febbraio-2012/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-febbraio-2012/

	Lettera del prelato (febbraio 2012)

