
opusdei.org

Lettera del prelato
(febbraio 2010)

Nella sua lettera mensile, il
prelato annuncia un anno
mariano nell'Opus Dei per
ringraziare il Signore perché
san Josemaría vide, ottant'anni
fa, che l'Opus Dei era una via di
santità anche per le donne.

06/03/2010

Carissimi: Gesù mi protegga le mie
figlie e i miei figli!

In questo mese si compiono
ottant’anni dal momento in cui san



Josemaría vide che l’Opus Dei era
anche per le donne. Sappiamo che il
2 ottobre 1928, quando ricevette la
luce fondazionale, san Josemaría
pensò che nell’Opera ci sarebbero
stati solo uomini. Per questo
possiamo immaginare la sua
sorpresa e la sua gioia quando pochi
mesi dopo, il 14 febbraio 1930, il
Signore gli fece comprendere che
contava anche sulle donne per
portare ovunque, con il loro esempio
e la loro parola, il messaggio della
santificazione nel lavoro
professionale e in tutte le circostanze
della vita ordinaria. Vari anni dopo,
colmo di gratitudine alla
Provvidenza, avrebbe commentato
che davvero l’Opera, senza questa
volontà espressa del Signore e
senza le vostre sorelle, sarebbe
rimasta incompleta [1] . Tante volte
si è espresso così, facendoci
comprendere, figlie mie, quant’è
grande la responsabilità di ciascuna
di voi. Faccio una piccola



digressione: vi chiedo di
raccomandare al Cielo un’intenzione
che vi darà molta gioia.

Dal 14 febbraio 1930, san Josemaría
lavorò per aprire questo cammino di
santità in mezzo al mondo, l’Opus
Dei, a donne di tutte le professioni,
razze e condizioni sociali.
Manifestiamo la nostra gratitudine
alla Santissima Trinità, perché
questo lavoro ha messo radici ampie
e profonde in tutto il mondo,
nonostante le grandi difficoltà che ha
dovuto superare, soprattutto agli
inizi. Se la predicazione di san
Josemaría sulla santificazione delle
realtà terrene trovò tanti ostacoli
negli anni '30 e '40 del secolo scorso,
pensate alle ulteriori difficoltà che si
aggiungevano nel rivolgere l’invito a
santificare tutte le professioni oneste
ad un pubblico femminile.

Oggigiorno alle donne sono
riconosciute, logicamente, le stesse



possibilità degli uomini in molteplici
campi, ma ottant’anni fa non era
così. Allora era poco frequente, per
esempio, che esse facessero studi
universitari o che lavorassero al di
fuori del focolare domestico –
eccezion fatta per quei lavori
manuali che tradizionalmente
svolgevano le donne – ed era ancora
più raro che occupassero posti di
responsabilità civile, sociale o
accademica. Vari decenni dopo, il
Concilio Vaticano II proclamava:
«L’ora è venuta, in cui la vocazione
della donna si completa in pienezza,
l’ora in cui la donna acquista nella
società un’influenza, un
irradiamento, un potere finora mai
raggiunto. È per questo, in questo
momento nel quale l’umanità
sperimenta una così profonda
trasformazione, che le donne
imbevute dello spirito del Vangelo
possono tanto per aiutare l’umanità a
non decadere» [2] .



Molta strada è stata fatta da allora,
grazie allo sforzo di tante persone,
che hanno contribuito al
riconoscimento, anche nelle leggi
civili, della dignità della donna, della
parità di diritti e doveri rispetto
all’uomo. Tra queste persone – è un
dovere di giustizia riconoscerlo – un
posto speciale spetta a san Josemaría,
che sin dal primo momento
incoraggiò le sue figlie, e le altre
donne che si avvicinavano all’Opera,
a raggiungere tutte le mete possibili,
nei diversi settori dell’attività
umana. Mi tornano alla memoria
molti esempi: dalla forza con cui
incoraggiava quante ne avevano le
attitudini intellettuali a puntare alto
nella vita professionale, nel campo
della cultura, delle scienze, ecc., fino
all’impegno, non certo minore, con
cui si adoperò per far riconoscere
l’enorme servizio reso alla società da
altri lavori. Al suo impulso diretto si
deve, per esempio, che in tutto il
mondo siano sorte istituzioni



educative dedicate a preparare
professionalmente molte giovani ai
lavori di casa, perché questi lavori
acquisissero il riconoscimento che
meritano, tanto nelle leggi civili
quanto nella coscienza sociale.

Ringrazio Dio perché i fedeli della
Prelatura, unitamente a molte altre
persone di buona volontà, hanno
contribuito e contribuiscono alla
diffusione in tutto il mondo di questa
visione cristiana della condizione
femminile. Tuttavia resta ancora
molto da fare! Se in tanti settori sono
già ampiamente riconosciuti la
dignità e il ruolo della donna, altrove
ciò costituisce ancora una possibilità
remota. In ogni caso, noi figlie e figli
di Dio dobbiamo proseguire con
impegno in questo compito, e
dimostrare che, come scrisse il
nostro fondatore, sviluppo,
maturità, emancipazione della
donna non debbono significare
una pretesa di uguaglianza – di



uniformità – nei riguardi
dell’uomo, una “imitazione” dei
modelli maschili: ciò per la donna
non sarebbe una conquista, ma
piuttosto una perdita, e non
perché essa valga di più o di meno
dell’uomo, ma perché è diversa.
Sotto il profilo essenziale – che
deve avere un riconoscimento
giuridico sia civile che
ecclesiastico – si può certamente
parlare di “uguaglianza di diritti”,
perché la donna ha allo stesso
modo dell’uomo la dignità di
persona e di figlia di Dio. Ma da
questa base di uguaglianza
fondamentale, ognuno deve
mirare a ciò che gli è proprio;
l’emancipazione viene quindi a
significare per la donna la
possibilità reale di sviluppare
pienamente le proprie virtualità:
quelle che essa possiede nella sua
singolarità, e quelle che ha in
quanto donna. L’uguaglianza di
fronte al diritto, la parità davanti



alla legge, non sopprimono ma
anzi presuppongono e
promuovono tale diversità, che è
poi ricchezza per tutti [3] .

Così come nel 2008, quando abbiamo
commemorato l’ottantesimo
anniversario della fondazione
dell’Opera, anche ora ho pensato che
il modo migliore per esprimere il
nostro ringraziamento consista nel
percorrere questi mesi mano nella
mano di Maria. Per questo, mi
riempie di gioia convocare un nuovo 
anno mariano nell’Opus Dei, dal
prossimo 14 febbraio alla medesima
data del 2011. In questi mesi ci
sforzeremo di onorare di più e
meglio nostra Madre, soprattutto
curando con impegno la recita e la
contemplazione del Santo Rosario,
diffondendo questa devozione tra le
nostre famiglie e i nostri amici.
Ringraziamo inoltre Dio
particolarmente per il lavoro svolto
dalle donne che si occupano della



cura materiale dei Centri della
Prelatura, contribuendo così in modo
decisivo a custodire e migliorare il
clima di famiglia che il Signore ha
voluto per l’Opera, quando la ispirò a
nostro Padre, nel 1928.

I primi mesi di questo anno mariano
coincidono con gli ultimi dell’Anno
sacerdotale indetto da Benedetto XVI
per tutta la Chiesa. Durante questo
periodo, ho insistito perché, nel
pregare per i sacerdoti, ci ricordiamo
di pregare anche perché tutti noi
fedeli siamo più coscienti di avere 
anima sacerdotale , con una
vibrazione quotidiana, e ci
decidiamo, ogni giorno, a
comunicare alle persone che
frequentiamo la gioia di questo dono,
comune a tutti i battezzati.

Il 14 febbraio si compie un nuovo
anniversario della fondazione della
Società Sacerdotale della Santa
Croce, che ebbe luogo nell’anno 1943.



Quel giorno, mentre san Josemaría
celebrava il Sacrificio dell’Altare
nell’oratorio di un Centro della
Sezione femminile, il Signore volle
concedergli la soluzione perché
potessero incardinarsi sacerdoti
nell’Opus Dei. San Josemaría, uomo
di fede profonda nella Provvidenza
divina, vedeva chiaramente che, in
questa coincidenza di date, il Signore
aveva voluto riaffermare la profonda
unità – di spirito, di vocazione e di
governo – propria dell’Opus Dei, tra
uomini e donne, laici e sacerdoti: 
sembra che il Signore voglia dirci:
non distruggetemi l’unità
dell’Opera! Amatela, difendetela,
alimentatela! [4] .

L’ anima sacerdotale altro non è che
il sacerdozio comune fatto vita nei
battezzati, per informare tutti gli
istanti della loro esistenza. San
Josemaría ringraziava il Signore nel
vedere questa realtà incarnata in
ciascuna e ciascuno dei fedeli



dell’Opera. Molte volte – predicava,
per esempio, nel 1960 – vi ho detto
che tutti, sacerdoti e laici,
abbiamo anima sacerdotale. Di
più: io direi a tutti i miei figli che
sono sacerdoti, con il sacerdozio
regale di cui parla San Pietro (cfr.
1 Pt 2, 9), non solo per aver
ricevuto il Battesimo, ma perché
vos estis lux mundi , siete la luce
del mondo, e la luce non può
restare nascosta: non potest
civitas abscondi supra montem
posita ( Mt 5, 14), non si può
nascondere una città edificata su
di un monte. Cristo è innalzato
sulla Croce, per attrarre a Sé tutte
le cose, e i miei figli cercano di
porlo in cima a tutte le nobili
attività umane, per condurre le
anime a Lui [5] .

Nel ricordarci questa certezza,
spronava a porre in atto le virtualità
presenti nella vocazione cristiana.
Non si limitava a enunciare



teoricamente questa verità:
insegnava a metterla in pratica.
Consigliava di vivere la Santa Messa
durante le ventiquattro ore del
giorno, presentando al Signore,
nell’offertorio, le occupazioni della
giornata, i successi e gli insuccessi, le
tristezze e le gioie. Raccomandava di
svolgere il lavoro sforzandosi di
esercitare le virtù che ogni compito
professionale comporta – laboriosità,
abnegazione, servizio agli altri, ecc. –
con spirito cristiano. Così la Santa
Messa diventa davvero il centro e la
radice della vita spirituale del
cristiano [6] , e prolunghiamo il
Santo Sacrificio per tutta la giornata.

Gli piaceva scendere nei dettagli.
Durante un incontro con giovani,
così rispondeva ad una domanda sul
modo di mettere in pratica l’anima
sacerdotale: come pensi che debba
essere un sacerdote? Sacrificato,
zelante, sorridente, che attrae, che
non allontana le persone che



chiedono i suoi servizi, capace di
perdonare, di comprendere, di
consigliare, ecc. Tu sai questo e
molte altre cose e sono convinto,
figlio del mio cuore, che ti adoperi
per metterlo in pratica: per questo
hai anima sacerdotale [7] .

In un’altra occasione diceva: 
partecipate del sacerdozio regale
di Cristo perché avete ricevuto i
sacramenti del Battesimo e della
Confermazione, e partecipate
anche dei carismi che distribuisce
lo Spirito Santo, nel senso che fate
molte cose buone. Una vostra
parola, a volte, apre gli occhi a un
cieco; un vostro modo di
comportarvi, fa sì che un
paralitico, una persona che non
faceva nulla per la vita cristiana,
si alzi e lavori al vostro fianco;
altre volte sono morti, già in
decomposizione, che vanno al
Sacramento della Penitenza scossi
dal vostro incoraggiamento, dal



vostro insegnamento, dalla vostra
preghiera. Si purificano, si
ripuliscono, e sono capaci di tutte
le cose buone: sono risorti [8] .

Alla luce di queste considerazioni,
possiamo domandarci se la Santa
Messa costituisce davvero il punto di
confluenza dei nostri desideri e delle
nostre intenzioni, la fonte che
alimenta gli aneliti di santità e di
apostolato. Vediamo anime nelle
persone che incontriamo durante la
giornata? Reagiamo con atti d’amore
e di riparazione dinanzi alle offese
che riceve il Signore? Sentiamoci poi
solidali con chi soffre materialmente
e spiritualmente a causa di guerre,
persecuzioni, catastrofi naturali, ecc.,
e cerchiamo di star loro vicini con la
nostra preghiera e, ove possibile, con
il nostro aiuto materiale.
Desideriamo che notizie come quella
del terremoto di Haiti non
rimangano un mero ricordo.



I frutti apostolici dipendono
dall’unione con Nostro Signore, come
ha sottolineato il Papa, in riferimento
alla straordinaria efficacia pastorale
del Santo Curato d’Ars. Egli riuscì a
toccare il cuore della gente –
spiegava in un’udienza – non in
forza delle proprie doti umane, né
facendo leva esclusivamente su un
pur lodevole impegno della
volontà; conquistò le anime, anche
le più refrattarie, comunicando
loro ciò che intimamente viveva, e
cioè la sua amicizia con Cristo. Fu
“innamorato” di Cristo, e il vero
segreto del suo successo pastorale
è stato l’amore che nutriva per il
Mistero eucaristico annunciato,
celebrato e vissuto, che è divenuto
amore per il gregge di Cristo, i
cristiani, e per tutte le persone che
cercano Dio [9] .

Il 19 febbraio ricorderemo in modo
particolare l’amatissimo don Álvaro,
che in questa data festeggiava il suo



onomastico. Ci affidiamo alla sua
intercessione per trascorrere l’anno
mariano con il medesimo spirito
filiale con cui il primo successore di
san Josemaría convocò e visse altri
anni mariani, in occasione di diversi
anniversari dell’Opera. Il giorno
successivo, 20 febbraio, ordinerò al
diaconato due vostri fratelli
Aggregati. Preghiamo per loro e per
tutti i chierici.

Pochi giorni fa, il Santo Padre mi ha
ricevuto in udienza privata. Gli ho
portato l’affetto e la preghiera di
tutte e di tutti, assicurandogli che
costantemente preghiamo per la sua
Persona e per le sue intenzioni.
Continuiamo così, molto uniti al
Successore di Pietro e a tutti i
Vescovi, ai sacerdoti e ai fedeli della
Chiesa. Benedetto XVI ha voluto
benedire tutto il lavoro apostolico dei
fedeli dell’Opera, e ciascuna e
ciascuno.



Non occorre che vi ricordi che
confido molto nella vostra preghiera
per le mie intenzioni. Continuate a
chiedere con generosità.

Con tutto l'affetto, vi benedice

vostro Padre

+ Javier

Roma, 1° febbraio 2010

[1] SAN JOSEMARÍA, Note raccolte
durante un incontro informale,
febbraio 1955.

[2] CONCILIO VATICANO II,
Messaggio finale alle donne, 8-
XII-1965, nn. 3-4.

[3] SAN JOSEMARÍA, Colloqui , n. 87.

[4] SAN JOSEMARÍA, Note di
un’omelia, 14-II-1958.

[5] SAN JOSEMARÍA, Note di una
meditazione, 15-IV-1960.



[6] SAN JOSEMARÍA, È Gesù che
passa , n. 87.

[7] SAN JOSEMARÍA, Note raccolte
durante un incontro informale, 31-
III-1974.

[8] SAN JOSEMARÍA, Note raccolte
durante un incontro informale,
ottobre 1972.

[9] BENEDETTO XVI, Discorso
durante l’Udienza generale, 5-
VIII-2009.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/lettera-del-
prelato-febbraio-2010/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-febbraio-2010/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-febbraio-2010/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-febbraio-2010/

	Lettera del prelato (febbraio 2010)

