
opusdei.org

Lettera del prelato
(dicembre 2007)

Dio viene a salvarci. Con questa
speranza, mons. Javier
Echevarría ci consiglia di
preparare i nostri cuori durante
l'Avvento perché Gesù trovi in
loro la sua dimora.

13/01/2008

Nell’Opera abbiamo appena iniziato
un anno mariano di ringraziamento
alla Santissima Trinità, per mezzo di
Maria, in occasione del
venticinquesimo anniversario
dell’erezione della Prelatura della



Santa Croce e Opus Dei. Per i
prossimi mesi vi ho suggerito pochi,
concreti atti di pietà; ma la cosa più
importante è che ciascuna e ciascuno
dia un forte slancio quotidiano agli
aneliti di santità e apostolato,
attraverso un dialogo intenso e
fervido con la nostra Madre del Cielo.

Già don Álvaro ci condusse per
cammini mariani nel 1978, in
occasione delle nozze d’oro della
fondazione dell’Opus Dei. Quanto è
logico e necessario rivolgerci con
particolare intensità alla Madonna in
anniversari così importanti! Anche
in questo seguiamo le orme di san
Josemaría. Ho vivo il ricordo della
sua gioia, nel 1954, quando il Papa
Pio XII proclamò un anno mariano
nella Chiesa universale, per
celebrare il centenario della
definizione dogmatica
dell’Immacolata. San Josemaría ci
ricordò allora che l’Opus Dei è nato e
si è sviluppato al riparo del manto



della Vergine. Per questo sono
tante le consuetudini mariane che
impregnano la vita quotidiana dei
figli di Dio in quest’Opera di Dio.
Dando sfogo alla sua letizia,
aggiungeva poi: Immaginatevi la
mia gioia, quando sono venuto a
sapere che il Pontefice ha
consacrato alla Madonna
quest’anno 1954 (San Josemaría, 9-
I-1954).

Vorrei che le sue parole risuonassero
nelle vostre orecchie, perché stava
parlando a tutti noi. È così facile
riconoscere l’assistenza della
Madonna in ogni passo della nostra
vita! Consideriamo con calma la sua
protezione nel fecondo silenzio
dell’orazione, e scopriremo con
maggior chiarezza anche l’azione
continua della nostra Madre del
Cielo, persino negli avvenimenti
apparentemente più piccoli della
nostra esistenza. È stata lei che, con il
potere di suo Figlio, ci ha difeso tante



volte dalle insidie del nemico delle
anime, ci ha aiutato a vincere le
tentazioni, ci ha fatto superare gli
ostacoli che si interponevano nel
nostro cammino verso Dio. È stata
Lei – perché così ha deciso il Signore
– che ci ha guadagnato le luci e le
grazie nuove che sono sorte nelle
nostre anime, nonostante la
pochezza personale di ciascuno.

Questi primi giorni dell’anno
mariano coincidono con la Novena
dell’Immacolata: una consuetudine
che si è cristallizzata nella Chiesa per
preparare la grande solennità dell’8
dicembre. Come ci ha insegnato san
Josemaría, ognuno la vive
personalmente, nel modo che gli
sembra più opportuno;
naturalmente, ponendo più impegno
nella conversazione assidua con la
Madonna, curando delicatamente
l’orazione, la mortificazione, il lavoro
professionale; e cercando di far sì
che parenti, amici e conoscenti –



quanti più, meglio – si avvicinino a
Gesù per mezzo di nostra Madre. A
Gesù si va e si «ritorna» sempre
per Maria (San Josemaría, Cammino,
n. 495).

Il tempo di Avvento, che abbiamo
appena cominciato, deve costituire
un valido stimolo per percorrere,
presi per mano da Maria e Giuseppe,
le settimane che mancano al Natale.
Tutti gli anni, quando arrivano
queste date, troviamo gli inviti della
liturgia che risuonano forti
nell’anima; più insistenti quanto più
ci avviciniamo al 25 dicembre.
Queste ricorrenze sono
particolarmente adatte per meditare
le parole con cui, dagli albori della
storia, Dio ha cercato di infondere
fiducia nei cuori.

Sin dai primi capitoli della Genesi,
immediatamente dopo il racconto del
peccato originale, la Sacra Scrittura
ci colma di speranza. Rivolgendosi al



tentatore che, in forma di serpente,
ha sedotto i nostri progenitori, il
Signore afferma: Porrò inimicizia tra
te e la donna, tra la tua stirpe e la sua
stirpe: questa ti schiaccerà la testa e
tu le insidierai il calcagno (Gen 3, 15).
È la promessa della Redenzione che
sarebbe poi stata realizzata da Gesù,
stirpe della donna. Anche qui
vediamo, quasi adombrata, la figura
di una Donna meravigliosa, la Madre
del Redentore, su cui il serpente
infernale non avrà alcun potere.
Maria, strettamente unita a suo
Figlio, otterrà con Lui la piena
vittoria sul nemico delle anime. Per
riguardo ai meriti di Cristo, sarà
preservata dal peccato originale –
con cui tutti nasciamo – fin dal primo
istante del suo concepimento.
Resterà sempre immacolata,
completamente santa, nel corpo e
nell’anima: la Tutta Santa, come la
chiamano i cristiani d’Oriente.



A partire da questo primo vaticinio,
le voci degli antichi profeti tornano
ad ascoltarsi con tutto il loro vigore
durante la liturgia del tempo
d’Avvento, dando vita a una
splendida sinfonia. Pensiamo che,
soprattutto durante l’ultima
settimana, nell’imminenza della
Nascita di Gesù, la Chiesa non sa
contenere il suo entusiasmo e
prorompe in esclamazioni cariche di
meraviglia: O Sapienza, che esci
dall’Altissimo: vieni a insegnarci la
via della vita, recita la liturgia del 17
dicembre, durante la prima delle
grandi ferie che portano al Natale. O
Germoglio della radice di Iesse, vieni a
liberarci, non tardare. E poco oltre,
con insistenza: O Chiave di Davide,
vieni e libera chi giace nelle tenebre
del male! Vieni e salva l’uomo che hai
tratto dalla terra. (Cfr. Messale
Romano, Acclamazioni prima del
Vangelo, nelle ferie dal 17 al 24
dicembre).



Figlie e figli miei, facciamo del tutto
nostre queste pressanti chiamate che
la Chiesa ci rivolge. Disponiamo
adeguatamente il cuore sin dai primi
giorni dell’Avvento; prepariamolo,
perché il Signore lo trovi il più pulito
possibile e perché possa porre in noi,
compiacendosene, la sua dimora.
Sappiamo bene che nessuno di noi è
degno di riceverlo; ma Egli, ricco di
misericordia, prende l’iniziativa: ci
viene incontro e ci dona la sua
grazia. Ogni mattina viene a noi
nell’Eucaristia. L’attenta
preparazione di questo momento
quotidiano sarà il miglior modo di
disporci alla sua venuta spirituale, a
Natale. Chiedo al Cielo che percepiate
in tutta la sua profondità quel grido 
trattàtemelo bene! (Cfr. San
Josemaría, Cammino, n. 531), che
vediamo fatto realtà, in pienezza, nel
comportamento di Maria e di
Giuseppe.



Soffermiamoci un momento a
riflettere, con parole di Benedetto
XVI, che nella liturgia non viene
usato il passato – Dio è venuto –, né
il futuro – Dio verrà –, ma il
presente: “Dio viene”. Si tratta, a
ben vedere, di un presente
continuo, cioè di un’azione sempre
in atto: è avvenuta, avviene ora e
avverrà ancora. In qualunque
momento, “Dio viene”. Il verbo
“venire” appare qui come un verbo
“teologico”, addirittura
“teologale”, perché dice qualcosa
che riguarda la natura stessa di
Dio. Annunciare che “Dio viene”
equivale, pertanto, ad annunciare
semplicemente Dio stesso,
attraverso un suo tratto essenziale
e qualificante: il suo essere il Dio-
che-viene. L’Avvento richiama i
credenti a prendere coscienza di
questa verità e ad agire in
conseguenza. Risuona come un
appello salutare nel ripetersi dei
giorni, delle settimane, dei mesi:



Svegliati! Ricordati che Dio viene!
Non ieri, non domani, ma oggi,
adesso! L'unico vero Dio, “il Dio di
Abramo, di Isacco e di Giacobbe”,
non è un Dio che se ne sta in cielo,
disinteressato a noi e alla nostra
storia, ma è il-Dio-che-viene. È un
Padre che mai smette di pensare a
noi e, nel rispetto estremo della
nostra libertà, desidera
incontrarci e visitarci; vuole
venire, dimorare in mezzo a noi,
restare con noi. Il suo “venire” è
spinto dalla volontà di liberarci
dal male e dalla morte, da tutto ciò
che impedisce la nostra vera
felicità. Dio viene a salvarci
(Benedetto XVI, Omelia nei Primi
Vespri della Prima Domenica di
Avvento, 2-XII-2006).

L’Avvento porta con sé il richiamo a
rendere in noi molto attuale il 
Dominus prope (Liturgia delle Ore,
Secondi Vespri della Prima Domenica
di Avvento, Lettura Breve (Fil 4, 5), il



Signore è vicino. Ogni anno sono
impressionato da questo grido della
liturgia, che possiamo interpretare in
molti modi, adattandone le parole
alle proprie necessità spirituali.
Ricordiamo più frequentemente
questa gioiosa realtà, con ancora più
profondità, quando la sequela di
Cristo ci appaia ardua, esigente, con
la convinzione che la resistenza da
parte nostra verrà meno se
permettiamo che la sua vicinanza si
converta in intimità.

Dominus prope, tra le altre cose
perché è nel centro della nostra
anima in grazia; così vicino, così
vicino da non poterlo essere di più.
Vuole dimorare con noi, in noi.

Possiamo pensare al Dominus prope
anche perché si avvicina la
commemorazione del sublime
momento in cui Colui al quale tutto è
possibile, l’Onnipotente, senza aver
bisogno d’alcunché, ha voluto



dimostrare, giunta la pienezza dei
tempi, di aver posto le sue
compiacenze nelle creature, in
ciascuno di noi: deliciae meae esse
cum filiis hominum (Pro 8, 32), la mia
gioia è stare con i figli degli uomini.

Il Dominus prope ci serve anche per
rinvigorire la chiamata
all’apostolato. Impegniamoci di più,
ogni giorno, a trasmettere intorno a
noi, senza rispetti umani, l'idea che
Dio è molto vicino e bussa alle porte
dell’anima, dicendo: Aprimi, sorella
mia, mia amica, mia colomba, perfetta
mia! (Ct 5, 2); e lo dice a tutti, come
alla Sposa del Cantico dei Cantici.
Bisogna lasciarlo entrare subito nel
cuore, non permettergli di passare
oltre: non ci accada come alla Sposa
del Cantico, per la sua tardiva
risposta: Ho aperto allora al mio
diletto, ma il mio diletto già se n’era
andato, era scomparso (Ibid., 6).



Decidiamoci nuovamente a
prepararci molto bene al Natale.
Siamo nella prima settimana
d’Avvento: con quanta frequenza
abbiamo già ripetuto: Veni, Domine
Iesu (Ap 22, 20), vieni, Signore Gesù?
Quante volte abbiamo considerato la
frase della Scrittura che riscopriamo
in questi giorni nel suo senso più
pieno: rorate caeli (Is 45, 8), che si
aprano i cieli e le nubi portino il
Giusto! Che si apra la terra!,
possiamo aggiungere. I cieli si sono
aperti e continuamente si aprono,
perché il Signore ci segue in ogni
momento; ma dobbiamo deciderci a
raschiare i nostri cuori, la nostra
terra, perché si imbeva di questa
pioggia divina, della grazia, che vuole
guarirci, santificarci e renderci
efficaci.

Il tempo d’Avvento è tempo di
speranza. Proprio ieri, 30 novembre,
il Santo Padre ha pubblicato la sua
seconda enciclica, intitolata Spe salvi:



siamo stati salvati nella speranza. La
sua lettura e meditazione ci aiuterà,
nelle prossime settimane, a vivere
con più profondità il Natale.

Concludendo la lettera, mi rivolgo a
san Josemaría perché ci insegni a
cercare Cristo, con l’affetto che
poneva nel prendere tra le sue mani
l’immagine del Bambino Gesù, copia
di quella venerata dalle Agostiniane
di Santa Isabel, a Madrid.

Restiamo ben uniti nell’orazione e
nelle intenzioni, facendo entrare in
modo speciale nelle nostre suppliche
la Santissima Vergine.

Con grande affetto, vi benedice

vostro Padre

Javier

Roma, 1° dicembre 2007.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/lettera-del-
prelato-dicembre-2007/ (26/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-dicembre-2007/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-dicembre-2007/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-dicembre-2007/

	Lettera del prelato (dicembre 2007)

