
opusdei.org

Lettera del prelato
dell'Opus Dei
sull'Anno della Fede

Il prelato dell'Opus Dei ha
scritto una lettera sull'Anno
della fede. Mette in evidenza la
necessità di una nuova
evangelizzazione, così come
l'esigenza di conoscere e
professare la propria fede, uniti
a Cristo nella preghiera.

19/11/2012

LETTERA PASTORALE PER L’"ANNO
DELLA FEDE"



mons. Javier Echevarría, Prelato
dell’Opus Dei

Roma, 29 settembre 2012

SOMMARIO

LA NECESSITÀ DI UNA NUOVA
EVANGELIZZAZIONE RITORNARE
ALLE RADICI DEL VANGELO

L’esempio dei primi cristiani

È questione di fede

Un solido punto di appoggio

ALCUNI SETTORI PRIORITARI

La ricerca e l’insegnamento

L’armonia tra fede e ragione

La morale pubblica

L’istituzione familiare

CONOSCERE E PROFESSARE LA
FEDE



Esempi di fede

L’esempio di san Josemaría

Chiedere la fede e approfondire
questa virtù

LA FORMAZIONE DOTTRINALE

La formazione nella dottrina della
Chiesa

Approfondire la dottrina della fede

L’UNIONE CON CRISTO MEDIANTE
L’ORAZIONE E LA
MORTIFICAZIONE

L’unione con Cristo sulla Croce

Nascondersi nelle piaghe di Cristo

Ricorrere allo Spirito Santo

L’arma della preghiera

Il sale della mortificazione

L’ATTIVITÀ APOSTOLICA



Ognuno al proprio posto

Come il lievito nella massa

Prendere il largo!

Utilizzare tutti i mezzi

PER CONCLUDERE

La pietà eucaristica

Veni, Sancte Spiritus!

La devozione mariana

Copyright © Prælatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Proibita qualsiasi divulgazione
pubblica, totale o parziale, senza
l’autorizzazione esplicita del titolare
del copyright )

( Pro manuscripto )

Carissimi, che Gesù vi protegga!



1. Tutti noi abbiamo provato una
grande gioia per la pubblicazione
della Lettera apostolica Porta fidei ,
nella quale il Papa annunciava l’ 
Anno della fede . Benedetto XVI non
ha lesinato sforzi pur di presentare i
contenuti fondamentali del Vangelo
con un linguaggio accessibile agli
uomini del XXI secolo. In questa
linea, in occasione del cinquantesimo
anniversario dell’apertura del
Concilio Vaticano II, l’11 ottobre 2011
ha indetto un Anno della fede , che
avrà inizio il prossimo 11 ottobre e si
concluderà nella solennità di Cristo
Re dell’universo, il 24 novembre
2013. L’inizio di questo anno coincide
inoltre con il ventesimo anniversario
della Costituzione apostolica Fidei
depositum , con la quale il beato
Giovanni Paolo II ordinava la
pubblicazione del Catechismo della
Chiesa Cattolica , un testo di
straordinario valore per la
formazione personale e per la
catechesi che dobbiamo



ininterrottamente svolgere in tutti gli
ambienti.

L’ Anno della fede si presenta,
dunque, come una nuova chiamata a
ogni figlio della Chiesa, perché
prenda viva coscienza della fede, si
sforzi di conoscerla meglio e di
metterla in pratica fedelmente,
impegnandosi nello stesso tempo a
diffonderla, comunicandone il
contenuto – con la testimonianza
dell’esempio e della parola – alle
innumerevoli persone che non
conoscono Cristo o che sono lontane
da Lui.

Il Santo Padre si rammarica del fatto
che molti cristiani, anche tra quanti
si considerano cattolici, « si diano
maggior preoccupazione per le
conseguenze sociali, culturali e
politiche del loro impegno,
continuando a pensare alla fede
come un presupposto ovvio del
vivere comune. In effetti, questo



presupposto non solo non è più
tale, ma spesso viene perfino
negato. Mentre nel passato era
possibile riconoscere un tessuto
culturale unitario, largamente
accolto nel suo richiamo ai
contenuti della fede e ai valori da
essa ispirati, oggi non sembra più
essere così in grandi settori della
società, a motivo di una profonda
crisi di fede che ha toccato molte
persone » [1] .

2. Non sono nuove queste
considerazioni. Per quanto
paradossale possa apparire, già alla
conclusione del Concilio Vaticano II
si poteva intravvedere il pericolo
che, in vasti settori della Chiesa,
l’entusiasmo suscitato da quella
Assemblea potesse fermarsi alle belle
parole, ma senza influenzare in
profondità la vita dei fedeli; oppure
che, addirittura, erronee
interpretazioni e applicazioni degli
insegnamenti conciliari potessero



condurre il genuino spirito cristiano
ad assimilarsi erroneamente allo
spirito del mondo, invece di elevare
il mondo all’ordine soprannaturale.

Chi di noi ha vissuto quei tempi
ricorda il dolore con cui Paolo VI,
terminato il Concilio, si lamentava
con frequenza della grande crisi di
fede, di disciplina, di liturgia, di
obbedienza, che incombeva su alcuni
settori della Chiesa. San Josemaría si
faceva eco di questa preoccupazione
del Santo Padre e, in una lettera
inviata ai suoi figli, scritta poco
prima della chiusura del Concilio,
scriveva: « Mi siete testimoni
dell’amore con cui in questi anni
ho seguito il lavoro del Concilio,
cooperando con la mia preghiera
e, in tante occasioni, con il mio
lavoro. Conoscete anche il mio
desiderio di essere fedeli – io e voi
tutti – alle decisioni della
Gerarchia della Chiesa sin nei
minimi particolari, operando non



come sudditi di un’autorità, ma
con pietà di figli, con l’affetto di
persone che si sentono e sono
membri del Corpo di Cristo. Non vi
ho nascosto neppure il mio dolore
per la condotta di coloro che non
hanno vissuto il Concilio come un
atto solenne della vita della Chiesa
e una manifestazione dell’azione
soprannaturale dello Spirito
Santo, ma come un’opportunità di
affermazione personale, per dare
briglia sciolta alle proprie
opinioni personali o, peggio
ancora, per danneggiare la
Chiesa. Il Concilio sta terminando:
è stato già detto più volte che la
prossima sessione sarà l’ultima.
Quando questa lettera giungerà
nelle vostre mani il periodo
postconciliare sarà già cominciato
e il mio cuore trema al pensiero
che possa essere occasione di
nuove ferite nel corpo della
Chiesa. Gli anni successivi a un
Concilio sono sempre importanti,



perché richiedono docilità per
applicare le decisioni adottate e
anche fermezza nella fede, spirito
soprannaturale, amore per Dio e
per la sua Chiesa, fedeltà al
Romano Pontefice » [2] .

Non c’era la minima traccia di
pessimismo in san Josemaría quando
parlava in questi termini; voleva
mettere in evidenza che, allora e
sempre, occorrono donne e uomini
di fede.

3. Malgrado gli sforzi del Magistero
nell’ultimo mezzo secolo, e della
fedele testimonianza di un gran
numero di persone, tra le quali non
sono mancati i santi, il
disorientamento si è man mano
esteso al mondo intero. Scrive il
Papa: « Non possiamo accettare che
il sale diventi insipido e la luce sia
tenuta nascosta (cfr. Mt 5, 13-16).
Anche l’uomo di oggi può sentire di
nuovo il bisogno di recarsi come la



samaritana al pozzo per ascoltare
Gesù, che invita a credere in Lui e
ad attingere alla sua sorgente,
zampillante di acqua viva (cfr. Gv
4, 14). Dobbiamo ritrovare il gusto
di nutrirci della Parola di Dio,
trasmessa dalla Chiesa in modo
fedele, e del Pane della vita, offerti
a sostegno di quanti sono suoi
discepoli (cfr. Gv 6, 51).
L’insegnamento di Gesù, infatti,
risuona ancora ai nostri giorni con
la stessa forza: “Datevi da fare non
per il cibo che non dura, ma per il
cibo che rimane per la vita
eterna” ( Gv 6, 27). L’interrogativo
posto da quanti lo ascoltavano è lo
stesso anche per noi oggi: “Che
cosa dobbiamo compiere per fare
le opere di Dio?” ( Gv 6, 28).
Conosciamo la risposta di Gesù:
“Questa è l’Opera di Dio: che
crediate in colui che egli ha
mandato” ( Gv 6, 29). Credere in
Gesù Cristo, dunque, è la via per



poter giungere in modo definitivo
alla salvezza » [3] .

4. L’ Anno della fede ci offre una
magnifica occasione per
comprendere meglio il tesoro divino
che abbiamo ricevuto e, con la grazia
di Dio, diffondere questa virtù in
onde concentriche che giungano
molto lontano; ci viene offerta una
straordinaria occasione per
imprimere una forte spinta alla
nuova evangelizzazione di cui il
mondo ha bisogno, cominciando a
migliorare noi stessi ogni giorno, con
fatti concreti, nel rapporto personale
con le tre Persone della Trinità,
appoggiandoci proprio sulla fede di
Maria e di Giuseppe, contemplata e
ammirata da san Josemaría tanto da
consentirgli di progredire nel suo
identificarsi con Cristo e con la
Volontà divina. Se vogliamo
smuovere le anime perché si
avvicinino a Dio, dobbiamo parlar



loro, soprattutto, attraverso la nostra
vita di cristiani.

Sappiamo che nostro Padre volgeva
sempre lo sguardo agli Apostoli, ai
primi cristiani. Nei Dodici e nelle
prime comunità di uomini e donne
che seguirono Cristo risplendeva
luminosa la sicurezza della fede in
Cristo e nei suoi insegnamenti. Essi
seppero e vollero scrutare
attentamente il passaggio del
Redentore lungo le vie dell’umanità.
Non è esagerato pensare che avranno
ricordato con forza le numerose
occasioni in cui Gesù aveva chiesto
con insistenza ai malati, agli storpi, e
a loro stessi, di rivolgersi a Lui con
fede, di pregare o di chiedere con
fede. E del resto sembra pure
evidente che avranno conservato
perfettamente impresso nell’anima
quel paterno e chiaro rimprovero
circa la loro mancanza di fede, subito
prima di affidare loro l’incarico di



andare in tutto il mondo per portare
la Buona Novella (cfr. Mc 16, 14-15).

Salta agli occhi quanto i primi
cristiani fossero consapevoli – sono
meravigliose le tante testimonianze
che ci hanno tramandato con la loro
condotta – di essere tenuti a credere
fermamente nella grazia del Cielo
per poter adempiere il mandato di
diffondere gli insegnamenti del
Maestro.

I Dodici, e quei nostri fratelli e
sorelle, sapevano bene che questa
virtù, sollecitata con grande forza dal
Figlio di Dio, avrebbe aperto la
strada alla speranza che il progetto di
redenzione si sarebbe compiuto.
Nello stesso tempo, il loro amore e la
loro gratitudine al Dio Uno e Trino
divennero ogni giorno sempre più
forti, più apostolici, vale a dire,
capaci di trascinare verso la Verità
persone di tutti gli ambienti e di tutte
le professioni.



5. Figlie e figli miei, altrettanto
accade ora, perché i mezzi – ce lo
ripeteva san Josemaría – sono gli
stessi: il Vangelo – vissuto! – e il
Crocifisso.

Proclamiamo in ogni momento che
riscoprire la gioia e la certezza della
fede è un obbligo della Chiesa
universale, di tutta la Chiesa: non è,
dunque, soltanto un compito dei
pastori, ma di tutti i fedeli.
Naturalmente i pastori devono aprire
la strada, con il loro esempio e le loro
esortazioni, come scrive il Papa nel 
motu proprio con il quale ha indetto
questo tempo speciale nella Chiesa;
ma inoltre invita tutti a far propria
l’esigenza di trasmettere agli altri il
tesoro della predicazione di Cristo.

La Congregazione per la Dottrina
della Fede, in una nota del 6 gennaio
scorso, consiglia ai Vescovi di
dedicare a questo tema una lettera
pastorale, tenendo conto delle



circostanze specifiche della comunità
di fedeli che è stata loro affidata [4] .
È ciò che mi sono proposto di fare
con queste righe, che non hanno
altro scopo che quello di stimolarvi
affinché ognuno, per proprio conto o
in comunione con altri, ammiri
nuovamente la bellezza della fede
ricevuta da Dio, la metta in pratica
nella sua vita quotidiana e la
diffonda senza rispetti umani.

Il documento afferma anche che «i
santi e i beati sono gli autentici
testimoni della fede» [5] ; per questo
motivo raccomanda ai Pastori di
impegnarsi a far conoscere la vita e
la dottrina di tanti santi. Pertanto
sarò pienamente coerente se in
queste pagine mi ispirerò spesso agli
insegnamenti scritti e orali di san
Josemaría, l’amatissimo fondatore
dell’Opus Dei; un santo che, per i
frutti prodotti, ci mostra l’assoluta
adesione con la quale confidò in Dio.



LA NECESSITÀ DI UNA NUOVA
EVANGELIZZAZIONE

6. L’umanità è andata e andrà
sempre avanti, anche ora, con una
gran fame della parola e della
conoscenza di Dio, anche se molte
persone non sono coscienti di questa
profonda necessità delle loro anime.
Su coloro ai quali, come noi, il
Signore ha concesso il dono della
fede, incombe il dovere di svegliarsi
e di svegliare quanti sono immersi in
un letargo di morte, di inefficacia. L’ 
Anno della fede , che si apre nel
quadro dell’Assemblea del Sinodo dei
Vescovi dedicata alla nuova
evangelizzazione, comporta un
nuovo stimolo per tutti. È giunto il
momento di accelerare l’andatura,
come fanno i corridori quando si
avvicina il traguardo di una corsa.

Conservo un ricordo molto vivo di
come il Venerabile Servo di Dio
Álvaro del Portillo ci incoraggiava a



partecipare personalmente al lavoro
della nuova evangelizzazione. In
occasione del Natale del 1985 scrisse
una lettera pastorale con
suggerimenti per collaborare con
maggiore intensità alla
ricristianizzazione di alcuni paesi,
nei quali in modo particolare si
registrava un progressivo
indebolimento della vita cristiana.
Metteva in guardia dal nuovo
paganesimo proveniente dalle
nazioni più sviluppate sul piano
economico, il quale – ne parlava in
questi termini – si caratterizzava,
come ora, «per la ricerca del
benessere materiale ad ogni costo, e
per il conseguente oblio – sarebbe
meglio dire timore, autentico terrore
– di tutto ciò che può far soffrire» 
[6] .

A questo immenso lavoro apostolico
si somma ora la necessità di assistere
anche i popoli e le società
dell’Europa centrale e orientale che



per decenni sono stati sottomessi al
giogo del materialismo comunista e
che, con un lungo e silenzioso
martirio, hanno mantenuto noi altri
nella libertà.

Ogni giorno dobbiamo rinnovare il
desiderio di porre Cristo al di sopra e
all’interno delle realtà umane. Per
questo è necessario crescere nel
rapporto personale con Dio e nella
dedizione agli altri, contribuendo
con il nostro granello di sabbia – la
completa donazione quotidiana – alla
costruzione di un mondo rinnovato
dalla grazia e dal sale del Vangelo,
che il Signore ha affidato ai suoi
discepoli. Se qualche volta il
pessimismo si annidasse nella nostra
anima, constatando di non aver
raccolto subito i frutti dei nostri
aneliti, allora dovremmo respingere
questa mancanza di speranza,
perché non siamo noi – così poca
cosa, così pieni di difetti – a dover
portare avanti i progetti divini. Varie



pericopi della Scrittura, nelle loro
molteplici allusioni, ci confermano
che inter medium montium
pertransibunt aquae ( Sal 103/104,
10). Questa certezza si oppone a
qualsiasi moto di scoraggiamento,
anche nel caso in cui gli ostacoli
giungessero al culmine; questa strada
è la più adatta a farci arrivare in
Cielo, con la certezza che le acque
divine eliminano tutti i nostri limiti e
ci danno la spinta per arrivare a
stare con Dio.

7. Mi vengono in mente alcune frasi
di san Josemaría, scritte poco prima
che se ne andasse nella casa del cielo.
Osservando la crisi di fede, di virtù e
di valori che già allora – era l’anno
1973 – si era scatenata dappertutto,
scriveva, pieno di senso
soprannaturale e di zelo apostolico: «
Nei momenti di crisi profonde
nella storia della Chiesa, non sono
stati mai numerosi coloro che,
rimanendo fedeli, hanno messo



insieme la preparazione spirituale
e dottrinale sufficiente e le risorse
morali e intellettuali, in modo da
opporre una decisa resistenza agli
agenti della malvagità. Per quanto
pochi, hanno ridato la luce, una
volta di più, alla Chiesa e al
mondo » [7] . Dobbiamo fare in
modo che molte donne e molti
uomini accolgano la vita della grazia
e si riparino e si fortifichino in
questo rifugio.

La nuova evangelizzazione appare
particolarmente urgente in Europa e
nei Paesi più sviluppati.
Nell’esortazione apostolica Ecclesia
in Europa , il beato Giovanni Paolo II
tratteggiava la situazione religiosa
della società nel vecchio continente.
Pur essendo destinata ad accogliere
le conclusioni dell’Assemblea
speciale del Sinodo dei Vescovi
dell’Europa, le sue affermazioni si
potevano applicare in gran misura a
molti altri luoghi. Infatti, dopo venti



secoli, anche in Paesi di grande
tradizione cristiana, «cresce il
numero delle persone non
battezzate, sia per la notevole
presenza di immigrati appartenenti
ad altre religioni, sia perché anche
figli di famiglie di tradizione
cristiana non hanno ricevuto il
Battesimo» [8] . Ed ecco la
conclusione del Papa: «Di fatto,
l’Europa si colloca ormai tra quei
luoghi tradizionalmente cristiani nei
quali, oltre a una nuova
evangelizzazione, in certi casi si
impone una prima evangelizzazione»
[9] . Prima evangelizzazione e nuova
evangelizzazione: due forme di
annuncio del Vangelo che oggi la
situazione della Chiesa e del mondo
ci richiede.

8. La verità della frase « missionario
– con missione – e non chiamarti
missionario », alla quale san
Josemaría si riferisce nel punto 848
di Cammino , si colloca nel momento



radicale e originario della missione – 
come il Padre ha mandato me, anch’io
mando voi ( Gv 20, 21) –, che delinea
le forme storiche che la missione di
Cristo prenderà nella vita della
Chiesa: dalla cura della vita di fede
dei cattolici (pastorale, fraternità),
alla proclamazione ai pagani di
Cristo Salvatore (primo annuncio,
evangelizzazione); dal rapporto
fraterno con i cristiani non cattolici
per spingerli alla piena comunione
(ecumenismo), al nuovo annuncio di
Cristo e della sua dottrina ai
battezzati che lo hanno abbandonato
e respingono la sua dottrina (nuova
evangelizzazione). Noi fedeli
dell’Opus Dei, siamo chiamati, nella
nostra piena secolarità, a far nostre
queste differenti dimensioni della
“missione” unica della Chiesa.

San Josemaría lo ripeteva con
insistenza: « Siamo missionari, con
una missione, senza definirci
missionari. Missionari, sia nelle



strade asfaltate di Roma, di New
York, di Parigi, di Città del
Messico, di Tokyo, di Buenos Aires,
di Lisbona o di Madrid, di Dublino
o di Sidney, sia nel cuore
dell’Africa » [10] . La necessità di
comunicare il primo annuncio della
fede non si limita ormai ai Paesi
tradizionalmente conosciuti come 
terre di missione , ma purtroppo
riguarda tutto il globo, e a questo
grande compito dobbiamo dedicarci.

Però questa responsabilità non può
limitarsi a semplici considerazioni;
ciascuna e ciascuno deve pensare: io,
che contributo posso dare? E ancor
prima dobbiamo riflettere sul modo
in cui la fede influisce sul nostro
agire, e pure se sappiamo ringraziare
ogni giorno per questo dono e, di
conseguenza, se cerchiamo di
trasmettere agli altri un così grande
tesoro. Eleviamo la nostra anima al
Signore, implorando: Adauge nobis
fidem ( Lc 17, 5), per pregare tutti



meglio; adauge mihi fidem, per
lavorare santificandomi e
santificando gli altri; per dare alla
mia amicizia un continuo senso
cristiano. Non dimentichiamo il detto
secondo cui l’esempio è il miglior
predicatore, seguendo i passi di
Cristo, che cœpit facere et docere (cfr. 
At 1,1), cominciò a fare e a insegnare.

Stiamo sicuri che dovunque « c’è
bisogno di un rinnovato annuncio
anche per chi è già battezzato . Tanti
[...] contemporanei pensano di
sapere che cos’è il cristianesimo, ma
non lo conoscono realmente. Spesso
addirittura gli elementi e le stesse
nozioni fondamentali della fede non
sono più noti» [11] , e noi dobbiamo
affrontare questa sfida con la nostra
vita e la nostra formazione
dottrinale. Senza pessimismo, ci
renderemo conto che la missione
apostolica, alla quale il Signore
sollecita i cristiani, tutti coloro che
sanno di essere figli di Dio, assume



nel nostro tempo tonalità diverse a
seconda delle circostanze
dell’ambiente, del luogo, delle
persone che ciascuno frequenta. In
ogni caso, dobbiamo mettere in
contatto con Cristo le persone che ci
stanno attorno o che ci sono note,
facendo loro conoscere , o 
riconoscere , il volto del nostro
Redentore, e aiutandoli a camminare
nella sua sequela, anche nel caso in
cui debbano andare contro corrente.

9. Che grande lavoro ci aspetta! Con
umiltà, con un personale anelito di
santità, dobbiamo arrivare alle
persone prima di tutto con il nostro
esempio. Sappiamo bene che lo
sforzo per comportarci come
cristiani veri, malgrado le nostre
miserie personali, è parte della luce
che il Signore vuole accendere nel
mondo. Non dobbiamo aver paura di
scontrarci con le situazioni
incompatibili con la fede cattolica,
neppure quando questo



comportamento può arrecarci
pregiudizi materiali o sociali: « 
Convincetevi, e suscitate negli altri
il convincimento, che noi cristiani
dobbiamo navigare contro
corrente. Non vi lasciate
trascinare da false illusioni.
Riflettete: contro corrente andò
Gesù, contro corrente andarono
Pietro e gli altri primi, e tutti
coloro che, nel corso dei secoli,
hanno voluto essere perseveranti
discepoli del Maestro. Siate
dunque fermamente persuasi che
non è la dottrina di Gesù che si
deve adattare ai tempi, ma sono i
tempi che devono aprirsi alla luce
del Salvatore » [12] .

Volgendo dunque lo sguardo al
Redentore, e chiedendogli di
concederci la sua pace e la capacità
di perdonare e amare quanti
causano queste incomprensioni,
preghiamo con ostinazione per quelli
che ostinatamente vogliono mettere



alla berlina la Chiesa, la Gerarchia, i
cattolici. Consapevoli della nostra
debolezza personale, cerchiamo
instancabilmente di rendere bene
per male; come conseguenza della
nostra unione con Dio, amiamo
coloro che tentano di perseguitare la
religione o di rinchiuderla in
sacrestia, nell’ambito esclusivo del
privato.

D’altra parte, se i rispetti umani non
devono frenare lo zelo apostolico,
ancor meno lo fermerà il pensiero
della personale debolezza o della
mancanza di mezzi, perché non
confidiamo nelle nostre forze, ma
nella grazia del Cielo: Omnia possum
in eo, qui me confortat ( Fil 4, 13). A
tal proposito, il fondatore dell’Opus
Dei scriveva: « Rimanere tutti uniti
nell’orazione: questa è [...]
l’origine della nostra gioia, della
nostra pace, della nostra serenità
e, quindi, della nostra efficacia
soprannaturale » [13] . In un altro



momento aggiungeva: « Che altri
consigli posso darvi? Quelli che
sempre hanno aiutato i cristiani
che volevano seguire davvero
Cristo, e che già vennero applicati
dai primi che accolsero
l’insegnamento di Gesù: il
rapporto assiduo col Signore
nell’Eucaristia, l’invocazione
filiale della Beatissima Vergine,
l’umiltà, la temperanza, la
mortificazione dei sensi [...] e la
penitenza » [14] ; una fede solida,
ben fondata sul Signore Onnipotente.
Difficile da spiegare è l’ottimismo e la
fermezza che, fra i molti altri testi,
hanno sempre prodotto in san
Josemaría le parole del Salmo: In
lumine tuo videbimus lumen ( Sal
35/36, 10), perché – con Lui – tutte le
tenebre si dissolvono.

RITORNARE ALLE RADICI DEL
VANGELO



10. Molte volte, in passato, l’Europa si
è trovata ad affrontare travagliati
periodi di trasformazione e di crisi,
ma «sempre li ha superati traendo
linfa nuova dall’inesauribile riserva
di energia vitale del Vangelo» [15] .
Queste parole del beato Giovanni
Paolo II, pronunciate nel 1995, ci
danno la conferma sulla via che è
necessario percorrere. Non ve ne
sono altre: ritornare alle radici della
nostra fede per impregnarci della
linfa vivificante che esse ci
trasmettono (a questo mira la
formazione dottrinale che ci dà
l’Opera) e mettere poi gli uomini e le
donne di ogni parte del mondo in
contatto vitale con Cristo.

San Josemaría affermava che « 
vivere la fede vuol dire anche
trasmetterla agli altri ». Per
ottenerlo, bisogna camminare
assieme a loro. Durante il cammino
occorre ascoltare le difficoltà che
provano davanti al messaggio



cristiano, comprenderle e dimostrare
loro che le comprendiamo, in modo
che si sentano capiti e illuminati
dalla nostra conversazione capace di
orientare; così, camminando con
loro, potremo comunicare con affetto
e amabilità il Vangelo, la parola viva
del Signore; vale a dire, mostrare
loro le meraviglie dello spirito
cristiano che armonizza ragione e
fede, dà risposta a tutti gli
interrogativi e placa ogni agitazione
del cuore umano; in tal modo li
prepareremo a desiderare i
sacramenti e a disporsi a riceverli.

In molti casi la grazia divina dovrà
costruire nelle anime dalle
fondamenta l’edificio
soprannaturale. Prendiamo spunto
dal desiderio di fare il bene e dalla
solidarietà che si notano nelle nuove
generazioni – e non soltanto in esse –,
perché scoprano il Salvatore,
annunciando loro la dottrina con il 
dono delle lingue e ponendo le basi,



poco per volta, con un piano
inclinato, perché acquisiscano
stabilità nella vita cristiana.

L’esempio dei primi cristiani

11. Ripeto che ci conviene
considerare spesso la condotta degli
Apostoli e dei nostri primi fratelli
nella fede. Erano pochi, erano privi
di mezzi umani, non annoveravano
tra le loro fila – almeno all’inizio –
grandi pensatori o persone di un
certo rilievo pubblico. Si muovevano
in un clima sociale di
indifferentismo, di mancanza di
valori, simile in molti aspetti a quello
che oggi ci tocca affrontare. Eppure
non si intimorirono: « Intavolarono
meravigliose conversazioni con
tutte le persone che incontravano
o che cercavano nei loro viaggi e
nelle loro peregrinazioni. La
Chiesa non esisterebbe se gli
Apostoli non avessero mantenuto
questo dialogo soprannaturale



con tutte quelle anime » [16] .
Donne e uomini, loro contemporanei,
ebbero una profonda trasformazione
quando furono toccati dalla grazia
divina. Non si limitarono ad aderire
a una nuova religione, più perfetta di
quelle che conoscevano, ma, grazie
alla fede, scoprirono Gesù Cristo e si
innamorarono di Lui, del Dio-Uomo
che si era donato in sacrificio per
loro ed era risuscitato per aprire le
porte del Cielo. Questo fatto inaudito
penetrò con una forza straordinaria
nelle anime di quei primi, dotandoli
di una fortezza a prova di qualsiasi
attacco. «Nessuno ha creduto a
Socrate fino a morire per la sua
dottrina – annotava con semplicità
san Giustino a metà del II secolo –;
ma per Cristo persino gli operai e gli
ignoranti hanno disprezzato, non
soltanto l’opinione del mondo, ma
anche la paura della morte» [17] .

In un mondo che anelava
ardentemente la salvezza, senza



sapere dove trovarla, la dottrina
cristiana si fece strada come una luce
accesa nell’oscurità. Quei primi, con
il loro comportamento seppero far
brillare davanti ai loro concittadini
questo chiarore salvifico e divennero
messaggeri di Cristo, con semplicità,
con naturalezza, senza ostentazioni,
con grande coerenza tra la loro fede
e le opere. «Noi non diciamo cose
grandi, ma le facciamo» [18] , scrisse
uno di loro. E cambiarono il mondo
pagano.

Nella Lettera apostolica inviata a
tutta la Chiesa in preparazione al
grande giubileo del 2000, il beato
Giovanni Paolo II spiegava che «in
Cristo la religione non è più un
“cercare Dio come a tentoni” (cfr At
17, 27), ma risposta di fede a Dio che
si rivela: risposta nella quale l’uomo
parla a Dio come al suo Creatore e
Padre; risposta resa possibile da
quell’Uomo unico che è al tempo
stesso il Verbo consustanziale al



Padre, nel quale Dio parla a ogni
uomo e ogni uomo è reso capace di
rispondere a Dio» [19] .

È questione di fede

12. Noto in queste parole un’altra
considerazione che vorrei proporvi,
vista la necessità di impegnarci senza
tregua nel lavoro della nuova
evangelizzazione della società.
Anzitutto abbiamo bisogno di fede e
di speranza, fatte nostre con
fermezza; vale a dire, procedere in
ogni momento intimamente convinti,
con un convincimento che sgorga dal
rapporto con la Trinità, che è
possibile cambiare la rotta di questo
nostro mondo, indirizzare tutte le
attività umane alla gloria del Signore
e alla conversione delle anime.
Sicuramente non mancheranno la
lotta, le sofferenze, ma andremo
avanti sempre in lætitia , con gioia e
fiducia, perché ci sostiene la
promessa divina: Chiedi a me, ti



darò in possesso le genti e in
dominio i confini della terra ( Sal 2,
8).

È impressionante – torno a ripeterlo
– vedere come gli Apostoli, senza
altri mezzi che la fede in Cristo e
animati da una speranza sicura e
lieta, si dispersero per tutti i punti
della terra allora conosciuta e
diffusero dappertutto la dottrina
cristiana. San Josemaría gioiva nel
celebrare le loro feste e le feste delle
sante donne che seguirono Gesù nel
suo passaggio sulla terra! Le figure
degli Apostoli, di Maria Maddalena,
di Lazzaro, di Marta e di Maria, le
sorelle di Lazzaro, lo
entusiasmavano. Da ognuna, da
ognuno di essi, possiamo imparare a
credere di più, completamente, in
Cristo e ad amarlo con l’intensità con
la quale lo amarono quelli che gli
stettero accanto. Come noi, anche
loro si sapevano pieni di miserie ma,
seppure in scarso numero rispetto



alla popolazione delle nazioni
conosciute, riuscirono a diffondere il
seme divino con il loro esempio
quotidiano e con la loro parola di
consolazione.

Ricordo la forza con cui nostro
Padre, quando parlava
dell’apostolato in ambienti difficili,
assicurava: « È questione di fede! ».
Sì, è questione di fede! Quella fede
che, come dice il Signore nel Vangelo,
è in grado di spostare i monti dal loro
posto (cfr. Mt 17, 20) e di superare
qualsiasi ostacolo; è come i fiumi che
si scavano un alveo dalle alte rupi
dei monti fino al mare (cfr. Sal
103/104, 10). Per questo vi domando
e mi domando: con quale fede ci
muoviamo nell’ora dell’apostolato,
ben sapendo che è sempre l’ora?
Siamo veramente convinti che, come
scrive san Giovanni, questa è la
vittoria che ha sconfitto il mondo: la
nostra fede ( 1 Gv 5, 4)? Agiamo di
conseguenza? Affrontiamo gli



ostacoli che dovessero sorgere con
spirito ottimista, con spirito di
vittoria? E appoggiamo ogni attività
apostolica con la preghiera e la
mortificazione? Diamo
testimonianza della nostra fede
senza lasciarci intimorire dalle
difficoltà dell’ambiente in cui ci
muoviamo?

Ripetiamo più spesso al Signore: 
Credo, Signore, aiutami nella mia
incredulità ( Mc 9, 24). Questa
richiesta del padre del giovane
epilettico commuoveva
profondamente san Josemaría. Non
accontentiamoci del modo in cui noi
imploriamo dal Signore le virtù
teologali. San Josemaría, ben
sapendo che la fede è un dono
soprannaturale che soltanto Dio può
infondere e rafforzare nell’anima,
disse una volta: « Tutti i giorni, non
una sola volta ma molte, glielo
ripeto [...]. Gli dirò quello che gli
chiedevano gli Apostoli [...]:



adauge nobis fidem! ( Lc 17, 5),
aumenta la nostra fede. E
aggiungo: spem, caritatem ;
aumenta in noi la fede, la
speranza e la carità » [20] .

Un solido punto di appoggio

13. In diverse occasioni il Santo
Padre Benedetto XVI ha fatto notare
le contraddizioni del tempo in cui
viviamo: « In vaste parti del mondo
esiste oggi una strana
dimenticanza di Dio. Sembra che
tutto vada ugualmente anche
senza di Lui. Ma al tempo stesso
esiste anche un sentimento di
frustrazione, di insoddisfazione di
tutto e di tutti. Vien fatto di
esclamare: non è possibile che
questa sia la vita! Davvero no. E
così insieme con la dimenticanza
di Dio esiste come un boom del
religioso. Non voglio screditare
tutto ciò che c’è in questo contesto.
Può esserci anche la gioia sincera



della scoperta. Ma, per dire il vero,
non di rado la religione diventa
quasi un prodotto di consumo. Si
sceglie quello che piace, e certuni
sanno anche trarne un profitto. Ma
la religione cercata alla maniera
del “fai da te” alla fin fine non ci
aiuta. È comoda, ma nell’ora della
crisi ci abbandona a noi stessi » 
[21] . E il Papa conclude con il
seguente invito: « Aiutate gli uomini
a scoprire la vera stella che ci
indica la strada: Gesù Cristo! » 
[22] .

Malgrado il clima di relativismo e di
permissivismo dominante in vasti
strati della società, molte persone
sono assetate di eternità, magari
dopo aver cercato inutilmente di
appagarla con cose periture. Che
grande verità è racchiusa in quella
nota frase di Sant’Agostino: «Tu ci hai
fatti, Signore, per te e il nostro cuore
non ha pace finché non riposa in te» 
[23] . Soltanto Dio, infatti, soddisfa



completamente gli aneliti dello
spirito umano. Dobbiamo essere
donne e uomini di vigorosa pietà, che
ricorrono ai diversi modi di pregare
– l’autentico scacciapensieri – con il
sincero desiderio di pregare di più.
Avviciniamoci alla Santa Messa con
fede profonda, persuasi che si fa
sacramentalmente presente il
Sacrificio del Calvario, il Sacrificio
che ci ha portato la salvezza e ci
rivitalizza per la battaglia quotidiana
verso la santità.

14. Nel momento della
Consacrazione eucaristica la fede, la
pietà e il raccoglimento di san
Josemaría – corpo e anima –
producevano una profonda
impressione. Si stupiva ogni giorno,
con rinnovata riconoscenza e nuova
devozione, nel contemplare il
mistero della transustanziazione,
della donazione del Figlio di Dio al
Padre, con lo Spirito Santo, per le
anime. Penso di non esagerare se



affermo che, sapendosi in quegli
istanti ipse Christus , da lì traeva
tutta la forza della sua efficacia e
della sua vasta attività apostolica.
Con identica fede ardente ripeteva,
prima di dare la Santa Comunione, le
parole del Battista: Ecce agnus Dei!
Esortò tutti i cattolici, e lo ripeteva
alle sue figlie e ai suoi figli, ai
sacerdoti, che è necessario
identificarsi con Cristo, perché a
questo Lui ci ha invitato e perché
così attireremo le anime verso
l’Amore di Dio. Attualizzare la nostra
fede, come nostro Padre, proprio nel
momento della transustanziazione è
un aiuto potente per fare di ogni
giorno una messa .

La certezza che Dio vuole affidarsi a
noi può e deve costituire un solido
punto di appoggio per rinnovare
quotidianamente il nostro zelo
apostolico; dev’essere una spinta che
ci conduca, pieni di speranza e di
ottimismo soprannaturale, al servizio



delle persone che ci passano accanto:
« Dobbiamo infiammarci con il
desiderio e la realtà di portare la
luce di Cristo, l’anelito di Cristo, i
dolori e la salvezza di Cristo, a
tante anime di colleghi, di amici,
di parenti, di conoscenti, di
sconosciuti – indipendentemente
dalle loro opinioni nelle cose
terrene –, per stringere tutti loro
in un buon abbraccio fraterno.
Allora saremo un rubino di fuoco,
e non saremo più questo nulla,
questo povero e miserabile
carbone, ma saremo voce di Dio,
luce di Dio, fuoco di Pentecoste! » 
[24] .

ALCUNI SETTORI PRIORITARI

15. In tutto il mondo e sempre
bisogna fare un profondo apostolato
dell’intelligenza. “Comunicare” sulla
verità per “comunicare” la Verità.
Questa è la sintesi dell’intero lavoro
apostolico. Non possiamo stancarci



di chiedere a Dio con umiltà, con
insistenza e con fiducia, di far aprire
alla sua luce le intelligenze e i cuori.
Molte persone ripetono, come i Magi:
Abbiamo visto sorgere la sua stella e
siamo venuti per adorarlo ( Mt 2, 2).
Ce lo diranno se noi che crediamo in
Cristo ci avvicineremo a tutti con
sincera amicizia, impregnata di
carità e di comprensione, di simpatia
anche umana, garantita dalla vita di
pietà; e anche con gratitudine per il
bene che non pochi fanno in tanti
luoghi.

Ciò che stupisce nell’atteggiamento
dei Magi – commenta Benedetto XVI 
– , « è che essi si prostrarono di
fronte a un semplice bambino in
braccio a sua madre, non nella
cornice di un palazzo regale, bensì
nella povertà di una capanna a
Betlemme (cfr. Mt 2, 11). Come è
stato possibile? Che cosa ha
convinto i Magi che quel bambino
era “il re dei giudei” e il re dei



popoli? Li ha certamente persuasi
il segno della stella, che essi
avevano visto “nel suo sorgere” e
che si era fermata proprio sopra il
luogo dove si trovava il Bambino
(cfr. Mt 2, 9). Ma anche la stella
non sarebbe bastata , se i Magi non
fossero state persone intimamente
aperte alla verità. A differenza del
re Erode, preso dai suoi interessi
di potere e di ricchezza, i Magi
erano protesi verso la meta della
loro ricerca, e quando la
trovarono, benché fossero uomini
colti, si comportarono come i
pastori di Betlemme: riconobbero
il segno e adorarono il Bambino,
offrendogli i doni preziosi e
simbolici che avevano portato con
sé» [25] .

Non dimentichiamo che « il Signore
si rivolge a tutti gli uomini perché
tutti gli vadano incontro, perché
tutti siano santi. Non chiama
soltanto i Magi, uomini saggi e



potenti; prima aveva inviato ai
pastori di Betlemme non già una
stella, ma uno dei suoi angeli (cfr.
Lc 2, 9). Ma tutti, poveri o ricchi,
sapienti o meno, devono maturare
nell’anima la disposizione umile
che permette di ascoltare la voce
di Dio » [26] .

16. Questo impegno non è riservato a
persone che lavorano in settori
particolarmente qualificati. Di
grande efficacia sarà sempre
l’apostolato personale di ogni
cristiano, nell’ambito del quale
abitualmente si svolge la sua
esistenza. Per questo suggerisco di
soffermarci, in un esame
personalissimo, su come cerchiamo
di aiutare le anime ad avvicinarsi a
Dio: quali preghiere, quali
mortificazioni, quante ore di lavoro
ben fatto abbiamo offerto, che tipo di
dialogo abbiamo intavolato
oralmente o per iscritto, con amici,
con parenti, colleghi o conoscenti.



Contagiamo questa santa
preoccupazione a quelli che vivono
con noi, perché la fede nell’efficacia
degli insegnamenti di Cristo ci deve
stimolare a servire e ad amare di più
i nostri fratelli e le nostre sorelle:
nessuno ci può lasciare indifferenti.

L’apostolato dell’intelligenza, come
ho detto, è un impegno di tutti; ma,
senza perdere di vista i numerosi
settori nei quali appare urgente una
nuova evangelizzazione, oggi è
prioritario impregnare della dottrina
di Cristo alcuni ambiti particolari .
Basta prendere in considerazione
l’attività dei governanti, degli
scienziati e dei ricercatori, dei
professionisti dell’opinione
pubblica…; senza dimenticare che
tutti gli uomini e le donne sentono, e
noi con loro, la necessità di ascoltare
la voce del Signore e di seguirla.

«La lotta per l’anima del mondo
contemporaneo è massima là dove lo



spirito di questo mondo sembra più
potente», scriveva il beato Giovanni
Paolo II, a motivo dell’esistenza «di
“moderni areopaghi”, cioè di nuovi
pulpiti. Questi areopaghi sono oggi il
mondo della scienza, della cultura,
dei mezzi di comunicazione; sono gli
ambienti in cui si creano le élite
intellettuali, quelli degli scrittori e
degli artisti» [27] .

La ricerca e l’insegnamento

17. Anche se dobbiamo essere
sempre disponibili per tutti, è chiaro
che riveste una grande importanza
far conoscere il Vangelo alle persone
che si muovono in ambienti
intellettuali. In particolare, quanti
lavorano nelle istituzioni
universitarie devono ricordare una
frase del Signore, rivolta a tutti, ma si
può ritenere che riguardi loro in
particolare: Vos estis lux mundi ( Mt
5, 14), voi siete la luce del mondo.
Infatti, il loro lavoro professionale li



pone nell’avanguardia della nuova
evangelizzazione. San Josemaría, che
fin da prima del 1928 ha tanto
incoraggiato l’apostolato con gli
intellettuali, scriveva: « L’Università
ha come sua più alta missione il
servizio agli uomini, l’essere
fermento della società in cui vive » 
[28] .

Queste parole esprimono molto bene
quale dev’essere la linea apostolica
che devono seguire coloro che
operano in questi ambienti: essere
fermento, dare luce e calore – la luce
e il calore del Vangelo – affinché i
loro amici e colleghi, i loro studenti,
impregnino la propria anima e il
proprio agire della Buona Novella di
Cristo, pienamente fedeli al
Magistero della Chiesa. In tal modo
contribuiranno all’evangelizzazione
della cultura. Di perenne attualità è
quel punto di Cammino: « Devi
comunicare ad altri Amore di Dio
e zelo per le anime, affinché essi a



loro volta accendano molti altri
ancora che si trovano in una terza
fila, e ciascuno di questi faccia
altrettanto con i propri compagni
di professione. Di quante calorie
spirituali hai bisogno! E che
responsabilità grande se ti
raffreddi! E – non lo voglio
pensare – che orribile crimine se
dovessi dare cattivo esempio! » 
[29] .

Non dobbiamo permettere che cada
nel vuoto la bella sfida di far sì che
molte persone e istituzioni, in tutto il
mondo, promuovano, spinti
dall’esempio dei primi cristiani, una
nuova cultura, una nuova
legislazione, una nuova moda, che
sia in accordo con la dignità della
persona umana, destinata alla gloria
dei figli di Dio in Gesù Cristo (cfr. 2
Cor 3, 18). Anche se tutti dobbiamo
pregare e collaborare con assoluta
generosità perché ciò avvenga, ai
docenti universitari e ai ricercatori



spetta la responsabilità di un
impegno profondo e perseverante
nel trarre profitto da ogni occasione
offerta dall’esercizio della loro
professione. In questo contesto, la
fede costituisce il punto di appoggio
per fare passi avanti verso la verità,
mentre ci impegniamo, con la stessa
forza della virtù, a portarla in tutti gli
ambiti, aiutando nel contempo quelli
che ci stanno accanto ad accoglierla o
ad accrescerla.

18. La ricerca occupa un posto
importante nel lavoro dei professori
universitari e di altri intellettuali. In
questo settore, ogni cristiano che
s’impegna nella ricerca e nella
diffusione della verità, incoraggiato
dal giusto desiderio di collaborare
alla formazione di un sapere che
vada oltre la frammentazione e il
relativismo, scopre continue
opportunità per svolgere un
profondo apostolato dottrinale.
Nessun oggetto di ricerca,



nessun’area del vasto campo
dell’insegnamento è neutra dal punto
di vista della fede. Qualsiasi nostra
attività, persino alcune lezioni di
scienze chimiche – per fare un
esempio preciso – possono
contribuire o meno alla diffusione
del Regno di Cristo. « La necessaria
oggettività scientifica rifiuta
giustamente ogni neutralità
ideologica, ogni ambiguità, ogni
conformismo, ogni pusillanimità:
l’amore per la verità impegna la
vita e l’intera attività dello
scienziato » [30] . Se il professore, o
il ricercatore, è mosso soprattutto dal
desiderio di dar gloria a Dio e di
servire le anime, allora la coerenza
cristiana del suo esempio, la
disponibilità che dimostra verso gli
studenti e i collaboratori, la
rettitudine con cui mette a fuoco il
suo lavoro, l’impegno nel formare i
suoi discepoli e trasmettere il suo
sapere, contribuiscono
indubbiamente a far sì che le



persone che lo ascoltano o ricevono
l’eco del suo lavoro, scoprano o
tocchino l’impronta dei discepoli di
Cristo.

D’altra parte, il lavoro scientifico
favorisce le relazioni professionali
con i ricercatori prestigiosi del
proprio Paese o di altri Paesi; induce
a stabilire amicizie sincere, che sono
l’ambito naturale dell’apostolato
personale, il che rende più facile
ottenere che i colleghi, nella loro
attività di ricerca, rispettino almeno i
principi morali fondamentali.

I cattolici responsabili che
intervengono in questi nodi cruciali
per la nuova evangelizzazione,
dovrebbero domandarsi come
arrivare, nella misura delle loro
possibilità, anche ai mezzi di
comunicazione e ai centri di
opinione, per trasmettere una buona
e solida dottrina nel loro ambito
specifico: collaborando con la



stampa, intervenendo nei programmi
della radio e della televisione o
attraverso internet, partecipando alle
attività culturali, fornendo una
opinione scientifica autorevole su
temi che sorgono nel dibattito
pubblico… Nello stesso tempo, i
cattolici che promuovano imprese di
comunicazione e di opinione
pubblica, o che vi lavorano
professionalmente, debbono
impegnarsi affinché le loro pagine o
le loro telecamere mostrino con
profondità e rigore tutto ciò che di
sano e giusto viene prodotto in questi
spazi.

Desidero che sia ben chiaro che
coloro che intervengono in queste
aree devono sentire la responsabilità
di trarre profitto dai propri talenti,
senza dimenticare che molte altre
persone, che fanno lavori materiali o
apparentemente di poca importanza,
si sforzano di trasformare la loro
occupazione in preghiera a Dio,



affinché gli uomini e le donne che
stanno nelle aree cruciali della
società sappiano essere interamente
responsabili, consapevoli che Dio
chiederà loro conto di quello che
hanno fatto; e devono mostrarsi
molto grati a quanti lavorano, per
così dire, nella penombra.
Ricordiamo a tal proposito ciò che
diceva san Josemaría: chi è più
importante, il Rettore Magnifico di
una Università o la persona semplice
che cura la manutenzione
dell’edificio? E non aveva dubbi sulla
risposta: chi adempie al proprio
compito con più fede, con più
desiderio di santità.

L’armonia tra fede e ragione

19. Noi che sappiamo di essere figli di
Dio dobbiamo far capire che non c’è
«motivo di competitività alcuna tra la
ragione e la fede: l’una è nell’altra, e
ciascuna ha un suo spazio proprio di
realizzazione [...]. Dio e l’uomo, nel



loro rispettivo mondo, sono posti in
un rapporto unico. In Dio risiede
l’origine di ogni cosa, in Lui si
raccoglie la pienezza del mistero, e
questo costituisce la sua gloria;
all’uomo spetta il compito di
investigare con la sua ragione la
verità, e in ciò consiste la sua
nobiltà» [31] .

È sempre attuale l’orizzonte che
descriveva san Josemaría: « Sulla
solida base di un profondo sapere
scientifico, dobbiamo dimostrare
che non c’è alcuna
contrapposizione tra la fede e la
ragione » [32] , ma che, al contrario,
dev’esserci una piena sintonia,
perché i due ambiti di conoscenza
provengono da Dio, dal Logos
creatore che, inoltre, si è fatto uomo.

Nella Lettera apostolica Novo
millennio ineunte , Giovanni Paolo II
ha scritto: «Per l’efficacia della
testimonianza cristiana, specie in



questi ambiti delicati e controversi, è
importante fare un grande sforzo per
spiegare adeguatamente i motivi
della posizione della Chiesa,
sottolineando soprattutto che non si
tratta di imporre ai non credenti una
prospettiva di fede, ma di
interpretare e difendere i valori
radicati nella natura stessa
dell’essere umano. La carità si farà
allora necessariamente servizio alla
cultura, alla politica, all’economia,
alla famiglia, perché dappertutto
vengano rispettati i principi
fondamentali dai quali dipende il
destino dell’essere umano e il futuro
della civiltà» [33] . Per questo
compito occorre il dono delle lingue ,
che si raggiunge quando si invoca
con fede lo Spirito Santo e si
impiegano i mezzi umani.

È da tutti conosciuta l’assoluta libertà
che, nell’ambito della dottrina
cattolica, la Chiesa riconosce ai suoi
figli nel loro comportamento



professionale e di cittadini, uguali
agli altri cittadini. La sensibilità
verso i problemi umani, il senso
soprannaturale per giudicarli e
decidere cristianamente, secondo la
retta coscienza ben formata, deve
spronare la responsabilità apostolica
personale e apportare nel dibattito
scientifico una visione più umana e
sempre cristiana. Per questo,
conviene affrontare con seria
rettitudine le attività che presentano
un particolare rilievo dottrinale ed
etico, nelle aree scientifiche e
umanistiche proprie di ciascuno. La
crisi morale che sta attraversando la
società e la perenne necessità di
evangelizzare, rendono ancora più
urgente che i ricercatori cristiani non
desistano da questo lavoro e
sviluppino con costanza e profondità
questi temi per contribuire a
risolvere correttamente gli attuali
problemi.

La morale pubblica



20. Un’altra sfida prioritaria di
evangelizzazione riguarda la morale
pubblica. Uno degli ostacoli che con
maggiore virulenza si oppone al
regno di Cristo, nelle anime e nella
società intera, è l’ondata di sensualità
che invade i costumi, le leggi, le
mode, i mezzi di comunicazione, le
espressioni artistiche. Per frenare
questo attacco virulento, oltre a
pregare e invitare a pregare, a
riparare e muovere alla riparazione,
mossi da una responsabilità cristiana
e anche umana, dobbiamo mobilitare
molte persone – cattoliche o meno,
ma uomini e donne di buona volontà
– sollecitandole a sentire l’urgenza di
fare qualcosa . Non servono le sterili
lamentele, e ancor meno ogni
atteggiamento di indifferenza, di chi
si accontenta di non causare
personalmente il male. Al contrario,
è sempre il momento propizio per
lanciarsi con maggior brio in un
apostolato capillare, in un
cambiamento radicale, cominciando



dalla propria vita, dal proprio
focolare, dal proprio ambiente
professionale.

Ascoltiamo l’Apostolo dei gentili, che
ci esorta a non accogliere invano la
grazia di Dio. Egli dice infatti “Al
momento favorevole ti ho esaudito e
nel giorno della salvezza ti ho
soccorso”. Ecco ora il momento
favorevole, ecco ora il giorno della
salvezza! ( 2 Cor 6, 1-2). Noi cristiani
dobbiamo comportarci con la
sicurezza della fede, proprio per
sanare tutto ciò che attorno a noi non
è in accordo con la legge di Dio,
senza rispetti umani, senza temere
che si noti la nostra condizione di
persone convinte della propria fede.
Vi sono valori che non sono
negoziabili, ripetute volte lo ha detto
Benedetto XVI: « La tutela della vita
in tutte le sue fasi, dal primo
momento del concepimento fino
alla morte naturale; il
riconoscimento e la promozione



della struttura naturale della
famiglia, quale unione fra un uomo
e una donna basata sul
matrimonio, e la sua difesa dai
tentativi di renderla
giuridicamente equivalente a
forme radicalmente diverse di
unione che, in realtà, la
danneggiano e contribuiscono alla
sua destabilizzazione, oscurando il
suo carattere particolare e il suo
insostituibile ruolo sociale; la
tutela del diritto dei genitori di
educare i propri figli » [34] .

Il Papa chiarisce poi che « questi
principi non sono verità di fede,
anche se ricevono ulteriore luce e
conferma dalla fede. Essi sono
iscritti nella natura umana stessa,
e quindi sono comuni a tutta
l’umanità. L’azione della Chiesa nel
promuoverli non ha dunque
carattere confessionale, ma è
rivolta a tutte le persone,
prescindendo dalla loro



affiliazione religiosa. Al contrario,
tale azione è tanto più necessaria
quanto più questi principi vengono
negati o mal compresi perché ciò
costituisce un'offesa contro la
verità della persona umana, una
ferita grave inflitta alla giustizia
stessa » [35] .

21. Un identico ragionamento, uguale
è il motivo, vale anche per i punti
essenziali della dottrina cristiana che
oggi subiscono un’astiosa
intolleranza da parte di gruppi di
persone ciecamente determinate a
eliminare il senso religioso dalla
società civile. Purtroppo gli esempi
sono numerosi: dai grossolani
attacchi a Cristo, al fine di
ridicolizzarlo, fino alle accuse
calunniose contro la Chiesa, i suoi
ministri e le sue istituzioni.

Il compito del cristiano che vuole
essere coerente con la propria
vocazione, consiste nel mostrare



Cristo agli altri, sapendosi araldo –
prima di tutto con l’esempio, ma
anche con la parola opportuna –
degli insegnamenti della Chiesa,
specialmente sui temi più dibattuti
nell’opinione pubblica. Mi viene in
mente ciò che con tanta chiarezza
scrisse don Álvaro: «Dato che è
necessario spazzare prima di tutto la
propria casa [...], ognuno deve
chiedersi fino a che punto si
preoccupa di questo dovere
eminentemente cristiano» [36] .
Parole che suonano come un’eco
della predicazione dell’Apostolo ai
primi fedeli: Questa è la volontà di
Dio: la vostra santificazione [...]; che
ciascuno sappia mantenere il proprio
corpo con santità e rispetto, non come
oggetto di passioni e libidine, come i
pagani che non conoscono Dio; che
nessuno offenda e inganni in questa
materia il proprio fratello [...]. Dio
non ci ha chiamati all’impurità, ma
alla santificazione (1 Ts 4, 3-7).



La raccomandazione di san Paolo
assume un singolare rilievo nelle
attuali circostanze. Appare
impossibile, infatti, lottare
efficacemente contro l’ondata viscida
e sudicia che vuole ricoprire ogni
cosa, se nel nostro intimo
permettiamo una certa complicità,
sia pure minima, in queste « cose
perverse che salgono, salgono,
ribollendo dentro di te, per
cercare di annegare nel loro
putridume odoroso i grandi ideali,
i comandamenti sublimi che Cristo
stesso ha messo nel tuo cuore » 
[37] .

L’importanza di tutto ciò è
sottolineata nel testo di san Gregorio
Nazianzeno che il beato Giovanni
Paolo II cita nella sua esortazione
apostolica sulla missione dei Vescovi.
Ecco come si esprimeva quel Padre e
Dottore della Chiesa: «Prima
purificarsi e poi purificare, prima
lasciarsi istruire dalla sapienza e poi



istruire, prima diventare luce e poi
illuminare, prima avvicinarsi a Dio e
poi condurvi gli altri, prima essere
santi e poi santificare» [38] .

Dato che non ci consideriamo
migliori degli altri – e non ci
sbagliamo in questa valutazione–, ci
conviene ogni tanto cercare di
adeguare nel modo più perfetto
possibile la nostra situazione
personale alla dottrina di Cristo.
Dobbiamo convincerci, prima di
tutto, di dover lottare nel nostro
intimo, decisi veramente a modellare
secondo il volere di Dio i nostri
pensieri, i progetti, le parole e le
opere, persino nelle cose più minute:
« La lotta ha un fronte nel nostro
intimo, il fronte delle nostre
passioni. È vigilante chi lotta
interiormente per allontanarsi
decisamente dalle occasioni di
peccato, da ciò che può indebolire
la fede, cancellare la speranza o
rovinare l’Amore » [39] .



22. Qui si deve mettere a fuoco – lo si
dovrà fare sempre – un punto di
esame quotidiano per i prossimi
mesi. A che punto è la nostra lotta
per la santità? Arriviamo a dettagli
pratici, in sintonia con quanto ci
suggeriscono nella direzione
spirituale personale? Ricorriamo
spesso al Signore, chiedendogli una
fine delicatezza di coscienza – che
non ha niente a che vedere con gli
scrupoli –, per scoprire le piccole
crepe sulle pareti dell’anima,
attraverso le quali tenta di introdursi
il nemico, togliendo efficacia anche
alla nostra attività apostolica? Ci
riempie di contentezza la possibilità
di trovare nuovi punti di lotta per
affrontarli con decisione,
sportivamente, sostenuti dalla grazia
di Dio?

Non enim vocavit nos Deus in
immunditiam sed in sanctificationem (
1 Ts 4, 7), Dio non ci ha chiamati
all’impurità, ma alla santità. Anche



se certi mezzi di comunicazione o
aberrazioni di altro tipo – con la
complicità, in primo luogo, delle
nostre tendenze disordinate –,
vogliono inculcarci ben altro, la lotta
per una condotta pulita appare
sempre attraente, sempre possibile;
pertanto, in qualsiasi circostanza
questo ideale può e deve essere
proposto a ogni persona, per quanto
apparentemente sia lontana da
questa meta. Non esiste creatura
umana che non cerchi un appiglio
cui aggrapparsi in questo mare di
ondate tempestose che la nostra
epoca sta attraversando e che per la
verità non è una situazione nuova.
Noi cristiani abbiamo l’immensa
fortuna e la capacità di trasmettere
questa sicurezza, cui molti forse
anelano senza rendersene conto.
Andiamo avanti, portando avanti con
gioia le battaglie del Signore (cfr. 1 
Mac 3, 2), in hoc pulcherrimo caritatis
bello , in questa bellissima lotta di
carità il cui lieto fine è pienamente



assicurato, per coloro che restano
fedeli al suo Amore, con la vittoria
del Signore.

23. Benedetto XVI ha sottolineato
recentemente l’importanza di
ricorrere abitualmente al
sacramento della penitenza.
Parlando a sacerdoti e a candidati al
sacerdozio, nel contesto dell’ Anno
della fede , affermava che « la
celebrazione del sacramento della
Riconciliazione è essa stessa
annuncio e perciò via da
percorrere per l’opera della nuova
evangelizzazione. In che senso
allora la Confessione sacramentale
è “via” per la nuova
evangelizzazione? Anzitutto
perché la nuova evangelizzazione
trae linfa vitale dalla santità dei
figli della Chiesa, dal cammino
quotidiano di conversione
personale e comunitaria per
conformarsi sempre più
profondamente a Cristo. E c’è uno



stretto legame tra santità e
Sacramento della Riconciliazione,
testimoniato da tutti i Santi della
storia. La reale conversione dei
cuori, che è aprirsi all’azione
trasformante e rinnovatrice di Dio,
è il “motore” di ogni riforma e si
traduce in una vera forza
evangelizzante. Nella Confessione
il peccatore pentito, per l’azione
gratuita della Misericordia divina,
viene giustificato, perdonato e
santificato, abbandona l’uomo
vecchio per rivestirsi dell’uomo
nuovo. Solo chi si è lasciato
profondamente rinnovare dalla
Grazia divina, può portare in se
stesso, e quindi annunciare, la
novità del Vangelo » [40] .

L’istituzione familiare

24. Nell’Opera dobbiamo
comportarci sempre con l’ottimismo
e con la visione soprannaturale che
discendono dalla filiazione divina,



ma non possiamo ignorare che, in
questo periodo, uno degli ambiti più
minacciati dall’ondata di edonismo è
la famiglia. Tra i gravi danni che
questa situazione produce, salta agli
occhi l’aumento delle infedeltà
matrimoniali e la crescente difficoltà
per i giovani di trovarsi nelle
condizioni di ascoltare e di seguire la
chiamata di Dio, soprattutto nel
celibato apostolico. Per questo oggi è
particolarmente urgente e necessaria
una « crociata di virilità e di
purezza » [41] , ai vari livelli della
società.

In questa battaglia di pulizia, come in
tutte le altre virtù, ha grande
importanza la delicatezza nel
praticare personalmente
quell’affermazione gioiosa che è la
santa purezza, nello stato in cui
ognuno si trova, anche per non
trascurare l’influsso che si può
esercitare mediante l’apostolato di
amicizia e di confidenza. Inoltre sono



sempre utili gli studi interdisciplinari
sulla possibilità di indurre molte
persone e istituzioni, in tutto il
mondo, a stimolare – seguendo
l’esempio dei primi cristiani – una
nuova cultura, una nuova
legislazione, una nuova moda, alle
quali mi riferivo prima.

Bisognerà pregare incessantemente,
e lavorare molto, per raggiungere un
obiettivo così ambizioso. Però sono
queste le mete che si pongono i
cristiani: magnanime nei desideri e
aderenti alla realtà di ciò che
individualmente si è in condizioni di
ottenere. Dobbiamo persuaderci che
ognuno di noi è capace di ottenere di
più, molto di più di quello che
pensiamo, a partire dalle cose piccole
nel proprio ambiente: affermazioni,
esempi, santa intransigenza. Mi
ritorna in mente un’immagine che
san Josemaría impiegava a proposito
del problema ecologico. La trascrivo,



perché mi sembra che chiarisca bene
ciò che sto dicendo.

« Dicevo recentemente ai vostri
fratelli più grandi, ricordandomi
che abbiamo parlato tante volte di
barche e di reti, che ora e
dappertutto si parla e si scrive
molto di ecologia. E ci si dedica a
prendere campioni di acqua nei
fiumi e nei laghi e nel mare, per
analizzarla... Quasi sempre il
risultato è che la qualità
dell’acqua è pessima: i pesci non
dispongono di un ambiente sano,
vivibile. Quando parliamo di
barche e di reti, voi e io
intendiamo sempre riferirci alle
reti di Cristo, alla barca di Pietro e
alle anime. Non per nulla il
Signore ha detto : Seguitemi, vi
farò pescatori di uomini ( Mt 4, 19).
Può dunque succedere che qualche
pesce –qualche persona –, vedendo
ciò che sta succedendo in tutto il
mondo e all’interno della Chiesa di



Dio, di fronte a questo mare che
sembra pieno di sporcizia, davanti
a questi fiumi pieni di cose
ripugnanti, dove non trova né cibo
né ossigeno; se qualche pesce,
stavo dicendo, pensasse – e stiamo
parlando di pesci che pensano,
perché hanno un’anima –, e si
facesse venire in mente la
decisione di dire: basta, faccio un
salto, e… fuori! Non vale la pena
vivere in questo modo. Mi rifugerò
sulla riva e prenderò una boccata
d’aria, respirerò un po’ di
ossigeno. Basta! No, figli miei, noi
dobbiamo continuare in mezzo a
questo mondo putrido, in mezzo a
questo mare di acque torbide, in
mezzo a questi fiumi che
attraversano le grandi città e i
villaggi e che non hanno nelle loro
acque la virtù di fortificare il
corpo, di spegnere la sete, perché
avvelenano. Figli miei, dobbiamo
stare sempre nel bel mezzo della
strada, in mezzo al mondo,



cercando di creare attorno a noi
uno specchio di acqua limpida,
affinché vengano altri pesci e col
concorso di tutti riusciamo ad
ampliare lo specchio d’acqua,
purificando il fiume, restituendo
la qualità alle acque del mare
[42] .

25. La Chiesa, pur in mezzo a
congiunture sociali e morali simili o
peggiori di quelle che stiamo
attraversando, iniziò con l’anelito di
cambiare l’atmosfera del decadente
impero romano; così noi cristiani
dobbiamo lavorare sempre, cercando
con decisione di portare Cristo
all’umanità.

In questo compito svolgono un ruolo
insostituibile i padri e le madri di
famiglia: il loro impegno
nell’infondere un tono
profondamente cristiano nelle loro
famiglie e nell’educazione dei figli
farà di queste famiglie un modello di



comportamenti cristiani, un’oasi di
acque limpide che influirà su molte
coppie di coniugi, rendendo così più
facile che fioriscano vocazioni di
donazione a Dio nel sacerdozio e
nelle diversissime realtà ecclesiali,
sia nell’ambito secolare che nella vita
consacrata, e nuovi « focolari
luminosi e lieti », come diceva san
Josemaría.

Ai padri e alle madri di famiglia
compete per diritto proprio – insisto
– un ampio ventaglio di apostolati
personali con diverse manifestazioni.
Ed è assolutamente logico che
liberamente si associno con molte
altre persone alle prese con
problematiche simili, per affrontare
problemi di evidente importanza:
l’impiego del tempo libero, lo svago e
il divertimento, i viaggi, la creazione
di luoghi adeguati perché le figlie e i
figli vadano maturando umanamente
e spiritualmente… Ai coniugi che
hanno figli in età scolare compete a



giusto titolo – è una parte molto
importante della loro responsabilità
educativa – la scelta e anche
l’organizzazione di scuole e di club
giovanili; inoltre, è evidente
l’importanza che essi intervengano
attivamente nell’andamento dei
centri scolastici frequentati dai loro
ragazzi o ragazze, utilizzando tutti gli
strumenti che la legge pone nelle
loro mani, per orientarli
adeguatamente.

In questi ultimi tempi, dopo molti
anni di propaganda a favore della
coeducazione, si sta facendo strada
l’idea che l’educazione separata dei
bambini e delle bambine, a livello
elementare e medio, offre benefici
per la formazione delle nuove
generazioni. Conviene non
disinteressarsi di questa possibilità,
favorendo l’impegno della ricerca e
della divulgazione – per gli aspetti
giuridici, pedagogici e di opinione
pubblica – nel mostrare la legittimità



e i vantaggi di questo modo di
procedere, che implica un grande
rispetto verso le bambine e i
bambini, e pure nei confronti degli
adolescenti, e una acclarata efficacia
educativa, anche riguardo alla
formazione umana.

26. In questo contesto, è ugualmente
necessario diffondere un giusto
concetto della libertà, perché assai
spesso questo dono viene
identificato, erroneamente e
banalmente, con la possibilità di
scegliere ciò che più piace in quel
momento, ciò che appaga il capriccio
o la comodità, dimenticandone
l’intimo legame con la verità. La
libertà, un grande bene naturale, fu
indebolita dal peccato, ma Cristo la
ristabilì mediante la grazia,
elevandola a livello della nuova e
vera libertà soprannaturale: quella
dei figli di Dio (cfr. Rm 8, 18-19.21).
San Josemaría, proprio perché
sapeva di essere e si sentiva davvero



figlio di Dio Padre – una filiazione
che comprende la verità più intima
dell’uomo e della donna –, riuscì a
raggiungere una comprensione
particolarmente profonda della
libertà cristiana e mise in guardia
dall’« inganno di coloro che si
accontentano di gridare
tristemente: libertà, libertà! Molto
spesso – avvertiva –, tanto
schiamazzare racchiude una
tragica schiavitù: perché la scelta
che preferisce l’errore, non libera;
soltanto Cristo ci libera (cfr. Gal 4,
31), perché soltanto Lui è Via,
Verità e Vita (cfr. Gv 14, 6) » [43] . E
aggiungeva: « La libertà acquista il
suo autentico significato quando
viene esercitata al servizio della
verità che redime, quando è spesa
alla ricerca dell’Amore infinito di
Dio, che ci scioglie da ogni
schiavitù » [44] .

Come cittadini responsabili, noi
cristiani dobbiamo fare tutto il



possibile per difendere e garantire la
libertà personale e quella altrui,
aiutando contemporaneamente tutti
a scoprire questa nuova libertà: Hac
libertate nos Christus liberavit ( Gal 5,
1), con la quale Cristo ci ha liberati. Si
tratta di uno dei compiti più urgenti
della nuova evangelizzazione. Ho già
ricordato che le persone che devono
santificarsi nello stato matrimoniale
svolgono un ruolo insostituibile in
questo ambito; ma desidero ribadire
che l’obbligo di diffondere la retta
dottrina sul matrimonio e la famiglia
compete a ciascuna e a ciascuno.

CONOSCERE E PROFESSARE LA
FEDE

27. Tutti gli sforzi per portare avanti
la nuova evangelizzazione, sia
nell’apostolato dell’intelligenza, sia
nei campi prioritari che ho appena
indicato, devono reggersi sul solido
fondamento della fede. Senza la fede



però è impossibile essere graditi a Dio
( Eb 11, 6), precisa la Sacra Scrittura.

Questa virtù teologale, porta della
vita cristiana, richiede la libera
adesione dell’intelletto e conduce alla
piena fedeltà alla Volontà di Dio,
attualizzata con le verità che Egli
stesso ci ha rivelato, trasmettendoci
la certezza che esse devono essere
accettate per la stessa autorità del
Creatore che, come narrano i passi
espliciti della Genesi, ha voluto
soltanto il bene di tutto ciò che ha
creato. Per questo, la fede seriamente
accolta e praticata, stimola una
continua e piena fiducia in Dio, che ci
assicura – se ci alleniamo
nell’abbandono libero e responsabile
– la partecipazione alla sua stessa
vita divina, che ci è stata comunicata
con queste verità come la via per
raggiungere l’unione con Dio stesso.

« L’ Anno della fede , in questa
prospettiva, è un invito a



un’autentica e rinnovata
conversione al Signore, unico
Salvatore del mondo. Nel mistero
della sua morte e risurrezione, Dio
ha rivelato in pienezza l’Amore
che salva e chiama gli uomini alla
conversione di vita mediante la
remissione dei peccati (cfr. At 5,
31). Per l’apostolo Paolo, questo
Amore introduce l’uomo a una
nuova vita: “Per mezzo del
battesimo siamo stati sepolti
insieme a Lui nella morte, perché
come Cristo fu risuscitato dai
morti per mezzo della gloria del
Padre, così anche noi possiamo
camminare in una nuova vita” ( 
Rm 6, 4). Grazie alla fede, questa
vita nuova plasma tutta l’esistenza
umana sulla radicale novità della
risurrezione » [45] .

Esempi di fede

28. Le lettera agli Ebrei mette davanti
ai nostri occhi una successione di



uomini e donne fedeli che, nel corso
della storia della salvezza, a partire
dal giusto Abele, credettero in Dio e
aderirono a Lui con tutta l’energia
della loro intelligenza e della loro
volontà, spendendo con gioia la
propria esistenza al suo servizio (cfr. 
Eb 11, 4-40). Eccelle fra tutti la figura
di Abramo, nostro padre nella fede
[46] , dal quale dobbiamo imparare
anche la fortezza della sua speranza
in Dio, perché tutti noi dobbiamo
crescere nella vita teologale durante i
prossimi mesi, avendo sempre più
fiducia nei mezzi che ci conducono al
Cielo, e chiedendo con fermezza alla
Trinità di aumentarci la fede, la
speranza e la carità.

Quando si trovava nella città di Ur,
nella Caldea, «Abramo udì la parola
del Signore che lo strappava alla sua
terra, al suo popolo, in certo senso a
se stesso, per farne lo strumento di
un disegno di salvezza che
abbracciava il futuro popolo



dell’alleanza e anzi tutti i popoli del
mondo» [47] . Immediatamente,
senza un attimo di indecisione, il
patriarca si mise in cammino.

Per fede Abramo, chiamato da Dio,
obbedì partendo per un luogo che
doveva ricevere in eredità, e partì
senza sapere dove andava. Per fede
soggiornò nella terra promessa come
in una regione straniera, abitando
sotto le tende, come anche Isacco e
Giacobbe, coeredi della medesima
promessa. Egli aspettava infatti la
città dalle salde fondamenta, il cui
architetto e costruttore è Dio stesso.
Per fede anche Sara, sebbene fuori
dell’età, ricevette la possibilità di
diventare madre, perché ritenne fedele
colui che glielo aveva promesso. Per
questo da un uomo solo, e inoltre già
segnato dalla morte, nacque una
discendenza numerosa come le stelle
del cielo e come la sabbia
innumerevole che si trova lungo la
spiaggia del mare ( Eb 11, 8-12).



La stessa epopea di credere
fermamente continua e si sviluppa,
con una intensità e una estensione
maggiore, nel Nuovo Testamento.
Maestra ineguagliabile è la Vergine
Santissima, che per fede « accolse la
parola dell’Angelo e credette
all’annuncio che sarebbe divenuta
Madre di Dio nell’obbedienza della
sua dedizione (cfr. Lc 1, 38).
Visitando Elisabetta innalzò il suo
canto di lode all’Altissimo per le
meraviglie che compiva in quanti
si affidano a Lui (cfr. Lc 1, 46-55).
Con gioia e trepidazione diede alla
luce il suo unico Figlio,
mantenendo intatta la verginità
(cfr. Lc 2, 6-7). Confidando in
Giuseppe suo sposo, portò Gesù in
Egitto per salvarlo dalla
persecuzione di Erode (cfr. Mt 2,
13-15). Con la stessa fede seguì il
Signore nella sua predicazione e
rimase con Lui fin sul Golgota (cfr. 
Gv 19, 25-27). Con fede Maria
assaporò i frutti della risurrezione



di Gesù e, custodendo ogni ricordo
nel suo cuore (cfr. Lc 2, 19.51), lo
trasmise ai Dodici riuniti con lei
nel Cenacolo per ricevere lo
Spirito Santo (cfr. At 1, 14; 2, 1-4) » 
[48] .

Per questo, meditare e addentrarsi
nella fede di Maria ci conduce e ci
aiuta a sentire l’assoluta dipendenza
che abbiamo da Dio; dipendenza che
ci consente, fermamente afferrati
alla sua mano, di compiere
meraviglie, con un’importanza
straordinaria per la nostra esistenza,
per la Chiesa, per la corredenzione
che ci è stata affidata; un’importanza
straordinaria, dovuta logicamente ad
azioni di poco conto,
apparentemente irrilevanti, perché
con Dio possumus , noi possiamo
tutto; senza di Lui, nihil , niente.

Per fede gli Apostoli lasciarono tutto
per seguire il Maestro. Nello stesso
modo si comportarono i discepoli



della prima ora, i martiri che diedero
la loro vita per testimoniare il
Vangelo e innumerevoli cristiani di
tutti i tempi, anche recenti. « Per
fede, nel corso dei secoli, uomini e
donne di tutte le età, il cui nome è
scritto nel Libro della vita (cfr. Ap
7, 9; 13, 8), hanno confessato la
bellezza di seguire il Signore Gesù
là dove venivano chiamati a dare
testimonianza del loro essere
cristiani: nella famiglia, nella
professione, nella vita pubblica,
nell’esercizio dei carismi e
ministeri ai quali furono chiamati
» [49] .

L’esempio di san Josemaría

29. Fissiamo il nostro sguardo nella
storia della Chiesa, nella quale non
sono mai mancati uomini e donne
che sono stati strumenti nelle mani
di Dio per dare nuovo slancio e
vitalità alla fede del popolo cristiano
in momenti di difficoltà. Penso



all’esempio del nostro fondatore. San
Josemaría ha meditato molto sulla
figura e la risposta dei nostri
predecessori nella fede. Come il
patriarca Abramo, nostro Padre
abbandonò i suoi nobili progetti e,
obbediente alla voce divina, divenne
pellegrino per tutti i sentieri del
mondo, per insegnare ai suoi fratelli
e alle sue sorelle una dottrina « 
vecchia come il Vangelo e come il
Vangelo nuova » [50] : Dio invita
tutti noi a essere santi nel lavoro e
nelle circostanze della vita ordinaria,
in mezzo alle realtà temporali. È
stato un uomo, un sacerdote, di fede
e di speranza: virtù che, insieme alla
carità, il Signore infuse con crescente
intensità nella sua anima. Per il fatto
di coltivare questa fede gigantesca e
questa grande speranza, ebbe la
capacità di portare a termine la
missione che aveva ricevuto, e oggi
sono innumerevoli – come le stelle del
cielo e come la sabbia che è sul lido
del mare ( Gn 22, 17) – le persone di



differente età, razza e condizione che
si alimentano di questo spirito e
cercano così la gloria di Dio.

L’esistenza di san Josemaría dimostra
che ogni nostra giornata può e deve
essere un tempo di fede, di speranza,
di amore, senza concessioni
all’egoismo. È bene, dunque, che ci
domandiamo come le virtù teologali
si manifestano nella nostra condotta
quotidiana: se sappiamo riconoscere
la mano provvida di Dio nostro Padre
in tutte le circostanze, sia in quelle
che si presentano con un aspetto
favorevole, sia in quelle che
sembrano avverse; e cioè se siamo
fermamente convinti che omnia
possibilia credenti ( Mc 9, 23), che
tutto è possibile per chi crede, pur
privo di meriti personali e di mezzi
umani; se siamo ottimisti
nell’apostolato, con un ottimismo
soprannaturale basato sulla
convinzione che – come afferma
l’Apostolo – omnia possum in eo, qui



me confortat ( Fil 4, 13), tutto posso in
Colui che mi dà la forza.

Forse potremmo dire che ancora non
ci esercitiamo con sufficiente
intensità in queste virtù. Possiamo
allora applicarci le considerazioni di
san Josemaría: « Ci manca fede. Il
giorno in cui vivremo questa virtù
– confidando in Dio e in sua Madre
–, saremo coraggiosi e leali. Dio,
che è il Dio di sempre, opererà
miracoli per mano nostra. –
Dammi, o Gesù, questa fede, che
desidero davvero! Madre mia e
Signora mia, Maria Santissima, fa’
che io creda! » [51] .

Nostro Padre implorò molte volte,
per se stesso, per i suoi numerosi figli
e figlie, e per tutti i cristiani,
l’aumento delle virtù teologali: 
Adauge nobis fidem, spem,
caritatem! , aumenta in noi la fede, la
speranza e l’amore; così pregava ogni
giorno, chiedendolo anche, in



silenzio e nel suo cuore, mentre
innalzava l’ostia o il calice nella
Santa Messa. Era mosso dall’unico
fine di essere, lui e noi, migliori
servitori di Dio e delle anime in ogni
momento e in ogni situazione. In
questo, ripeto, sta il presupposto
necessario perché il percorso della
Chiesa si riempia di nuovi frutti, ora
e sempre. Scrive il Papa: « 
Desideriamo che questo Anno
susciti in ogni credente
l’aspirazione a confessare la fede
in pienezza e con rinnovata
convinzione, con fiducia e
speranza » [52] .

« Riflettere sullo stesso atto con cui
si crede - aggiunge il Papa -, è un
impegno che ogni credente deve
fare proprio, soprattutto in questo 
Anno. Non a caso, nei primi secoli i
cristiani erano tenuti a imparare a
memoria il Credo . Questo serviva
loro come preghiera quotidiana



per non dimenticare l’impegno
assunto con il battesimo » [53] .

Chiedere la fede e approfondire
questa virtù

30. Durante questi mesi – e sarebbe
un’abitudine da conservare per
sempre –, nel recitare il Credo, nella
Messa e in altri momenti,
sforziamoci di professare la fede
della Chiesa con una maggiore
consapevolezza, con un’attenzione
maggiore alle parole e al loro
significato. Sarà anche di grande
aiuto lo studio e la frequente
meditazione dei diversi articoli che
compongono il Simbolo. Tra i mezzi
che Benedetto XVI suggerisce per
dare rilievo e autentica efficacia a
questo tempo, uno di primaria
importanza è costituito dallo studio
dal Catechismo della Chiesa Cattolica,
o del suo Compendio, preziosa
eredità del Concilio Vaticano II, dove
sono raccolte in modo completo,



organico e ordinato tutte le verità
della dottrina cattolica.

« Esiste un’unità profonda tra
l’atto con cui si crede e i contenuti
a cui diamo il nostro assenso » 
[54] . La conoscenza dei contenuti
della fede è essenziale per poter dare
loro il nostro assenso, per aderire
pienamente con l’intelletto e la
volontà a ciò che la Chiesa propone;
l’accettazione comporta, pertanto,
che, quando si crede, si accolga
liberamente tutto il mistero della
fede, dato che Dio stesso ne
garantisce la verità rivelandosi e
offrendo alla nostra ragione il suo
mistero d’amore.

« D’altra parte – prosegue il Papa -, 
non possiamo dimenticare che nel
nostro contesto culturale tante
persone, pur non riconoscendo in
sé il dono della fede, sono
comunque in una sincera ricerca
del senso ultimo e della verità



definitiva sulla loro esistenza e sul
mondo. Questa ricerca è un
autentico “preambolo” alla fede,
perché muove le persone sulla
strada che conduce al mistero di
Dio » [55] .

Non perdiamoci d’animo nello
stupendo tentativo di portare allo
scoperto i tormenti spirituali che si
annidano in tutte le anime, offrendo
loro la formazione opportuna che ne
sazi la sete di Verità. Specialmente
nei tempi attuali, ha una grande
importanza insegnare o ricordare a
coloro che frequentiamo per
qualsiasi motivo, che la vita terrena
costituisce una tappa transitoria
dell’esistenza umana. Dio ci ha creati
per la vita eterna, ci ha destinati a
partecipare della sua stessa Vita
divina, raggiungendo così una felicità
completa che non avrà mai fine.
Questo dono della Trinità Santissima
si ottiene pienamente soltanto dopo
la morte corporale, ma ha inizio già



quaggiù. Questa è la vita eterna, che
conoscano te, l’unico vero Dio, e colui
che hai mandato, Gesù Cristo ( Gv 17,
3). C hi mangia la mia carne e beve il
mio sangue ha la vita eterna e io lo
risusciterò nell’ultimo giorno ( Gv 6,
54).

31. Nei prossimi mesi avremo una
nuova opportunità di meditare in
profondità il mistero di Cristo. Con la
sua opera e le sue parole, Gesù ci ha
manifestato il Padre e ci ha indicato
la via che conduce a Lui; ci ha donato
quanto è necessario per raggiungere
la meta: la Chiesa, con i suoi
sacramenti e le sue istituzioni; ancor
più, ci ha inviato lo Spirito Santo che,
abitando nelle anime mediante la
grazia, spinge continuamente gli
uomini verso la casa del Padre. Ogni
cosa appare come frutto della
benevolenza divina, perché in questo
sta l’amore: non siamo stati noi ad
amare Dio, ma è Lui che ha amato noi
e ha mandato il suo Figlio come



vittima di espiazione per i nostri
peccati ( 1 Gv 4, 10).

Convinciamoci dell’importanza
fondamentale di meditare e di
invitare gli altri a meditare questa
verità essenziale: « Dio ci ama! Sì,
l’Onnipotente, Colui che può tutto,
Colui che ha fatto il cielo e la terra
» [56] . Meravigliamoci e siamo
riconoscenti per questo annuncio
impressionante, che siamo chiamati
a diffondere dappertutto mediante
una catechesi universale. Proprio
questa parola, catechesi , che nella
sua etimologia greca più letterale
significa “fare risuonare negli
orecchi” un messaggio, per i cristiani
fu il metodo di insegnamento usato
dalla Chiesa fin dai primi tempi, da
quando ha cominciato a trasmettere
all’umanità la perla preziosissima e il
tesoro della salvezza, come spiegava
il Maestro. Così, ascoltando, i primi
discepoli del Signore accolsero la
buona novella e la trasmisero ad



altri, tanto da coinvolgere la volontà
e l’agire di coloro che l’ascoltavano e
ne facevano norma di condotta.

Nello stesso modo noi dobbiamo
comportarci ora, dopo venti secoli di
cristianesimo: fare risuonare la
Verità portata da Cristo, nel cuore
delle persone che incontriamo nel
nostro cammino sulla terra e, con la
preghiera, anche nel cuore di quelle
che non conosciamo. A tutti, nel
modo più opportuno, dobbiamo dire:
Dio ha pensato a te da tutta
l’eternità! Dio ti ama! Dio ha
preparato per te un luogo
straordinario, il Cielo, dove Egli
stesso si darà a te in un possesso e in
una gioia eterna, saziando
pienamente il desiderio di felicità
che si annida nel tuo cuore!

32. Non si possono dare per scontate
queste verità fondamentali. Molte
persone non conoscono Dio e si sono
formate di Lui un’idea sbagliata.



Alcuni s’immaginano un Dio geloso
del compimento della legge, sempre
pronto al castigo, o un Dio al quale si
ricorre soltanto in caso di necessità;
altri pensano a un Dio chiuso nella
propria felicità, molto lontano dalle
sofferenze e dalle ansie degli
uomini... Domandiamoci sempre se,
grazie alla nostra gioia e alla nostra
pace, coloro che ci vedono riescono a
toccare la Bontà del Signore verso i
suoi figli.

Tutti noi abbiamo bisogno di
rinsaldare continuamente « il
supporto di idee chiare sui temi
fondamentali, per essere nelle
condizioni di illuminare tante
intelligenze e di difendere la
Chiesa dagli attacchi che a volte
riceve da ogni parte: idee chiare
sulle verità dogmatiche e morali;
sulle esigenze della famiglia e
dell’insegnamento cristiano; sui
diritti al lavoro, al riposo, alla
proprietà privata, ecc.; sulle



libertà fondamentali di
associazione, di espressione, ecc.
In questo modo potrete verificare
con gioia la verità della frase:
veritas liberabit vos ( Gv 8, 32),
perché la verità vi darà gioia, pace
ed efficacia » [57] .

Preghiamo con insistenza lo Spirito
Santo perché ci assista e ci renda
capaci di offrire una testimonianza
convincente e di esporre – secondo la
scienza e la formazione di ciascuno –
gli argomenti razionali che aiutano
ogni creatura ad aprire la propria
mente alla verità. Preghiamo con
perseverante fiducia. Questo punto si
rivela il più importante, e ricordiamo
la promessa del Signore: Se due di voi
sopra la terra si accorderanno per
domandare qualunque cosa, il Padre
mio che è nei cieli ve la concederà ( Mt
18, 19). Se rimaniamo ben uniti nella
preghiera, serrando le fila come
schiere a vessilli spiegati ( Ct 6, 4), in
una battaglia di pace e di gioia,



otterremo dal Cielo quello che
chiediamo a Dio.

Commentando il versetto del Vangelo
appena trascritto, Benedetto XVI dice
che nel « verbo che l’evangelista
usa per “si accorderanno” [...] c’è il
riferimento ad una “sinfonia” dei
cuori. È questo che ha presa sul
cuore di Dio. L’accordo nella
preghiera risulta dunque
importante ai fini del suo
accoglimento da parte del Padre
celeste » [58] . Rimaniamo sempre
molto uniti al Papa e alle sue
intenzioni, perché in questo modo ci
avvicineremo di più a Cristo e, con
Lui, mediante lo Spirito Santo, la
nostra preghiera arriverà con
efficacia a Dio Padre.

LA FORMAZIONE DOTTRINALE

33. Nostro Padre enumerava cinque
aspetti fondamentali della
formazione: umana, dottrinale-
religiosa, spirituale, apostolica e



professionale. L’ Anno della fede , in
maniera molto evidente, ci invita a
riflettere ancora una volta sulla
nostra formazione dottrinale. Questo
per la semplice ragione che tutta
questa formazione è rivolta, secondo
prospettive diverse, ad approfondire
personalmente i contenuti della fede
e il senso della fede stessa; in questo
modo, grazie alla mediazione di un
rinnovato intellectus fidei , potremo
annunciare e proporre in maniera
adeguata, a colleghi e amici, il
mistero dell’Amore di Dio in Cristo.

La formazione nella dottrina della
Chiesa

34. Per questo il nostro fondatore
sintetizzò, con una frase espressiva,
l’attività fondamentale dell’Opera: « 
Dare dottrina ». Da qui il continuo e
gradito impegno di assicurare ai
fedeli della Prelatura l’alimento della
formazione, specialmente
nell’aspetto dottrinale-religioso.



Penso alla gioia di nostro Padre nel
contemplare dal Cielo l’ininterrotto
svolgimento di queste lezioni,
secondo i programmi e le necessità di
ogni luogo. Ricordo a tutti ciò che ci
ripeteva con insistenza, perché ce lo
ricordassimo sempre: « Mettete
molto impegno nell’assimilare la
dottrina che vi viene data, in modo
che non ristagni; dovete sentire la
necessità e il dovere gradito di
portare ad altre menti la
formazione che ricevete, affinché
si trasformi in opere buone, piene
di rettitudine, anche nei cuori di
altri » [59] .

Per servire, servire diceva molto
spesso san Josemaría, utilizzando i
diversi significati del verbo servire :
essere utile agli altri e avere la
capacità reale di affrontare le
differenti circostanze. Riassumeva in
questa frase l’importanza di
prepararsi bene, in tutti gli aspetti,
desiderosi di offrire un’effettiva



collaborazione ai piani di Dio e alla
Chiesa. « Per poter servire le anime
dobbiamo, prima di tutto, servire
noi; vale a dire, formarci.
Altrimenti non saremo buoni
strumenti, non serviremo » [60] .
Applicato al nostro fine apostolico:
serve soltanto colui che ha e coltiva
una fede viva e illuminata, perché
soltanto con una fede simile si può
servire all’apostolato dell’Opera e
alla formazione dottrinale degli altri.

Convinto di questa perenne
necessità, san Josemaría fissò le
regole per la formazione dottrinale-
religiosa dei fedeli dell’Opera e le
sviluppò poco per volta.
Riesaminiamoci, parlando con il
Signore, su ciò che ci diceva
continuamente. « I fini che ci
proponiamo nell’Opera sono la
santità e l’apostolato. E per
realizzarli abbiamo bisogno
anzitutto di formazione. Per la
nostra santità, dottrina; per



l’apostolato, dottrina. Per la
dottrina, tempo, in un luogo
opportuno, con i mezzi opportuni.
Non aspettiamoci illuminazioni
straordinarie, che Dio non ha
motivo di darci, dal momento che
ci offre gli strumenti adatti: lo
studio, il lavoro. Occorre
formarsi, occorre studiare » [61] .

Il Paraclito, presente nelle anime in
grazia, con il Padre e con il Figlio, è
veramente, per coloro che ascoltano
la sua voce e si mostrano docili alle
sue ispirazioni, colui che fa
«penetrare nello spirito e nel cuore
degli uomini l’insegnamento di Gesù»
[62] . Gesù stesso lo chiamò Spirito di
verità e ci assicurò: Quando verrà lo
Spirito di verità, egli vi guiderà alla
verità tutta intera, perché non parlerà
da sé, ma dirà tutto ciò che avrà udito
[...]. Egli mi glorificherà, perché
prenderà del mio e ve l’annunzierà ( 
Gv 16, 13-14). E il santo padre
Giovanni Paolo II, commentando



questi testi evangelici, insegnava: «Se
Gesù ha detto di Sé: “Io sono la
Verità” ( Gv 14, 6), è questa verità di
Cristo che lo Spirito Santo fa
conoscere e diffonde [...]. Lo Spirito è
Luce dell’anima: Lumen cordium ,
come lo invochiamo nella sequenza
di Pentecoste» [63] .

Noi cristiani possiamo ritenerci più
liberi di chiunque, se non ci facciamo
trascinare dalle tendenze effimere
del momento. La Chiesa incoraggia i
suoi figli a comportarsi come « 
cittadini cattolici responsabili e
coerenti, in modo che il cervello e
il cuore di ognuno di noi non se ne
vadano discordanti, ciascuno per
conto loro, ma armonizzati e
stabili, per fare in ogni momento
ciò che appare chiaramente che si
debba fare, senza lasciarsi
trascinare – per mancanza di
personalità e di lealtà verso la
coscienza – da tendenze o mode
passeggere: perché non siamo più



dei fanciulli sballottati dalle onde,
che si lasciano portare da qualsiasi
vento di dottrina ad opera della
falsità degli uomini, che per
ingannare impiegano astutamente
gli artifici dell’errore ( Ef 4, 14) » 
[64] .

Approfondire la dottrina della fede

35. Se davvero desideriamo
conoscere e amare Dio, che anche gli
altri lo conoscano e lo amino, è
importante che la dottrina cattolica
modelli sempre più il nostro
intelletto e muova la nostra volontà.
Oggi poi, visto che la cultura
dominante tende ad allontanarsi da
Dio, questo dovere è diventato
particolarmente pressante.

A questo è dovuta l’importanza e
l’urgenza decisiva che ha assunto la
nostra preparazione dottrinale,
senza soluzione di continuità. Non
abbandonate mai lo studio,
specialmente quello dedicato alla



teologia, ognuno secondo le proprie
possibilità, per acquistare l’ 
intellectus fidei di cui vi parlavo.
Dobbiamo sentire, potente e lieta,
l’intima tensione della « fides
quærens intellectum » [65] : quella
dell’intelligenza informata dalla fede,
che muove a conoscere sempre più
profondamente ciò che si crede. Lo
studio della teologia, non
abitudinario né semplicemente
nozionistico, ma vitale, aiuta in gran
misura a far sì che le verità della
nostra fede diventino pienamente
connaturali all’intelligenza e a
imparare a pensare nella fede e
grazie alla fede. Soltanto così si è in
condizioni di valutare le molteplici
questioni, a volte complesse, che
suscitano il lavoro professionale e lo
sviluppo della società nel suo
insieme. Proprio perché siete liberi,
figlie e figli miei, perché ognuno
decide e agisce in piena e assoluta
autonomia, sforzatevi con
particolare attenzione di formare



bene la vostra intelligenza e la vostra
coscienza, in modo da poter contare
su un bagaglio di conoscenze, non
soltanto nelle scienze umane, ma
anche nella scienza teologica, che vi
permettano di pensare, giudicare e
operare come deve fare ogni
cristiano.

Dobbiamo arricchirci
intellettualmente per affrontare con
scioltezza quei temi della dottrina
cattolica che rivestono una
particolare importanza nell’ambito
della propria professione o che
godono di particolare attualità nel
Paese. Saranno diversi da luogo a
luogo, ma alcuni di essi, nel
momento attuale, sono validi
dappertutto: quelli collegati al
matrimonio e alla famiglia,
all’educazione, alla bioetica, ecc.

36. Su questa linea, ho insistito
affinché si continui a stimolare il
miglioramento e la specializzazione



dei professori nei diversi Studia
Generalia della Prelatura; si
incoraggino le linee di ricerca di alto
livello nelle università alle quali
l’Opus Dei presta un’assistenza
spirituale; si organizzino gruppi
interdisciplinari – per esempio di
medici, biologi, giuristi, filosofi,
sociologi – che si dedichino con senso
apostolico a questo compito.

Non pochi fedeli della Prelatura
potranno compiere un lavoro
analogo, insieme ad altre persone,
nei centri accademici, pubblici o
privati, nei quali lavorano. Molti
altri, pur non dedicandosi
professionalmente a questi settori
specifici, sono nelle condizioni di
apportare un loro granello di sabbia,
contribuendo a creare un’opinione
pubblica sana, rispettosa della legge
naturale e modellata dal messaggio
cristiano, utilizzando
opportunamente i mezzi di
comunicazione sociale. Mi avete



sentito dire che una semplice lettera
o una e-mail a un giornale, in cui si
spiega in modo simpatico e chiaro –
con il dono delle lingue – un punto
della dottrina cattolica, certe volte è
più efficace di un voluminoso
trattato. Quando l’opinione pubblica
di un Paese offre una visione
deformata della Chiesa, e anche
quando si organizzano apertamente
campagne denigratorie, noi cattolici
non possiamo restare passivi: per
giustizia verso Dio e verso la società
dobbiamo reagire contro questi
abusi, smascherare gli attacchi più o
meno subdoli ed esigere il rispetto
che merita la Chiesa, a prescindere
dalle mancanze di alcuni suoi
membri.

Perciò, ripeto, dobbiamo far nostra la
premura imprescindibile di
progredire continuamente nella
nostra formazione teologica, di
approfondire, a seconda delle
necessità e delle situazioni



individuali, le questioni presenti
nella pubblica opinione relative agli
aspetti fondamentali della
Rivelazione. Mettiamo a frutto
seriamente le lezioni e le conferenze
su filosofia, teologia, diritto canonico,
partecipando a questi momenti di
formazione con entusiasmo, con
puntualità e con il desiderio di trarne
molto frutto; inoltre queste attività
offrono l’occasione ad altre persone
di fruire della catechesi dottrinale e
spirituale alla quale aspirano.

37. Analizzando gli insegnamenti dei
Santi Padri, Benedetto XVI si
sofferma su un punto di particolare
importanza nel momento attuale.
Egli afferma che il grande errore
delle antiche religioni pagane
consisteva nel non attenersi alle vie
tracciate in fondo alle anime dalla
divina Sapienza. « Perciò il
tramonto della religione pagana
era inevitabile: esso fluiva come
logica conseguenza del distacco



della religione – ridotta a un
artificioso insieme di cerimonie,
convenzioni e consuetudini – dalla
verità dell’essere » [66] . Poi il Papa
aggiunge che gli antichi Padri e gli
scrittori cristiani, invece, scelsero « 
per la verità dell’essere contro il
mito della consuetudine » [67] .
Tertulliano, dice il Pontefice, scrisse:
« Dominus noster Christus
veritatem se, non consuetudinem,
cognominavit – Cristo ha
affermato di essere la verità, non
la consuetudine » [68] . Il Successore
di Pietro ci dà poi la seguente
indicazione: « Si noti in proposito
che il termine consuetudo , qui
impiegato da Tertulliano in
riferimento alla religione pagana,
può essere tradotto nelle lingue
moderne con le espressioni “moda
culturale”, “moda del tempo” » 
[69] .

Non v’è dubbio: malgrado
l’apparente vittoria del relativismo in



alcuni luoghi, questo modo di
pensare e di disorientare tanta gente
finirà per crollare come un castello
di carte, perché non è ancorato alla
verità di Dio Creatore e Provvidente,
che indirizza le vie della storia. Nello
stesso tempo, la realtà che vediamo
attorno a noi ci deve incoraggiare a
non arrenderci e a non abbandonare
le persone che si muovono in una
situazione di delusione e di
mancanza di contenuti.

L’UNIONE CON CRISTO MEDIANTE
L’ORAZIONE E LA
MORTIFICAZIONE

38. Mi consta che san Josemaría
ripeté e meditò spesso una frase di
sant’Ignazio di Antiochia: in viaggio
per Roma, dove avrebbe subito il
martirio, riteneva di essere
«frumento di Dio» destinato a essere
macinato dai denti delle fiere «al fine
di essere presentato come puro pane
di Cristo» [70] . Anche noi cristiani



sappiamo di essere frumento di Dio ,
perché abbiamo il piacevole obbligo
di fornire alimento spirituale a
coloro che, per un motivo o per
l’altro, ci passano accanto.

Dobbiamo essere profondamente
convinti che Dio desidera che siamo 
pane di Cristo , per lenire la fame
delle anime. Per ottenerlo, bisogna
lasciarsi macinare senza resistenze,
come i chicchi delle spighe; bisogna
decidersi a utilizzare fino in fondo,
non soltanto a metà, le maniere di
cui il Signore si serve per ripulirci,
per limare gli spigoli del nostro
carattere, per sradicare dalla nostra
condotta esteriore e interiore – per
amore, anche se costa –, quell’ io che
ciascuno di noi conserva in grado
eminente. Questo lavoro di
purificazione, lo sappiamo per
esperienza personale, è necessario
per ottenere gli opportuni frutti
soprannaturali. Ce lo ha spiegato il
Maestro in termini espressivi: Se il



chicco di grano caduto in terra non
muore, rimane solo; se invece muore,
produce molto frutto ( Gv 12, 24).

L’unione con Cristo sulla Croce

39. Cristo vuole che tutti gli uomini
siano salvati e arrivino alla
conoscenza della verità ( 1 Tm 2, 4).
Questa santa ambizione deve
improntare il nostro
comportamento: dobbiamo dare una
decisa impronta apostolica a quanto
facciamo, nelle situazioni e nei
momenti più diversi. Così ogni fedele
dell’Opera, anche chi non è in
condizioni di svolgere un apostolato
diretto – perché è ammalato, oppure
si trova in un luogo nuovo di cui
ignora la lingua… –, farà apostolato
in modo diretto e fecondo. Ci
riusciremo tutti, se ci impegniamo a
dialogare con Dio attraverso le
Norme di pietà e a compiere un
lavoro ben fatto, presentato a Dio
ogni giorno nella Santa Messa. Il



Signore si aspetta che gli offriamo la
capacità di utilizzare e di cercare le
piccole mortificazioni con un ritmo
continuo, « come il battito del cuore
» [71] .

L’unione con Cristo sulla Croce ha
un’importanza capitale per portare
avanti questo programma apostolico.
Non è possibile seguire Gesù senza
negarci a noi stessi, senza coltivare lo
spirito di mortificazione, senza
praticare opere concrete di
penitenza. Il Santo Padre afferma
che « ogni cristiano è chiamato a
comprendere, a vivere e a
testimoniare con la sua esistenza 
la gloria del Crocifisso . La Croce –
il donare se stesso da parte del
Figlio di Dio – è in definitiva il
“segno” per eccellenza che ci è
dato per comprendere la verità
dell’uomo e la verità di Dio: tutti
siamo stati creati e redenti da un
Dio che per amore ha immolato il
suo unico Figlio. Ecco perché nella



Croce, come ho scritto
nell’Enciclica Deus caritas est , “si
compie quel volgersi di Dio contro
se stesso nel quale Egli si dona per
rialzare l’uomo e salvarlo: amore,
questo, nella sua forma più
radicale” (n. 12) » [72] .

Nascondersi nelle piaghe di Cristo

40. Non poche volte abbiamo udito
un paragone che era solito fare san
Josemaría. Diceva che noi cristiani
che vogliamo camminare vicino al
Maestro dobbiamo essere, « nelle
mani piagate di Cristo, il seme che
il Seminatore divino lancia nel
solco. E come il seminatore mette
il pugno nella bisaccia, lo ritrae
pieno di chicchi dorati e li sparge
tutt’intorno, così ci dobbiamo
sacrificare, voi e io, senza sperare
nulla sulla terra, né inventarci
sofferenze inesistenti. Ma è
necessario, come afferma il
Vangelo, che il chicco di grano, per



essere fecondo, sia sepolto e in
apparenza muoia (cfr . Gv 12, 24).
Soltanto così saremo buon seme
nella semina che il Signore vuol
fare per aprire i cammini divini
della terra » [73] .

Alla luce di queste considerazioni,
esaminiamoci se ci sforziamo
seriamente di essere anime devote e
penitenti, fermamente persuasi che «
l’azione senza l’orazione non vale
nulla: l’orazione si avvalora con il
sacrificio » [74] . Preghiamo il
Signore di concederci il desiderio
quotidiano di una maggiore
donazione, il desiderio efficace di
spenderci lietamente per il bene
delle anime. Questo si raggiunge
soltanto se cerchiamo di attualizzare
ogni giorno, nella Santa Messa, il
desiderio di essere ostia viva in
unione con Cristo.

Nessuno nega la grandezza e
l’importanza di ciò che ci viene



proposto: essere ostia con Cristo.
Ricerchiamo questi santi desideri nei
momenti in cui abbiamo un rapporto
personale e più intimo con Lui.
Supplichiamo Gesù, attraverso la sua
Santissima Madre – Maestra di fede
–, di concederci la grazia di
rinnovare quotidianamente l’anelito
apostolico, e traduciamo questi
propositi in opere concrete, in
accordo anche con i consigli che ci
suggeriscono nella direzione
spirituale.

Allora, sì: Cristo ci prenderà nella sua
mano piagata e dopo averci
impregnato – come ripeteva san
Josemaría – del suo prezioso Sangue,
senza che abbandoniamo il posto
dove ha collocato ognuno di noi, ci
lancerà lontano, molto lontano:
renderà feconda la nostra donazione
in luoghi vicini e remoti; si servirà
del nostro lavoro e del nostro riposo,
delle nostre gioie e dei nostri dolori,
delle nostre parole e dei nostri



silenzi, per lanciare i suoi semi divini
in una miriade di cuori. Saremo
veramente « pane per l’altare e
pane per la tavola: divini e umani
» [75] . E Gesù compirà nuovi
miracoli portentosi , come prima li
aveva compiuti nelle anime e nei
corpi di coloro che lo cercavano,
quando la moltitudine tentava di
toccarlo perché da Lui usciva una
forza che sanava tutti ( Lc 6, 19).

Ricorrere allo Spirito Santo

41. Gesù predicò la buona novella
per impulso dello Spirito Santo (cfr. 
Lc 4, 14); anche noi cristiani
dobbiamo ricorrere pieni di fiducia
al Paraclito, come raccomandava il
beato Giovanni Paolo II
nell’imminenza del Giubileo
dell’anno 2000. «Rientra pertanto
negli impegni primari [...] – scrisse in
una Lettera apostolica – la riscoperta
della presenza e dell’azione dello
Spirito , che agisce nella Chiesa sia



sacramentalmente, soprattutto
mediante la Confermazione, sia
attraverso molteplici carismi, compiti
e ministeri da Lui suscitati per il
bene di essa» [76] .

Niente di più logico, dunque, che
nell’apostolato personale e in
qualsiasi attività apostolica ci
affidiamo anzitutto alla consolante
realtà che lo Spirito Santo agisce
incessantemente in ciò che riguarda
la santificazione delle anime, anche
se di solito compie la sua azione nel
silenzio. Egli è, «anche per la nostra
epoca, l’agente principale della
nuova evangelizzazione [...], Colui
che costruisce il Regno di Dio nel
corso della storia e prepara la sua
piena manifestazione in Gesù Cristo,
animando gli uomini nell’intimo e
facendo germogliare all’interno del
vissuto umano i semi della salvezza
definitiva che avverrà alla fine dei
tempi» [77] . Non dubitiamo: se
ricorriamo con fede al Consolatore,



Egli porrà sulla nostra bocca la
parola giusta, il suggerimento
opportuno, la correzione amabile e
umile nel caso di comportamenti
sbagliati; parole che aiuteranno
queste persone a reagire.

Coltiviamo seriamente, dunque, il
dialogo con lo Spirito Santo, perché,
come insegnava anche san
Josemaría, parlando dell’azione del
Signore sui figli fedeli, « Dio non
soltanto passa, ma rimane in noi.
Possiamo dire che sta al centro
della nostra anima in grazia,
dando un senso soprannaturale
alle nostre azioni, purché non ci
opponiamo e non lo scacciamo via
con il peccato. Dio è nascosto
dentro di voi e di me, nell’anima di
ciascuno » [78] .

L’arma della preghiera

42. Rileggiamo un passaggio
dell’omelia pronunciata dal beato
Giovanni Paolo II il giorno della



canonizzazione del fondatore
dell’Opus Dei. «Per portare a
compimento una missione tanto
impegnativa, occorre però
un’incessante crescita interiore
alimentata dalla preghiera. San
Josemaría fu un maestro nella
pratica dell’orazione, che egli
considerava come straordinaria
“arma” per redimere il mondo.
Raccomandava sempre: “In primo
luogo, orazione; poi, espiazione; in
terzo luogo, molto ‘in terzo luogo’,
azione” ( Cammino , n. 82). Non è un
paradosso – proseguiva il Papa –, ma
una verità perenne: la fecondità
dell’apostolato sta innanzitutto nella
preghiera e in una vita sacramentale
intensa e costante. Questo è, in
fondo, il segreto della santità e del
vero successo dei santi» [79] .

È un comportamento spirituale che
questo santo sacerdote – nostro
Padre – mise in pratica da quando il
Signore passò per la sua anima e si



riflette chiaramente nei primi anni
dell’Opus Dei, quando tutto era
ancora da fare. Nel 1930 – l’Opus Dei
era allora una creatura appena nata
– san Josemaría scriveva a Isidoro
Zorzano, l’unico fedele dell’Opera di
allora, alcune parole che conservano
una validità perenne. « Se dobbiamo
essere ciò che il Signore e noi
desideriamo – annotava –, 
dobbiamo gettare solide
fondamenta, prima di tutto nell’
orazione e nella espiazione 
(sacrificio). Pregare: non
rinunciare mai, ripeto, alla
meditazione appena alzato; e offri
ogni giorno, come espiazione, tutte
le contrarietà e le mortificazioni
della giornata » [80] .

Seguiamo questa norma di condotta,
irrinunciabile per aumentare la
nostra vita di fede e dare
compimento alla missione
soprannaturale che il Maestro affida
ai cristiani. Prima di tutto, dunque,



dobbiamo crescere ogni giorno nel
rapporto personale con Cristo. Sia in
mezzo al lavoro professionale più
esigente, sia nella quiete di un
oratorio o di una chiesa, o nel traffico
stradale, anche nei momenti di svago
o di riposo, e naturalmente nelle
occupazioni familiari, nella malattia
e nelle contrarietà – in ogni
momento! –, dobbiamo parlare a Dio
con l’anima, con il cuore, con i sensi,
con le labbra, impegnandoci a
trasformare tutto quel che facciamo
in una preghiera gradita a Dio,
spesso senza proferire parole. Però,
ripeto, l’orazione è il frutto di una
vita di fede. Occorre una grande fede
per pregare veramente, con
convinzione, come fece san
Josemaría: « Gesù, dimmi qualcosa;
dimmi qualcosa, Gesù ».

Non dimentichiamo che la persona
che prega veramente fa passi avanti
nella virtù dell’umiltà; ha in sé la
gioia della filiazione divina, sente la



premura dell’apostolato quotidiano,
agisce sempre con amabilità e
cordialità, sa servire, cerca di
scomparire ed è docile nella
direzione spirituale.

Il sale della mortificazione

43. Unitamente al dialogo con il
Signore, abbiamo bisogno della
mortificazione, che s’innalza a Dio
come « la preghiera dei sensi ».
Qualcuno si spaventa alla parola
“espiazione”, immaginando chissà
quali insopportabili sofferenze. Nulla
di più lontano dalla realtà. Di solito
Dio ci richiede uno spirito di
penitenza che si manifesta
nell’adempiere alla perfezione i
propri doveri di stato, secondo le
circostanze di ognuno; un
adempimento perseverante fatto con
gioia, anche se costa, senza soluzione
di continuità, con una fedeltà eroica
nelle cose piccole.



San Josemaría, che fu tanto generoso
nelle grandi penitenze alle quali il
Signore lo invitava perché facevano
parte della sua missione
fondazionale, dava anche una
straordinaria importanza alla
mortificazione piccola, ma
traboccante d’amore. Ne fa cenno in
alcuni brevi appunti del 1930 sul
modo di fare l’esame di coscienza. « 
Espiazione : come ho accolto, oggi,
le contrarietà venute dalla mano
di Dio? Quelle che mi hanno
procurato, con il loro carattere, i
miei colleghi? Quelle frutto della
mia stessa miseria? Ho saputo
offrire al Signore, come
espiazione, proprio il dolore che
sento per averlo offeso tante
volte!? Gli ho offerto la vergogna
dei miei rossori e delle mie
umiliazioni interiori, nel
considerare quanto poco riesco ad
avanzare sulla via delle virtù? » 
[81] .



Oggi, e sempre, il mondo ha una
particolare necessità di anime che
amino il sacrificio volontariamente
abbracciato per amore di Dio. In
qualsiasi momento, s’innalza anche
come arma capace di vincere la
battaglia contro l’edonismo, che
tanta strage fa tra i cristiani e i non
cristiani: contro l’eccessivo
appagamento del corpo e dei sensi.
Rendiamoci conto che, per calpestare
l’attaccamento disordinato al proprio
io, il rimedio consiste nell’offerta
completa, autentico olocausto, dei
nostri sensi interni ed esterni, delle
nostre potenze, della nostra anima e
del nostro corpo, compiuta in stretta
unione con Cristo.

Dobbiamo « offrire la nostra vita,
la nostra dedizione senza riserve e
senza risparmiarsi, come
espiazione per i nostri peccati; per
i peccati di tutti gli uomini nostri
fratelli, per i peccati commessi in
tutti i tempi e per quelli che



saranno commessi sino alla fine
dei secoli: anzitutto, per i cattolici,
per gli eletti da Dio che non sanno
corrispondere, che tradiscono
l’amore di predilezione che il
Signore ha avuto per loro » [82] ;
aggiungo un aspetto che nostro
Padre curò sempre: vincere questa
battaglia con un ottimismo pieno di
speranza, con la certezza che il
Signore ci farà vincitori mediante la
fede, la fiducia in Lui e la carità verso
Dio e le anime.

44. Queste parole di san Josemaría ci
aiutano ad affrontare con generosità
le mortificazioni abituali. Tutti
abbiamo bisogno di purificarci senza
riserve: soltanto così saremo nelle
condizioni di risanare, con la letizia
propria dei figli di Dio, l’ambiente nel
quale ci muoviamo. « Espiare, per
trovare aldilà dell’espiazione,
l’Amore. Un amore che cauterizzi,
che bruci le scorie della nostra
anima, che sia fuoco che accende



di fiamma divina la miseria del
nostro cuore » [83] . Vi suggerisco
anche, se talvolta ci sentiamo
codardi, di contemplare Gesù nelle
ore della sua Passione per amore
nostro. « E poi... avrai ancora
paura dell’espiazione? » [84] .

Grazie a queste coordinate del
comportamento cristiano,
incoraggiamo gli altri a una urgente
azione apostolica concreta e
continua con i giovani e con i più
grandi, con i sani e con i malati, o con
coloro che abitualmente avviciniamo
per motivi di lavoro professionale o
per i rapporti di amicizia, di
parentela, di interessi comuni..., che
compongono il tessuto della nostra
partecipazione all’ambiente nel
quale ci muoviamo. Chiediamo alla
Vergine Santissima di aumentare in
noi, nei prossimi mesi, lo zelo
apostolico, in modo da essere capaci
di diffondere la gioia della fede in
Dio, e di continuare sempre così;



chiediamole, inoltre, di inviarci
abbondanti grazie di suo Figlio,
affinché molti uomini e donne
aprano i loro cuori alla grazia di Dio
senza chiusure, e si decidano a
camminare con Cristo per la strada
che conduce alla piena felicità, che
Egli stesso ha preparato per ciascuno
di noi fin dall’eternità.

L’ATTIVITÁ APOSTOLICA

45. La “missione”, il compito
apostolico che il Signore ci ha
affidato, è possibile soltanto
mediante quella “vita di fede” che
siamo andati scoprendo: deve essere
una specie di “epifania” della fede. È
la fede – dottrina e vita – che dà
solidità ed efficacia all’esistenza
cristiana e la rende
straordinariamente attraente, come è
dimostrato dal fatto che molte
persone che non hanno la fede,
desiderano – forse senza mettere in
pratica tali desideri – raggiungere la



felicità, la sicurezza e la pace che
notano in coloro che credono in Dio.

Vi ho appena detto che dobbiamo
occuparci dell’apostolato, mediante
la virtù della fede. Non deve venir
meno, quindi, la nostra quotidiana
fiducia nel Signore. Occorre riparare
molto per le offese fatte a Dio e per il
danno che causano alle anime. Figlie
e figli miei, ci renderemo conto
dell’urgenza e della continuità di
questa riparazione proprio
attraverso l’apostolato personale che
svolgiamo: la riparazione è la cartina
di tornasole che indica, senza alcun
dubbio, la profondità dei sentimenti
della nostra anima cristiana,
l’autenticità del nostro dolore per la
situazione della società. Andiamo
avanti così, sapendo di essere, come
ci diceva nostro Padre, capaci di
commettere gli errori e gli orrori
della creatura più peccatrice, se
lasciamo la mano di Dio. Evitiamo
ogni occasione di starcene inattivi.



Ognuno di noi personalmente, in
unione di obiettivi apostolici, affidi al
Signore le persone che in un modo o
nell’altro condividono gli stessi
ideali; partecipiamo senza timore a
questa semina di pace, utilizzando
tutti i mezzi leciti affinché i rintocchi
delle campane del gaudium cum pace
arrivino fino all’ultimo angolo della
terra.

Ognuno al proprio posto

46. Se fortifichiamo con fede robusta
e perseverante i fondamenti del
nostro dialogo con la Trinità, saranno
efficaci le singole azioni apostoliche:
approfittiamo di tutte le occasioni
che ci si presentano per servire le
anime, e andiamo avanti con il
desiderio di crearne di nuove.
Completiamo a fondo il nostro
lavoro, qualsiasi sia, con assoluta
rettitudine d’intenzione, vigilando su
noi stessi affinché in queste attività
non s’infiltri la vanagloria. La



rettitudine d’intenzione non deve
svanire o mancare nel nostro lavoro
quotidiano. In questo modo,
qualsiasi attività, perfettamente
conclusa e offerta al Cielo, diventerà
una identificazione con Cristo e
contribuirà potentemente alla nostra
unità di vita.

Nel cuore della nuova
evangelizzazione della società, ogni
persona ha un posto preciso
assegnatole dalla Provvidenza. Però
non dobbiamo comportarci
passivamente, né accontentarci della
nostra fedeltà; andiamo incontro alle
anime, per servirle, lì dove si
trovano: nei mille ambiti
dell’organizzazione sociale, nelle
università e nelle scuole, negli ambiti
di lavoro e di riposo, nelle famiglie,
per offrire loro la formazione
cristiana di cui hanno bisogno.
Sentiamo la santa fretta di
contribuire all’azione della Chiesa
nel mondo, imitando i primi



cristiani. Certe volte appariranno ai
nostri occhi, con evidente crudezza,
gli ostacoli; sarà il momento di
applicare a noi i brani di una lettera
di san Josemaría, diretti a tutti, senza
eccezione: « È logico, figli miei, che
qualche volta [...] sentiate la
vostra piccolezza e pensiate:
proprio io, tutto questo lavoro?
Proprio io, che sono così poca
cosa? Proprio io, così pieno di
miserie e di errori? Io vi invito ad
aprire, in questi momenti, il
Vangelo di san Giovanni e a
meditare con calma il passo nel
quale è narrata la guarigione del
cieco nato. Nota come Gesù fa del
fango con polvere della terra e
saliva, e applica questo fango agli
occhi del cieco per dargli la luce
(cfr. Gv 9, 6). Il Signore usa come
collirio un po’ di fango [...].
Proprio con la consapevolezza
della nostra fragilità, di non
valere niente, ma con la grazia del
Signore e la buona volontà, siamo



una medicina, per dare luce;
siamo – consapevoli della nostra
pochezza umana – fortezza divina
per gli altri » [85] .

Alcuni di voi saranno nelle
condizioni di collaborare in modo
più diretto ad avviare la nuova
cultura, la nuova legislazione, la
nuova moda, cui ho fatto riferimento
varie volte; modellate dallo spirito
evangelico, devono essere perseguite,
senza scoraggiarsi. Ma a ognuno di
noi, ripeto, viene assegnato un posto
preciso in questa « guerra di amore
e di pace ». Ognuno, all’avanguardia
o in retroguardia, è nelle condizioni
di portare a termine un apostolato
direttissimo che, in comunione con
tutta la Chiesa, inciderà
efficacemente nel raggiungimento di
questi obiettivi.

Come il lievito nella massa

47. Quando qualche volta sentite con
particolare forza il peso



dell’ambiente avverso – nel posto di
lavoro, tra i vostri parenti, nel circolo
di amici e conoscenti –, pensate con
profondo senso di responsabilità che
il Signore chiama i cristiani a essere
fermento in mezzo alla massa. Il
Regno dei Cieli si può paragonare al
lievito che una donna ha preso e
impastato con tre misure di farina
perché tutta si fermenti ( Mt 13, 33).
San Giovanni Crisostomo spiega:
«Come il lievito trasferisce la propria
virtù in una grande massa, così voi
dovete trasformare il mondo intero» 
[86] .

Così ha operato e opera Dio nella
storia del mondo. Sta nelle sue mani
la possibilità che tutti cadano ai suoi
piedi, perché nessuna creatura può
resistere al suo potere; ma in questo
modo non rispetterebbe la libertà
che Egli stesso ci ha concesso. Dio
non vuole vincere con la forza, ma 
convincere con l’amore, contando
sulla collaborazione libera ed



entusiasta di altre creature, senza
dimenticare che al Maestro
interessano le folle, le persone,
quelle disorientate come pecore
senza padrone. Non vuole imporre
dispoticamente la sua Verità, ma
neppure rimane indifferente davanti
all’ignoranza delle persone o alle
deviazioni morali; per questo dalla
bocca del buon padre di famiglia che
invita al banchetto proviene
l’indicazione: Esci per le strade e
lungo le siepi, spingili a entrare,
perché la mia casa si riempia ( Lc 14,
23): compelle intrare !

«Pur rimanendo nello stesso posto,
Cristo avrebbe potuto attrarre a sé le
persone, perché ascoltassero la sua
predicazione, ma non fece così; ci
diede un esempio, perché anche noi
percorriamo le strade, cercando
coloro che si perdono come il pastore
cerca la pecora smarrita, come il
medico visita il malato» [87] .



Grazie a questo lavoro costante sono
avvenute innumerevoli conversioni
quando la Chiesa si faceva strada nel
mondo. Raramente sono sorte come
frutto dell’azione di una personalità
di spicco o come risultato di una
strategia pensata sin nei minimi
dettagli. Sono sorte per effetto del
buon esempio di uomini e di donne,
di famiglie intere, che con l’aiuto
della grazia hanno praticato la loro
fede con naturalezza e hanno saputo
dare con continuità ragione della
speranza che abitava in loro (cfr. 1 Pt
3, 15).

Quanto è grande la responsabilità dei
cristiani, di ogni cristiano! Dal nostro
comportamento, dallo zelo per le
anime, dipendono tante attività
grandi, straordinariamente efficaci e
attraenti. «Se gli altri diventano
insipidi, voi potete restituire loro il
sapore; ma se questo accadesse a voi,
con la vostra perdita trascinereste
anche gli altri. Per questo avete



bisogno di più fervore e zelo quanto
più grandi sono gli incarichi che
svolgete» [88] .

Prendere il largo!

48. Fin dagli inizi dell’Opus Dei,
l’apostolato dei fedeli della Prelatura,
dei Cooperatori e degli amici, è nato
in seno alla Chiesa come uno
strumento nelle mani del Signore,
per prestare grandi servizi nel
mondo intero, malgrado la nostra
personale pochezza. Gratias tibi,
Deus! , dobbiamo esclamare
continuamente. E dobbiamo fare di
più. Duc in altum! ( Lc 5, 4), prendi il
largo, andiamo più lontano senza
paura e senza titubanze, poggiando
sempre sul fermo fondamento del
mandato del Maestro, pieni di sicura
fede in Lui! Quali panorami
apostolici ci apre l’ Anno della fede!
Ognuno deve sentire il desiderio di
approfittarne, e questo lavoro di
anime può essere svolto in qualsiasi



situazione: pregando Dio, innanzi
tutto, per persone e intenzioni
specifiche.

Soffermiamoci sui settori prioritari
della nuova evangelizzazione che ho
ricordato prima; di fronte all’ Anno
della fede , esaminiamo il modo in cui
ci comportiamo individualmente per
trasmettere un maggior sapore
cristiano in famiglia, nell’ambiente
professionale nel quale operiamo,
nel circolo culturale, sociale o
ricreativo che frequentiamo.
Soffermiamoci con coraggio su
questo esame, traendone
conseguenze per la situazione
personale, senza cedere a vane
preoccupazioni ma, quando è
necessario, con dolore d’amore.
Allora la sintesi, certe volte, sarà la
consapevolezza di non essere stati
abbastanza ottimisti, o di dover
pregare più intensamente, con più
fiducia e perseveranza; forse
avremmo dovuto essere più generosi



nell’offrire le mortificazioni,
avremmo dovuto essere più esigenti
nel dialogo apostolico al servizio
degli altri, o meno trascurati nella
formazione dottrinale. Altre volte
renderemo grazie perché il Signore
ha voluto servirsi di noi per la sua
messe di anime.

Ammettere queste manchevolezze,
lungi dal provocare scoraggiamento,
deve diventare nuovo incentivo per
chiedere al Cielo una fede più viva e
per ricominciare. Nunc cœpi! ,
ripeteva san Josemaría con parole
del Salmo: Ora comincio; questo
cambiamento viene dalla destra
dell'Altissimo (cfr. Sal 76, 11, Vg). Così
dobbiamo reagire noi quando
verifichiamo che i risultati sono più
scarsi dei desideri, e anche quando
diventa del tutto evidente la nostra
personale piccolezza o l’apparente
inefficacia dei nostri sforzi. Allora la
soluzione consiste nel ricominciare
con tutta l’urgenza necessaria: 



Euntes docete ! ( Mt 28, 19),
confidando nella parola del Signore,
quando invitò i discepoli a lanciarsi
nell’apostolato.

49. Questo era l’invito che il beato
Giovanni Paolo II diresse ai cattolici
alla fine del 2000. «All’inizio del
nuovo millennio [...] un nuovo tratto
di cammino si apre per la Chiesa,
riecheggiano nel nostro cuore le
parole con cui un giorno Gesù, dopo
aver parlato alle folle dalla barca di
Simone, invitò l’Apostolo a “prendere
il largo” per la pesca: “ Duc in altum
” ( Lc 5, 4). Pietro e i primi compagni
si fidarono della parola di Cristo, e
gettarono le reti. “E avendolo fatto,
presero una quantità enorme di
pesci” ( Lc 5, 6)» [89] .

Questa scena, che nostro Padre
considerò e sulla quale predicò
spesso durante la sua vita, la
contempliamo in modo molto diretto
nella lettura evangelica della Messa



nella festa di san Josemaría. Vi invito
a meditarne ancora una volta, senza
fretta, ogni versetto, perché anche
ora, come ai tempi di Gesù, la folla ha
fame di ascoltare la parola di Dio.

Il Signore è salito sulla barca di
Pietro perché la sua parola arrivi alla
folla; poi chiede la collaborazione
materiale di Simone e degli altri
discepoli, allora per prendere il
largo, e in tante altre occasioni
perché il suo messaggio si diffonda
sempre più. Si realizza, per un verso,
questo primo modo di partecipare
alla missione evangelizzatrice:
fornire alla Chiesa – come Pietro la
sua povera barca – gli opportuni
mezzi materiali per lavorare con
maggiore efficacia per il bene delle
anime. Ma questo impegno non
basta. Il Signore ci richiede, inoltre,
che contribuiamo personalmente
all’apostolato, ognuno secondo la
propria situazione personale,
mettendo a frutto le proprie



possibilità con piena generosità. C’è
un grande bisogno di donne e di
uomini seriamente impegnati nel
magnifico lavoro di portare le anime
ai piedi di Cristo, come fecero i primi
discepoli.

La pesca miracolosa ci appare come
un segno dell’efficacia apostolica
come conseguenza dell’obbedienza
alla parola del Maestro. Dopo aver
istruito la folla, Gesù si rivolge a
Pietro e agli altri, dicendo: Prendi il
largo e calate le reti per la pesca ( Lc
5, 4). Simone esegue l’ordine del
Signore, malgrado la sua recente
esperienza negativa nei risultati, e
allora, grazie alla sua docilità,
avviene il miracolo: Presero una
quantità enorme di pesci ( Lc 5, 6).

«Duc in altum! Questa parola risuona
oggi per noi, e ci invita a fare
memoria grata del passato, a vivere
con passione il presente, ad aprirci
con fiducia al futuro; “Gesù Cristo è



lo stesso, ieri, oggi e sempre!” ( Eb 13,
8)» [90] .

Vi ripropongo anche, per la loro
attualità, alcune parole di Benedetto
XVI nel giorno del solenne inizio del
suo servizio pastorale nella sede di
Pietro:

« Anche oggi viene detto alla
Chiesa e ai successori degli
Apostoli di prendere il largo nel
mare della storia e di gettare le
reti, per conquistare gli uomini al
Vangelo, a Dio, a Cristo, alla vera
vita [...]. Noi uomini viviamo
alienati, nelle acque salate della
sofferenza e della morte; in un
mare di oscurità senza luce. La
rete del Vangelo ci tira fuori dalle
acque della morte e ci porta nello
splendore della luce di Dio, nella
vera vita. È proprio così: nella
missione di pescatore di uomini, al
seguito di Cristo, occorre portare
gli uomini fuori dal mare salato di



tutte le alienazioni verso la terra
della vita, verso la luce di Dio. È
proprio così: noi esistiamo per
mostrare Dio agli uomini. E solo
laddove si vede Dio, comincia
veramente la vita. Solo quando
incontriamo in Cristo il Dio
vivente, noi conosciamo che cosa è
la vita » [91] .

Utilizzare tutti i mezzi

50. La condizione indispensabile e
primaria per raccogliere frutti
apostolici è, ripeto, coltivare la vita di
fede, che si traduce nel ricorrere ai
mezzi soprannaturali. Se cerchiamo
l’amicizia con Gesù nella preghiera
personale, se ci accostiamo ai
sacramenti della Confessione e
dell’Eucaristia, se intratteniamo un
dialogo con la Madonna, con gli
Angeli e con i santi, nostri
intercessori davanti a Dio,
contribuiremo come collaboratori
efficaci a questa pesca divina, alla



quale il Signore Gesù vuole che
partecipiamo. Per questo, seguendo
l’esempio del Maestro, dobbiamo
amare sinceramente gli amici, i
colleghi, tutte le anime, vivendo il 
mandatum novum , il comandamento
nuovo grazie al quale – lo annuncia il
Salvatore – le persone si renderanno
conto che siamo suoi discepoli (cfr. 
Gv 13, 34-35).

D’altra parte il Signore vuole che
utilizziamo al suo servizio anche i
mezzi materiali a nostra
disposizione. Lo possiamo dedurre
dall’insegnamento della prima
lettura della Messa di san Josemaría.
Dopo aver creato il mondo con la sua
onnipotenza, e con un particolare
amore per il primo uomo e la prima
donna, il Signore Dio piantò un
giardino in Eden, a oriente, e vi
collocò l’uomo che aveva plasmato
[...] perché lo coltivasse e lo custodisse
( Gn 2, 8-15).



Questo passo della Sacra Scrittura fu
sempre molto presente nella mente
del fondatore dell’Opus Dei. Fin dal
momento in cui il Signore gli fece
vedere la sua Volontà, capì che in
queste parole del libro della Genesi si
trovava una delle chiavi per
compiere l’obbligo di santificare il
lavoro e di santificarsi mediante il
lavoro. È decisivo l’esempio di Gesù,
che per trent’anni svolse un lavoro
professionale nella bottega di
Nazaret, mettendo in evidenza il
dovere di utilizzare anche i mezzi
umani per instaurare il Regno di Dio.

In qualsiasi attività apostolica è
necessario confidare, soprattutto,
nell’aiuto di Dio e, nello stesso tempo,
utilizzare a questo fine i mezzi
materiali. Le iniziative dell’Opus Dei,
per esempio, hanno bisogno delle
preghiere e dell’aiuto di molte
persone. E così, con la grazia di Dio e
il contributo generoso della pietà,
della mortificazione e dell’elemosina



di tante persone di condizione
sociale molto differente, viene
portato avanti, al servizio della
Chiesa in tutto il mondo, un lavoro di
evangelizzazione sempre più vasto.

San Josemaría ci suggeriva di
domandarci tutti i giorni: che cosa ho
fatto oggi per avvicinare a Nostro
Signore alcuni conoscenti? In diverse
occasioni questo zelo si concreterà in
una conversazione orientatrice, in
un invito ad avvicinarsi al
sacramento della Penitenza, in un
consiglio che aiuti a capire meglio
qualche aspetto della vita cristiana.
Sant’Ambrogio, commentando il
recupero della parola da parte di
Zaccaria, padre di Giovanni Battista
(cfr. Lc 1, 64), scrive: «A ragione si
sciolse subito la lingua, perché la
fede sciolse ciò che l’incredulità
aveva legato» [92] . La fede, se è viva,
ci scioglie la lingua per dare
testimonianza di Cristo con
l’apostolato di amicizia e di



confidenza. Ma è sempre necessaria
l’offerta generosa della preghiera e
della mortificazione personale, del
lavoro perfettamente finito: ecco gli
strumenti più importanti che
dobbiamo utilizzare per raggiungere
gli obiettivi apostolici.

PER CONCLUDERE

51. Prima di concludere vi suggerisco
tre mete per rafforzare nei prossimi
mesi la vostra “vita di fede”: pietà
eucaristica, relazione con lo Spirito
Santo, devozione alla Vergine
Santissima. Ognuno di voi, con
l’aiuto della direzione spirituale,
potrà adattarle alla propria
situazione personale.

Pietà eucaristica

52. Benedetto XVI, nella Lettera
apostolica Porta fidei , esprime il
desiderio che l’ Anno della fede « 
susciti in ogni credente
l’aspirazione a confessare la fede



in pienezza e con rinnovata
convinzione, con fiducia e
speranza. Sarà un’occasione
propizia anche per intensificare la 
celebrazione della fede nella
liturgia, e in particolare
nell’Eucaristia, che è “il culmine
verso cui tende l’azione della
Chiesa e insieme la fonte da cui
promana tutta la sua energia” ( 
Sacrosanctum Concilium , 10). Nel
contempo, auspichiamo che la 
testimonianza di vita dei credenti
cresca nella sua credibilità.
Riscoprire i contenuti della fede
professata, celebrata, vissuta e
pregata, e riflettere sullo stesso
atto con cui si crede, è un impegno
che ogni credente deve fare
proprio, soprattutto in questo 
Anno » [93] .

Durante il 2012 si sono compiuti, o si
compiranno, alcuni anniversari
particolarmente significativi della
storia dell’Opus Dei. Penso al



centenario della prima Comunione di
san Josemaría, il 23 aprile; al
ventesimo anniversario della sua
beatificazione (17 maggio) e al
decimo della sua canonizzazione (6
ottobre); al trentesimo della erezione
pontificia della Prelatura (28
novembre)... Questi e altri momenti
della nostra storia, nel quadro della
preparazione e dello svolgimento
dell’ Anno della fede , devono
diventare occasioni ben utilizzate
per rinnovare la nostra gratitudine e
la nostra lode alla Trinità Beatissima.
E qual miglior modo di ottenerlo se
non per mezzo del Sacrificio di
Cristo, sacramentalmente presente
nella Santa Messa?

Durante l’ Anno della fede , dunque,
dobbiamo dare nuovo impulso alle
manifestazioni di una pietà robusta e
ferma nella Santa Eucaristia, mistero
« che riassume in sé tutti i misteri
del cristianesimo » [94] .
Cercheremo di perfezionare



ulteriormente, con personale
consapevolezza, i doni che ci sono
stati dati con la nostra
partecipazione all’unico sacerdozio
di Cristo: tutti abbiamo ricevuto nel
Battesimo il sacerdozio comune dei
fedeli; alcuni, poi, nell’ordinazione
sacerdotale, hanno ricevuto il
sacerdozio ministeriale. Vi invito a
dare più rilievo all’esercizio
dell’anima sacerdotale quando
assistete alla Santa Messa o la
celebrate; mettete ogni giorno
sull’altare il vostro lavoro, i vostri
entusiasmi, le vostre difficoltà, le
vostre pene e le vostre gioie. Cristo le
unirà al proprio Sacrificio e offrirà
tutto al Padre, trasformando in una
oblazione gradita a Dio i momenti e
le circostanze del nostro
pellegrinaggio sulla terra, in modo
che sia un vero sacrificio di lode, di
ringraziamento, di riparazione per i
peccati. Diventerà realtà
l’aspirazione che san Josemaría
nutriva nel più profondo del suo



cuore: che tutta la nostra esistenza, le
ventiquattro ore della giornata, si
trasformino in una messa , in stretta
unione con il Sacrificio dell’Altare.

53. Vi invito a moltiplicare in questi
mesi i vostri atti di fede nella
Presenza reale di Cristo
nell’Eucaristia. Con che amore e con
che profondità nostro Padre si
riferiva al Santissimo Sacramento!
Ogni volta che, nel corso dei suoi
viaggi di catechesi, parlava di questo
tesoro della Chiesa, ne approfittava
per fare un profondo atto di fede. « Il
Signore non sta soltanto
sull’altare. Quando il sacerdote
conserva le specie sacramentali
del Pane nel Tabernacolo, lì
rimane Cristo, il Figlio di Santa
Maria sempre Vergine, che nacque
dalle sue viscere; che lavorò a
Nazaret silenziosamente, dopo
essere nato a Betlemme; che
predicò, che subì la Passione e la



Morte sulla Croce, che risuscitò e
salì ai Cieli » [95] .

All’inizio del 2012 vi ho incoraggiato
a ripetere la professione di fede
dell’apostolo Tommaso: Dominus
meus et Deus meus! ( Gv 20, 28). Vi
suggerisco anche, quando
contemplate il Signore nascosto nella
Santa Eucaristia, di rivolgergli queste
o altre frasi, come faceva san
Josemaría: « Signore, credo che sei
Tu, Gesù, il Figlio di Dio e di Maria
sempre Vergine, che sei realmente
presente: col tuo Corpo, col tuo
Sangue, con la tua Anima e con la
tua Divinità. Ti adoro. Voglio
essere tuo amico, perché Tu sei
Colui che mi ha redento. Voglio
essere l’amore per te, perché Tu lo
sei per me » [96] .

Figlie e figli miei, è segno di buona
educazione somigliare a un padre
così buono, san Josemaría, con
l’impegno di percorrere



diligentemente la strada da lui
tracciata. Impegniamoci a coltivare il
santo desiderio di essere ogni giorno
più delicati nella pietà eucaristica.
Dedichiamo tutta l’attenzione di
amicizia quando salutiamo Gesù
Sacramentato, entrando o uscendo
dalle chiese o dagli oratori dei nostri
Centri. Non sarebbe logico
indirizzargli spesso parole di affetto,
con il cuore? Così dobbiamo
comportarci, dal luogo in cui
lavoriamo, assaporando giaculatorie
e comunioni spirituali. E ripariamo
tutte le volte che vediamo o sentiamo
cose che comportano una offesa o
una negligenza. Domandiamoci se le
nostre genuflessioni sono vera
adorazione.

Sono pennellate – v’è molto di più –
di quell’amore eucaristico proprio di
chi vuol essere Opus Dei e fare l’Opus
Dei.

Veni, Sancte Spiritus!



54. Invochiamo con fede e speranza
il Paraclito, perché si rinnovino, nella
Chiesa dei nostri giorni, i prodigi
della prima Pentecoste. Penso che
restiamo sempre ammirati del
profondo cambiamento operato dallo
Spirito Santo nei Dodici. Dopo aver
allontanato ogni timore, essi si
lanciarono per le strade, con sicura
audacia, per parlare di Cristo a tutti
quelli che trovavano. Quando
arrivarono le grandi difficoltà,
ricorsero alla preghiera, facendosi
forti della parola del Signore, che
aveva promesso una particolare
assistenza del Consolatore per quei
momenti (cfr. Gv 14, 15-18; Lc 21,
12-15). E così il libro degli Atti narra
che, quando ebbero terminato la
preghiera, il luogo in cui erano
radunati tremò e tutti furono pieni di
Spirito Santo e annunziavano la
parola di Dio con franchezza ( At 4,
31).



Il Maestro annunciò agli Apostoli: 
egli vi guiderà alla verità tutta intera (
Gv 16, 13). Il Paraclito ispirò gli
Apostoli fino a quando, con la morte
dell’ultimo di loro, si completò la
Rivelazione operata da Cristo.
Inoltre, queste parole di Gesù ci
dicono che alla Chiesa di tutti i tempi
non è mancata, e mai mancherà,
l’assistenza dello Spirito di verità, in
modo speciale al Magistero
autentico, e il medesimo Consolatore
guida ognuno di noi, se ricorriamo a
Lui, a una conoscenza sempre più
profonda del mistero del Salvatore.
Una conoscenza che è anche amore,
perché la carità si diffonde nei nostri
cuori per mezzo dello stesso Spirito
Santo. (cfr. Rm 5, 5).

55. Il Signore ha promesso anche che
lo Spirito avrebbe convinto il mondo
del peccato di non credere in Cristo
(cfr. Gv 16, 8-9). Noi, ugualmente,
abbiamo bisogno di questa
persuasione, vale a dire, che ancora



dobbiamo credere di più nel Signore,
fidarci più pienamente di Lui,
riporre in Lui la nostra sicurezza, la
nostra gioia, e non in noi stessi, nelle
nostre capacità, nei nostri mezzi.

Chiediamo al Santificatore di farci
capire questa necessità, evitando il
rischio di cadere nel peccato di non
credere del tutto in Gesù, e
preghiamo il Paraclito, inoltre, che
con la sua luce e il suo fuoco ci vada
liberando da questa limitazione, in
modo che la nostra fede e il nostro
amore a Cristo crescano sempre più.
Forse possiamo meditare e
assaporare spesso – direi ogni giorno
– quelle parole che negli anni ’30 del
secolo scorso nostro Padre compose
come preghiera: « Vieni, Santo
Spirito: illumina il mio intelletto
per conoscere i tuoi comandi;
fortifica il mio cuore contro le
insidie del nemico; infiamma la
mia volontà... Ho udito la tua voce
e non voglio irrigidirmi e resistere,



dicendo: dopo..., domani. Nunc
cœpi! Ora!, non accada che non
abbia un domani. O, Spirito di
verità e di sapienza, Spirito
d’intelletto e di consiglio, Spirito di
gaudio e di pace: voglio quello che
vuoi tu, voglio perché tu vuoi,
voglio come tu vuoi, voglio quando
vuoi tu... » [97] .

Se andiamo a fondo in queste
richieste, ci arricchiremo sempre più
con l’amicizia intima con il Paraclito,
e sentiremo, come scrisse san
Josemaría, la necessità di
frequentare ogni Persona della
Trinità, distinguendole [98] .

Preghiamo anche il Santificatore di
mettere nelle nostre parole e nelle
nostre azioni quel suo fuoco, capace
di cambiare le anime. Desideriamo
seriamente che ci accenda con la sua
fiamma per fare apostolato
dovunque. Preghiamo con la fede di
san Josemaría: « Ure igne Sancti



Spiritus! », brucia, Signore, col fuoco
dello Spirito Santo.

La devozione mariana

56. Tutte le grandi figure della Sacra
Scrittura culminano nella Vergine
Santissima. Maria si distingue come
l’esempio emblematico che, per
amare Dio e identificarsi con Lui, è
necessario abbandonarsi
liberamente alla sua Volontà e
credere con una profondità sempre
maggiore. La Chiesa ce la propone in
modo particolare nell’ Anno della
fede : «Durante questo anno sarà
utile invitare i fedeli a rivolgersi con
particolare devozione a Maria,
immagine della Chiesa, che “riunisce
in sé in qualche modo e riverbera i
massimi dati della fede” ( Lumen
gentium 65). Pertanto, si dovrebbe
incoraggiare qualsiasi iniziativa che
aiuti i fedeli a riconoscere il ruolo
speciale di Maria nel mistero della
salvezza, ad amarla filialmente e a



imitare la sua fede e la sua virtù. Per
questo sarà molto conveniente
organizzare pellegrinaggi,
celebrazioni e riunioni nei principali
Santuari» [99] .

In primo luogo faremo in modo, con
un profondo impegno durante questo
tempo, di gioire sempre più per la
celebrazione delle memorie
liturgiche della Madonna distribuite
nel calendario; vi prego di viverle
veramente come feste familiari, nelle
quali i figli si riempiono di felicità
per gli anniversari della Madre e la
onorano con un affetto delicato.

Presentiamo a Santa Maria, con una
particolare attenzione, il nostro io e
quello degli altri, nelle visite ai
santuari o alle cappelle mariani,
quando andiamo in compagnia dei
nostri parenti, amici o colleghi,
strettamente uniti al Santo Padre e ai
suoi collaboratori, e anche a tutti gli
altri Pastori della Chiesa, affinché si



adempiano le intenzioni che hanno
mosso Benedetto XVI a indire questo 
Anno della fede . Quale miglior modo
di manifestare questi desideri a Dio
se non ricorrendo all’intercessione
della Madonna, intimamente
associata a Cristo nella Redenzione?

Fiduciosi nella sua potente
mediazione, la solleciteremo perché
ottenga dalla Trinità Beatissima la
grazia del ritorno a Dio del mondo e
della società. Vi ricordo che, anche a
questo proposito, nostro Padre ha
insistito sempre sull’urgenza di
coltivare la contrizione, convinto che
questo modo di pregare è adeguato
alle limitazioni e alle mancanze di
generosità delle anime, in primo
luogo le nostre. Ripariamo per le
offese e le omissioni personali, per
quelle del popolo cristiano, per
quelle dell’umanità intera.

57. Commentando il cantico della
Madonna, il Magnificat , Benedetto



XVI affermava che « Maria desidera
che Dio sia grande nel mondo, sia
grande nella sua vita, sia presente
fra tutti noi. Non ha paura che Dio
possa essere un “concorrente”
nella nostra vita, che possa
toglierci qualcosa della nostra
libertà, del nostro spazio vitale con
la sua grandezza. Ella sa che, se
Dio è grande, anche noi siamo
grandi. La nostra vita non viene
oppressa, ma viene elevata e
allargata: proprio allora diventa
grande nello splendore di Dio » 
[100] .

Nel ricorrere all’intercessione sicura
dell’ Onnipotenza Supplicante ,
chiediamo con perseveranza al
Signore di rendere efficaci i nostri
sforzi e quelli di tutti i cattolici nella
evangelizzazione della società. A
questo deve condurci quest’anno, 
beata Maria intercedente , con
l’intercessione della Vergine Maria: a
risvegliare in molte persone la loro



fede addormentata o deteriorata, e a
suscitare in altre la fede che ancora
non c’è. Cerchiamo di approfittare di
tutte le occasioni per far conoscere
Cristo e la sua dottrina, e per
diffondere, in servizio alla Chiesa, lo
spirito dell’Opus Dei mediante un
apostolato di amicizia e confidenza
più deciso, in modo che molti altri
uomini e donne, di tutte le
condizioni, s’inseriscano nelle
attività apostoliche.

58. Chiediamoci fino a che punto
ognuno di noi si è impegnato, ogni
giorno, a trasformare in realtà questi
desideri. Dobbiamo essere sinceri
con noi stessi nel valutare fino a che
punto abbiamo ottenuto frutto dalle
diverse circostanze nell’ambito
abituale delle relazioni sociali –
anche i week-end, il periodo di
vacanze, gli indispensabili momenti
di riposo – per arrivare più lontano ,
per conoscere e servire più persone;
in poche parole: fino a che punto



riempiamo le strade, e altri luoghi,
con una preghiera apostolica,
proselitista.

La Vergine Santissima è Maestra di
fede. «Come il patriarca del popolo di
Dio, così anche Maria, lungo il
cammino del suo fiat filiale e
materno, “ebbe fede sperando contro
ogni speranza”. Specialmente lungo
alcune tappe di questa via la
benedizione concessa a “colei che ha
creduto” si rivelerà con particolare
evidenza» [101] . Questo periodo
della storia della Chiesa che stiamo
attraversando si deve caratterizzare
profondamente per la spiccata
presenza materna della Madonna.
«La sua eccezionale peregrinazione
della fede rappresenta un costante
punto di riferimento per la Chiesa,
per i singoli e le comunità, per i
popoli e le nazioni e, in un certo
senso, per l’umanità intera» [102] .



59. Dopo l’Ascensione di Gesù in
Cielo, i primi discepoli, riuniti
intorno a Maria, aspettarono la
venuta dello Spirito Santo nel
Cenacolo di Gerusalemme. Pregare
con la Madonna e per mezzo della
Madonna ci dà la garanzia più decisa
che saremo ascoltati
immediatamente. Perciò, in tutte le
attività apostoliche, dobbiamo
ricorrere alla Madre di Dio e Madre
nostra. Rinnoviamo ora questo
proposito con parole di san
Josemaría:

« Maria Santissima, Regina
Apostolorum , Regina di tutti
coloro che anelano di far
conoscere l’amore del tuo Figlio:
tu che tanto comprendi la nostra
miseria, chiedi tu perdono per noi,
per la nostra vita: per tutto quello
che in noi sarebbe potuto essere
fuoco ed è stato cenere; per la luce
che non ha illuminato, per il sale
divenuto insipido. Madre di Dio,



onnipotenza supplice, ottienici
assieme al perdono la forza di
vivere veramente di fede e
d’amore, per essere in grado di
portare agli altri la fede di Cristo »
[103] .

Con tutto l’affetto, vi benedice

vostro Padre

+ Javier

[1] Benedetto XVI, Lettera apost. 
Porta fidei , 11-X-2011, n. 2.

[2] San Josemaría, Lettera 24-X-1965 ,
n. 4.

[3] Benedetto XVI, Lettera apost. 
Porta fidei , 11-X-2011, n. 3.

[4] Cfr. Congregazione per la Dottrina
della Fede, Nota pastorale, 6-I-2012,
III, 3.

[5] Ibid ., II, 5.



[6] Venerabile Álvaro del Portillo, 
Lettera 25-XII-1985 , n. 4.

[7] San Josemaría, Lettera 28-
III-1973 , n. 18.

[8] Beato Giovanni Paolo II, Esort.
Apost. Ecclesia in Europa , 28-VI-2003,
n. 46.

[9] Ibid .

[10] San Josemaría, Instrucción ,
maggio 1935/14-IX-1950, nota 231.

[11] Beato Giovanni Paolo II, Esort.
Apost. Ecclesia in Europa , 28-VI-2003,
n. 47.

[12] San Josemaría, Lettera 28-
III-1973 , n. 4.

[13] San Josemaría, Lettera 19-
III-1954 , n. 27.

[14] San Josemaría, Amici di Dio , n.
186.



[15] Beato Giovanni Paolo II,
Discorso, 9-IX-1995.

[16] San Josemaría, Lettera 24-
X-1965 , n. 13.

[17] San Giustino, Apologia 2, 10 (PG
6, 462).

[18] Minucio Felice, Octavio , n. 38
(PL 3, 357).

[19] Beato Giovanni Paolo II, Lettera
apost. Tertio millennio adveniente ,
10-XI-1994, n. 6.

[20] San Josemaría, Appunti di una
riunione familiare, 7-IV-1974.

[21] Benedetto XVI, Omelia, 21-
VIII-2005.

[22] Ibid .

[23] Sant’Agostino, Le confessioni , I,
1, 3 (CCL 27, 1).



[24] San Josemaría, appunti di una
riunione familiare, 2-VI-1974.

[25] Benedetto XVI, Omelia nella
solennità dell’Epifania, 6-I-2007.

[26] San Josemaría, È Gesù che passa ,
n. 33.

[27] Beato Giovanni Paolo II, Varcare
la soglia della speranza , A.
Mondadori Editore, Milano 1994, I
ed., p. 128.

[28] San Josemaría, Discorso nella
cerimonia di proclamazione di
dottori “honoris causa”
dell’Università di Navarra, 7-X-1967.

[29] San Josemaría, Cammino , n. 944.

[30] San Josemaría, Discorso nella
cerimonia di proclamazione di
dottori “honoris causa”
dell’Università di Navarra, 9-V-1974.

[31] Beato Giovanni Paolo II, Lettera
enc. Fides et ratio , 14-IX-1998, n . 17.



[32] San Josemaría, Lettera 9-I-1951 ,
n. 12,

[33] Beato Giovanni Paolo II, Lettera
apost. Novo millennio ineunte , 6-
I-2001, n. 51.

[34] Benedetto XVI, Discorso a un
gruppo di parlamentari dell’Unione
Europea, 30-III-2006.

[35] Ibid .

[36] Venerabile Álvaro del Portillo, 
Lettera 1-I-1994 .

[37] San Josemaría, Cammino , n. 493.

[38] San Gregorio Nazianzeno, Oratio
II , 71 (PG 35, 479); cit. in Beato
Giovanni Paolo II, Esort. apost. 
Pastores gregis , 16-X-2003, n. 12.

[39] San Josemaría, Lettera 28-
III-1973 , n. 10.



[40] Benedetto XVI, Discorso ai
partecipanti di un corso sul foro
interno , 9-III-2012.

[41] San Josemaría, Cammino , n. 121.

[42] San Josemaría, Appunti di una
riunione familiare, 20-V-1973.

[43] San Josemaría, Amici di Dio , n.
26.

[44] Ibid , n. 27.

[45] Benedetto XVI, Lettera apost. 
Porta fidei , 11-X-2011, n. 6.

[46] Messale Romano, Preghiera
Eucaristica I.

[47] Beato Giovanni Paolo II, Lettera
sul pellegrinaggio ai luoghi legati alla
storia della salvezza , 29-VI-1999, n. 5.

[48] Benedetto XVI, Lettera apost. 
Porta fidei , 11-X-2011, n. 13.

[49] Ibid .



[50] San Josemaría, Instrucción , 19-
III-1934, n. 45.

[51] San Josemaría, Forgia , n. 235.

[52] Benedetto XVI, Lettera apost. 
Porta fidei , 11-X-2011, n. 9.

[53] Ibid .

[54] Ibid , n. 10.

[55] Ibid .

[56] San Josemaría, È Gesù che passa ,
n. 144.

[57] San Josemaría, Lettera 9-I-1959 ,
n. 34.

[58] Benedetto XVI, Omelia durante i
Vespri della festa della Conversione
di san Paolo, 25-I-2006.

[59] San Josemaría, Lettera 9-I-1959 ,
n. 34.



[60] San Josemaría, Appunti di una
riunione di famiglia, 6-V-1968.

[61] San Josemaría, Appunti di una
meditazione, 21-XI-1954.

[62] Beato Giovanni Paolo II, Discorso
nell’udienza generale, 24-IV-1991.

[63] Ibid .

[64] San Josemaría, Lettera 6-V-1945 ,
n. 35.

[65] Sant’Anselmo, Proslogium ,
prœm. (PL 158, 225).

[66] Benedetto XVI, Discorso
nell’udienza generale, 21-III-2007.

[67] Ibid .

[68] Ibid . La citazione di Tertulliano
è tratta da De verginibus velandis , 1,
1 (PL 2, 889).

[69] Ibid .



[70] Sant’Ignazio d’Antiochia, Lettera
ai Romani IV, 1 (Funk I, 216).

[71] San Josemaría, Forgia , n. 518.

[72] Benedetto XVI, Omelia, 26-
III-2006.

[73] San Josamaría, Appunti di una
meditazione, 28-V-1964.

[74] San Josemaría, Cammino , n. 81.

[75] San Josemaría, Lettera 31-
V-1954 , n. 29.

[76] Beato Giovanni Paolo II, Lettera
apost. Tertio millennio adveniente ,
10-XI-1994, n. 45.

[77] Ibid .

[78] San Josemaría, Appunti di una
riunione di famiglia, 8-XII-1971.

[79] Beato Giovanni Paolo II, Omelia
nella Messa di canonizzazione di san
Josemaría, 6-X-2002.



[80] San Josemaría, Lettera a Isidoro
Zorzano, 23-XI-1930.

[81] San Josemaría, 28-VII-1930, in 
Apuntes íntimos , n. 75.

[82] San Josemaría, Lettera 9-I-1932 ,
n. 83.

[83] San Josemaría, Santo Rosario , IV
mistero gaudioso.

[84] Ibid ., II mistero doloroso.

[85] San Josemaría, Lettera 29-
IX-1957 , n. 16.

[86] San Giovanni Crisostomo, Omelie
sul Vangelo di san Matteo , 46, 2 (PG
58, 478).

[87] San Giovanni Crisostomo, cit. da
san Tommaso d’Aquino, Summa
Theologiae, III, q. 40, a.1 ad 2.

[88] San Giovanni Crisostomo, Omelie
sul Vangelo di san Matteo , 15, 7 (PG
57, 231).



[89] Beato Giovanni Paolo II, Lettera
apost. Novo millennio ineunte , 6-
I-2001, n. 1.

[90] Ibid .

[91] Benedetto XVI, Omelia all’inizio
del Pontificato, 24-IV-2005.

[92] Sant’Ambrogio, Expositio
Evangelii secundum Lucam , II, 32
(CCL 14, 45).

[93] Benedetto XVI, Lettera apost. 
Porta fidei , 11-X-2011, n. 9.

[94] San Josemaría, Colloqui , n. 113.

[95] San Josemaría, Appunti di una
riunione di famiglia, 11-XI-1972.

[96] San Josemaría, Appunti di una
riunione di famiglia, 22-XI-1972.

[97] San Josemaría, Preghiera
manoscritta, anno 1934.



[98] Cfr. san Josemaría, Amici di Dio ,
n. 306.

[99] Congregazione per la Dottrina
della Fede, Nota pastorale, 6-I-2012, I,
3.

[100] Benedetto XVI, Omelia nella
solennità dell’Assunzione, 15-
VIII-2005.

[101] Beato Giovanni Paolo II, Lettera
enc. Redemptoris Mater , 25-III-1987,
n. 14.

[102] Ibid ., n. 6.

[103] San Josemaría, È Gesù che
passa , n. 175.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/lettera-del-
prelato-dellopus-dei-sullanno-della-

fede/ (07/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-dellopus-dei-sullanno-della-fede/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-dellopus-dei-sullanno-della-fede/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-dellopus-dei-sullanno-della-fede/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-dellopus-dei-sullanno-della-fede/

	Lettera del prelato dell'Opus Dei sull'Anno della Fede

