
opusdei.org

Lettera pastorale (9
gennaio 2018)

"Voglio lasciarvi in eredità
l’amore per la libertà e il buon
umore" diceva san Josemaría.
Alla luce degli insegnamenti del
fondatore, questa lettera del
prelato ci invita a ringraziare
per questa eredità e a riflettere
sul dono della libertà.

16/01/2018

ePub ► Lettera pastorale del Prelato
(9 gennaio 2018)

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/lettera-del-prelato-9-gennaio-201820180412-104311.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/lettera-del-prelato-9-gennaio-201820180412-104311.epub


Mobi ►Lettera pastorale del Prelato
(9 gennaio 2018)

PDF ►Lettera pastorale del Prelato (9
gennaio 2018)

* * *

Carissimi, Gesù mi protegga le mie
figlie e i miei figli!

1. Nei mesi passati, seguendo un
orientamento del Congresso
generale, ho parlato spesso di libertà.
Ora, in queste pagine, desidero
ricordare alcuni aspetti di questo
grande dono di Dio seguendo gli
insegnamenti di san Josemaría, che è
stato per tutta la vita un innamorato
della libertà. «Non mi stancherò di
ripetere, figli miei – scrisse una volta
–, che una delle caratteristiche più
evidenti dello spirito dell’Opus Dei è
il suo amore per la libertà e la
comprensione»[1]. Rileggendo e
meditando le sue parole, ringraziamo
molto il Signore. Nello stesso tempo,

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/lettera-del-prelato-9-gennaio-201820180308-08485820180412-104304.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/lettera-del-prelato-9-gennaio-201820180308-08485820180412-104304.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettera%20prelato%209%20gennaio20180412-104254.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettera%20prelato%209%20gennaio20180412-104254.pdf


cerchiamo di esaminare, ciascuno di
noi, come tradurle meglio nella
nostra vita, con la grazia di Dio. Così,
tra l’altro, saremo nella condizione
migliore per aiutare a far sì che più
anime possano «entrare nella libertà
della gloria dei figli di Dio» (Rm 8,
21).

La passione per la libertà, cui
aspirano persone e popoli, è un
segno positivo del nostro tempo.
Riconoscere la libertà di ogni donna
e di ogni uomo significa riconoscere
che sono persone: padroni e
responsabili dei propri atti, in grado
di orientare la propria esistenza.
Sebbene la libertà non riesca sempre
a trarre il meglio da ciascuno, non
potremo mai esagerarne
l’importanza, perché se non fossimo
liberi non potremmo amare.

Tuttavia, è un peccato che in molti
ambienti ci sia una grande ignoranza
riguardo a ciò che è davvero la



libertà. Spesso si pretende una
illusoria libertà illimitata, come meta
finale del progresso, mentre non di
rado si debbono lamentare anche
tante forme di oppressione e di
libertà apparenti, che sono, in realtà,
catene che schiavizzano. Una libertà
che, prima o poi, si rivela vuota.
«Alcuni si credono liberi – scrive il
Papa – quando camminano in
disparte dal Signore, senza
accorgersi che rimangono
esistenzialmente orfani, senza un
riparo, senza una dimora dove fare
sempre ritorno. Cessano di essere
pellegrini e si trasformano in
erranti»[2].

Chiamati alla libertà

2. Siamo stati «chiamati alla
libertà» (Gal 5, 13). La Creazione
stessa è una manifestazione della
libertà divina. I racconti della Genesi
lasciano intravedere l’amore
creatore di Dio, la sua gioia nel



comunicare al mondo la propria
bontà e bellezza (cfr. Gn 1, 31) e
all’uomo la sua libertà (cfr. Gn 1,
26-29). Nel chiamare ognuno di noi
all’esistenza, Dio ci ha reso capaci di
scegliere e di volere il bene e di
rispondere con amore al suo Amore.
Tuttavia, i nostri limiti creaturali
comportano anche la possibilità che
ci allontaniamo da Dio. «È un mistero
della divina sapienza che, nel creare
l’uomo a sua immagine e somiglianza
(cfr. Gn 1, 26), abbia voluto correre il 
rischio sublime della libertà
umana»[3].

Sin dagli albori della storia, questo
rischio ha portato effettivamente al
rifiuto dell’Amore di Dio, con il
peccato originale. S’indebolì così la
capacità di bene della libertà umana
e la volontà restò alquanto incline al
peccato. Poi, i peccati personali
debilitano ancor più la libertà e
quindi il peccato comporta sempre,
in maggiore o minore misura, una



schiavitù (cfr. Rm 6, 17.20). Tuttavia,
«l'uomo rimane sempre libero»[4].
Pur se «la sua libertà è sempre anche
fragile»[5], continua a essere un bene
essenziale di ogni persona umana,
che bisogna proteggere. Dio è il
primo a rispettarla e ad amarla,
perché «non vuole degli schiavi, ma
dei figli»[6].

3. «Laddove è abbondato il peccato,
ha sovrabbondato la grazia» (Rm 5,
20). Con la grazia nasce una nuova e
più alta libertà mediante la quale
«Cristo ci ha liberati» (Gal 5, 1). Il
Signore ci libera dal peccato con le
sue parole e le sue opere: tutte hanno
un’efficacia redentrice. Perciò «in
tutti i misteri della nostra fede
cattolica aleggia il canto alla
libertà»[7]. Vi ricordo spesso la
necessità che Cristo stia al centro
della nostra vita. Per scoprire il
significato più profondo della libertà,
dobbiamo contemplare Lui.
Rimaniamo stupefatti davanti alla



libertà di un Dio che, per puro
amore, decide di annientare se stesso
assumendo una carne come la
nostra. Una libertà che si rivela ai
nostri occhi nel suo passaggio sulla
terra fino al sacrificio della Croce: «Io
offro la mia vita, per poi riprenderla
di nuovo. Nessuno me la toglie, ma la
offro da me stesso» (Gv 10, 17-18).
Non c’è stato nella storia
dell’umanità un atto così
profondamente libero come il darsi
del Signore sulla Croce: Egli «si
consegna alla morte con la piena
libertà dell’Amore»[8].

Il vangelo di san Giovanni narra un
dialogo del Signore con alcuni che
avevano creduto in Lui. Nelle parole
di Gesù risuona con forza una
promessa: «Veritas liberabit vos, la
verità vi farà liberi» (Gv 8, 32). «Qual
è la verità – si domandava san
Josemaría – che inizia e porta a
compimento in tutta la nostra vita il
cammino della libertà? Ve lo dirò



sinteticamente con la gioia e la
sicurezza che derivano dalla
relazione fra Dio e le sue creature:
sapere che siamo opera delle mani di
Dio, che siamo prediletti dalla
Santissima Trinità, che siamo figli di
un Padre eccelso. Chiedo al Signore
che ci aiuti a renderci conto di tutto
questo, ad assaporarlo giorno dopo
giorno: in questo modo agiremo da
persone libere»[9].

4. La nostra filiazione divina fa sì che
la nostra libertà possa espandersi
con tutta la forza che Dio le ha
conferito. Non sarà allontanandoci
dalla casa del Padre che diventiamo
liberi, ma piuttosto abbracciando la
nostra condizione di figli. «Chi non sa
di essere figlio di Dio, non conosce la
più intima delle verità che lo
riguardano»[10]; vive volgendo le
spalle a se stesso, in conflitto con se
stesso. Allora, quanto è liberatorio
sapere che Dio ci ama! Quanto ci
libera il perdono di Dio, che ci



permette di rientrare in noi stessi e
nella nostra vera casa (cfr. Lc 15,
17-24). Anche nel perdonare gli altri,
infine, proveremo questo senso di
liberazione.

La fede nell’amore di Dio per ognuna
e per ognuno di noi (cfr. 1 Gv 4, 16) ci
porta a corrispondere all’amore con
amore. Possiamo amare perché Egli
ci ha amato per primo (cfr. 1 Gv 4,
10). Sapere che l’Amore infinito di
Dio si trova non soltanto all’origine
della nostra esistenza, ma in ogni suo
istante, perché Egli è più intimo a noi
di noi stessi[11], ci colma di
sicurezza. Sapere che Dio ci aspetta
in ogni persona (cfr. Mt 25, 40) e che
vuole farsi presente nelle loro vite
anche attraverso di noi, ci spinge a
cercare di dare a piene mani ciò che
abbiamo ricevuto. E nella nostra vita,
figlie e figli miei, abbiamo ricevuto e
riceviamo molto amore. Darlo a Dio e
agli altri è l’atto più caratteristico
della libertà. L’amore realizza la



libertà, la redime: le fa trovare la sua
origine e il suo fine, nell’Amore di
Dio. «La libertà acquista il suo
autentico significato quando viene
esercitata al servizio della verità che
redime, quando è spesa alla ricerca
dell’Amore infinito di Dio, che ci
scioglie da ogni schiavitù»[12].

Proprio per questo il senso della
filiazione divina conduce a una
grande libertà interiore, a una gioia
profonda e al sereno ottimismo della
speranza: spe gaudentes (Rm 12, 12).
Sapere di essere figli di Dio ci fa
anche amare il mondo, che è uscito
buono dalle mani di Dio nostro
Padre, e ad affrontare la vita con la
chiarezza che si può fare il bene,
vincere il peccato e portare il mondo
a Dio. Papa Francesco l'ha espresso
contemplando la Madonna: «Da
Maria, piena di grazia, impariamo
che la libertà cristiana è qualcosa di
più della semplice liberazione dal
peccato. È la libertà che apre a un



nuovo modo spirituale di
considerare le realtà terrene, la
libertà di amare Dio e i fratelli e le
sorelle con un cuore puro e di vivere
nella gioiosa speranza della venuta
del Regno di Cristo »[13].

Libertà di spirito

5. Agire liberamente, senza alcuna
costrizione, è proprio della dignità
umana e, ancor più, della dignità
delle figlie e dei figli di Dio. Al tempo
stesso è necessario «irrobustire
l'amore per una libertà non
arbitraria, ma resa veramente
umana dal riconoscimento del bene
che la precede»[14]: una libertà
riconciliata con Dio.

Vorrei perciò soffermarmi a
considerare l’importanza della 
libertà di spirito. Non mi riferisco al
significato ambiguo che talvolta
viene dato a questa espressione:
comportarsi in base ai propri
capricci e contro qualunque norma.



In realtà la libertà di tutte le persone
umane è materialmente limitata dai
doveri naturali e dagli impegni
assunti (familiari, professionali,
civili…). Tuttavia, possiamo sempre
agire liberamente se lo facciamo per
amore: «Dilige et quod vis fac: Ama e
fa’ ciò che vuoi»[15]. La vera libertà
di spirito è la capacità e la
disposizione abituale di agire per
amore, soprattutto nell’impegno di
attenersi a ciò che, in ogni
circostanza, Dio chiede a ciascuno.

«Mi ami?» (Gv 21, 17): la vita
cristiana è una risposta libera, piena
di iniziativa e di disponibilità, a
questa domanda del Signore. Perciò
«niente di più falso che opporre la
libertà al dono di sé, perché tale dono
è conseguenza della libertà. Ascoltate
bene: una madre che si sacrifica per
amore dei suoi figli, ha fatto una
scelta; e la misura del suo amore
esprimerà quella della sua libertà. Se
l’amore è grande, la libertà sarà



feconda, e il bene dei figli deriva da
questa benedetta libertà, che
comporta il dono di sé, e deriva da
questo benedetto dono, che è
appunto libertà»[16].

Con queste premesse si comprende
che rafforzare la libertà di ciascuno
non significa diminuire l’esigenza.
Quanto più liberi siamo, più
possiamo amare. E l’amore è
esigente: «Tutto copre, tutto crede,
tutto spera, tutto sopporta» (1 Cor 13,
7). A sua volta, crescere nell’amore è
crescere nella libertà, essere più
liberi. Come afferma san Tommaso
d’Aquino, «Quanto aliquis plus habet
de caritate, plus habet de
libertate»[17]. Quanto più intensa è la
nostra carità, più liberi siamo. Ci
comportiamo con libertà di spirito
anche quando, pur non avendo
voglia di fare una certa cosa o
sembrandoci particolarmente
costosa, la facciamo per amore, vale
a dire, non perché ci piaccia ma



perché vogliamo. «Dobbiamo sentirci
figli di Dio e vivere il desiderio
appassionato di compiere la volontà
del Padre. Fare le cose secondo il
volere di Dio, perché ci va di farle:
ecco il motivo più soprannaturale
della nostra condotta»[18].

6. Anche la gioia è una
manifestazione della libertà di
spirito. «Sul piano umano – ci dice
san Josemaría –, voglio lasciarvi in
eredità l’amore per la libertà e il
buon umore»[19]. Sono due realtà
che sembrano molto diverse ma che
sono collegate, perché sapere di
essere liberi per amare ci fa provare
gioia nell’anima e con essa il buon
umore: uno sguardo al mondo che, al
di là del semplice carattere naturale,
permette di vedere il lato positivo – e
magari divertente – delle cose e delle
situazioni. Come dice Papa
Francesco, Egli «è l’autore della gioia,
il Creatore della gioia. E questa gioia
nello Spirito ci dà la vera libertà



cristiana. Senza gioia noi cristiani
non possiamo diventare liberi.
Diventiamo schiavi delle nostre
tristezze»[20].

Questa gioia è destinata a penetrare
tutta la nostra vita. Dio ci vuole
contenti. Parlando agli Apostoli, Gesù
parla anche a noi: «la mia gioia sia in
voi e la vostra gioia sia piena» (Gv 15,
11). Perciò siamo in grado di
compiere con gioia anche i doveri
che possono sembrare sgradevoli.
Come ci dice san Josemaría «non è
lecito pensare che sia possibile fare
con gioia solamente il lavoro che ci
piace»[21]. Si può fare con gioia – e
non malvolentieri – quello che costa,
quello che non piace, se lo si fa per e
con amore, e dunque liberamente. Il
28 aprile 1963, facendo la sua
orazione a voce alta, san Josemaría
spiegava così l'illuminazione che
aveva ricevuto nel lontano 1931: «Tu
hai fatto in modo, Signore, che io
capissi che avere la Croce vuol dire



trovare la felicità, la gioia. E la
ragione – ora lo vedo con più
chiarezza che mai – è questa: avere
la Croce equivale a identificarsi con
Cristo, è essere Cristo, e dunque
essere figlio di Dio»[22].

7. Tutta la legge divina, e tutto quello
che è volontà di Dio per ciascuno di
noi, non è una legge che soffoca la
libertà; al contrario, è lex perfectae
libertatis (cfr. Gc 1, 25): legge di
perfetta libertà, come il Vangelo
stesso, perché si riassume tutta
quanta nella legge dell’amore, non
solo come norma esteriore che
comanda di amare, ma anche come
grazia interiore che dà la forza di
amare. «Pondus meum amor meus» –
il mio peso è il mio amore, diceva
sant’Agostino[23], riferendosi, non al
fatto evidente che a volta amare
costa, ma che l’amore che portiamo
nel cuore è ciò che ci muove, ciò che
ci porta ovunque. «Eo feror,
quocumque feror», esso mi porta



dovunque mi porto[24].
Domandiamoci: qual è l’amore che
mi porta dovunque?

Chi permette all’Amore di Dio di
impadronirsi del proprio cuore,
sperimenta personalmente fino a che
punto «la libertà e il dono di sé non
sono contraddittori; si sostengono a
vicenda. La libertà si può cedere
soltanto per amore; non riesco a
concepire altro genere di
concessione. Non è un gioco di
parole, più o meno felice. Nel dono di
sé volontario, in ogni istante della
dedicazione, la libertà rinnova
l’amore, e rinnovarsi significa essere
sempre giovane, generoso, capace di
grandi ideali e di grandi
sacrifici»[25]. L’obbedienza a Dio,
così, non è soltanto un atto libero, ma
anche un atto che libera.

«Ho da mangiare un cibo che voi non
conoscete», dice Gesù ai suoi
discepoli: «Mio cibo è fare la volontà



di colui che mi ha mandato e
compiere la sua opera» (Gv 4, 32.34).
Per Gesù, obbedire al Padre è cibo:
ciò che gli dà forza. Lo stesso per noi:
essere discepolo di Gesù, come
spiegava san Giovanni Paolo II,
consiste nell’«aderire alla persona
stessa di Gesù, condividere la sua vita
e il suo destino, partecipare alla sua
obbedienza libera e amorosa alla
volontà del Padre»[26].

Benedetto XVI approfondisce questa
intima relazione tra libertà e dono di
sé: «È in questa sua obbedienza al
Padre che Gesù realizza la propria
libertà come consapevole scelta
motivata dall'amore. Chi è libero più
di Lui che è l'Onnipotente? Egli però
non ha vissuto la sua libertà come
arbitrio o come dominio. L'ha vissuta
come servizio. In questo modo ha
"riempito" di contenuto la libertà,
che altrimenti rimarrebbe "vuota"
possibilità di fare o di non fare
qualcosa. Come la vita stessa



dell'uomo, la libertà trae senso
dall'amore. [...] La libertà cristiana è
dunque tutt’altro che arbitrarietà; è
sequela di Cristo nel dono di sé sino
al sacrificio della Croce. Può
sembrare un paradosso, ma il
culmine della sua libertà il Signore
l’ha vissuto sulla croce, come vertice
dell’amore. Quando sul Calvario gli
gridavano: "Se sei il Figlio di Dio,
scendi dalla croce!", egli dimostrò la
sua libertà di Figlio proprio
rimanendo su quel patibolo per
compiere fino in fondo la volontà
misericordiosa del Padre»[27].

«Mi hai sedotto, Signore, e io mi sono
lasciato sedurre. Mi hai fatto forza e
hai prevalso» (Ger 20, 7). Che
ampiezza di sentimenti c'è in questa
preghiera del profeta Geremia!
Riconoscere la propria vocazione
come un dono di Dio – e non come un
banale intrico di obblighi – anche
quando si soffre, è pure una
manifestazione di libertà di spirito.



Come è liberatorio sapere che Dio ci
ama come siamo e, in primo luogo, ci
chiama a lasciarci amare da Lui.

8. Libertà di spirito significa anche
non vincolarci a obblighi inesistenti,
saper fare a meno e cambiare con
flessibilità tanti particolari della vita
che dipendono dalla nostra libera
iniziativa. Come ci ha scritto ormai
venti anni fa don Javier, «vi sono,
naturalmente, azioni dovute e altre
che non lo sono nella loro concreta
materialità; ma sia nelle prime che
attraverso le seconde dobbiamo
cercare liberamente e
responsabilmente di adempiere il
comandamento supremo dell’amore
di Dio: così saremo liberi e
obbedienti nello stesso tempo e in
qualunque momento»[28].

Dobbiamo conservare sempre
nell’Opera quel clima di fiducia e di
libertà che ci permette di esporre a
chi spetta ciò che ci preoccupa,



parlare di ciò che non
comprendiamo o che ci sembra si
debba migliorare. Nello stesso tempo
questo clima di fiducia si nutre anche
della lealtà e della pazienza per
sopportare, con serenità e buon
umore, le limitazioni umane, le
situazioni che infastidiscono…
Questo fa un buon figlio, che,
nell’esercizio della propria libertà,
protegge beni più grandi rispetto al
suo punto di vista personale, anche
quando è convinto di avere ragione:
beni come l’unità e la pace familiare,
che non hanno prezzo. Invece,
«quando le nostre idee personali ci
dividono dagli altri, quando ci
portano a rompere la comunione con
i nostri fratelli, a rompere l’unità, è
evidente allora che non operiamo
secondo lo spirito di Dio»[29].

9. Sebbene talvolta alcune situazioni
ci possano far soffrire, Dio se ne
serve spesso per farci identificare
con Gesù. Come dice la lettera agli



Ebrei, Egli «imparò l’obbedienza
dalle cose che patì» (Eb 5, 8) e così
«divenne causa di salvezza eterna
per tutti coloro che gli
obbediscono» (5, 9): ci ha portato la
libertà dei figli di Dio. Accettare i
limiti umani che tutti abbiamo, senza
rinunciare a superarli per quanto
possibile, è pure manifestazione e
fonte di libertà di spirito. Pensate,
per contrasto, al triste atteggiamento
del figlio maggiore della parabola (Lc
15, 25-30): rinfaccia a suo padre le
tante cose che nel tempo aveva
accumulato con amarezza nella sua
anima e non è neppure capace di
unirsi alla gioia familiare. La sua
libertà un po’ per volta era diventata
piccola ed egoista, incapace di amare,
di capire che «tutto ciò che è mio è
tuo» (Lc 15, 31). Viveva nella sua
casa, ma non era libero, perché il suo
cuore era altrove.

Com’è bella, piuttosto, la storia di Rut
la moabita, nella quale libertà e



generosità radicano in un profondo
senso di appartenenza alla famiglia.
Commuove vedere come questa
donna risponde all’insistenza della
suocera, che la invitava a rifarsi una
vita per conto suo: «Non insistere con
me perché ti abbandoni e torni
indietro senza di te; perché dove
andrai tu andrò anch’io; dove ti
fermerai mi fermerò; il tuo popolo
sarà il mio popolo e il tuo Dio sarà il
mio Dio; dove morirai tu, morirò
anch’io e vi sarò sepolta» (Rt 1,
16-17).

Contemplando la Vergine Santissima,
infine, appare ancora più chiaro che
la libertà si manifesta nella dedizione
fedele. «Pensate al momento sublime
in cui l’Arcangelo Gabriele annuncia
a Maria il disegno dell’Altissimo. La
Madonna ascolta, fa una domanda
per capire meglio che cosa il Signore
le chiede; poi, la risposta sicura: fiat!
(Lc 1, 38) – avvenga di me quello che



hai detto –, frutto della migliore
libertà: quella di scegliere Dio»[30].

Formare e governare persone libere

10. Nella formazione, ha un ruolo
importante la direzione spirituale
personale, che deve svolgersi sempre
in un clima di libertà e deve mirare a
formare persone che si sentano
«libere come uccelli»[31]. In tal
senso, san Josemaría, riferendosi a
coloro che ricevono i colloqui
personali dei loro fratelli, scrive che
«l’autorità del direttore spirituale
non è potestà. Lasciate sempre alle
anime una grande libertà di spirito.
Pensate a quello che vi ho detto tante
volte: perché ne ho voglia, mi sembra
il motivo più soprannaturale di tutti.
La funzione del direttore spirituale è
quella di aiutare a far sì che l’anima
desideri – che abbia voglia – di
compiere la volontà di Dio. Non
comandate, consigliate»[32]. Con i
consigli della direzione spirituale si



fa in modo di assecondare l’azione
dello Spirito Santo in ogni anima e di
aiutarla a porsi davanti a Dio e
davanti ai propri doveri con libertà e
responsabilità personali perché, «nel
creare le anime, Dio non si ripete.
Ciascuno è fatto come è fatto, e
bisogna trattare ciascuno così come
Dio lo ha fatto e nel modo in cui Dio
lo guida»[33].

Accanto al consiglio, di solito, ci potrà
essere l’esortazione affettuosa che
ribadisce il convincimento che vale
sempre la pena sforzarci di essere
fedeli per amore, liberamente. Nella
direzione spirituale, qualche volta, si
può anche dare – con chiarezza ma
sempre con affetto e delicatezza – un
“consiglio imperativo”, che ricordi
l’obbligo di compiere un dovere. La
cogenza di tale consiglio, tuttavia,
non verrà dal consiglio stesso, ma da
quel dovere. Quando si è in
confidenza, si può e si deve parlare
così, e chi riceve l' avvertimento lo



gradisce, perché riconosce in quel
gesto la fortezza e l’affetto di un
fratello maggiore.

11. La formazione, durante l’intera
vita, senza trascurarne la necessaria
esigenza, deve tendere in grande
misura ad aprire orizzonti. Se invece
ci limitassimo alla reciproca
esigenza, potremmo finire per
vedere soltanto ciò che non
riusciamo a fare, i nostri difetti e i
nostri limiti, dimenticandoci la cosa
più importante: l’amore di Dio per
noi.

In questo stesso contesto, ricordiamo
che san Josemaría ci ha insegnato
che «nell’Opera siamo molto amici
della libertà e lo siamo anche nella
vita interiore: non siamo legati a
schemi o a metodi [...]. C’è – deve
esserci – molta autodeterminazione
fin nella vita spirituale»[34]. Per
questo, la sincerità nella direzione
spirituale, che ci muove ad aprire



liberamente l’anima per ricevere un
consiglio, ci spinge anche
all’iniziativa personale, a esporre con
libertà possibili punti della nostra
lotta interiore per identificarci
sempre più con Cristo.

Per questo la formazione, pur
trasmettendo a tutti uno stesso
spirito, non produce uniformità, ma
unità. In un modo espressivo, san
Josemaría diceva che nell’Opera «si
può percorrere il cammino in molte
maniere. Si può andare sulla destra o
sulla sinistra, oppure a zig-zag, a
piedi o a cavallo. Ci sono centomila
modi di percorrere il cammino
divino: a seconda delle circostanze,
sarà obbligatorio per ciascuno,
perché glielo impone la sua
coscienza, seguire uno di questi
modi. L’unica cosa indispensabile è
non sviarsi»[35]. Lo spirito
dell’Opera, come il Vangelo, non si
sovrappone alla nostra natura, ma la



vivifica: è un seme destinato a
crescere nel terreno di ciascuno.

12. Nella formazione, è importante
anche evitare che un’eccessiva
smania di sicurezza o di protezione
faccia rattrappire l’anima, la
immiserisca. «Coloro che hanno
incontrato Cristo non possono
chiudersi nel loro ambiente: sarebbe
una ben triste cosa questo
immiserimento! Devono aprirsi a
ventaglio per arrivare a tutte le
anime»[36]. Com’è importante,
dunque, formarci nella necessità di
vivere senza la paura di sbagliare,
senza la paura di non essere
all’altezza, senza la paura di un
ambiente ostile e, con visione
soprannaturale, lasciarci
coinvolgere, con prudenza e
determinazione, impegnarci nel
nostro ambiente sociale e
professionale.



Pertanto, l’amore per la libertà si
manifesta anche nella spontaneità e
nell’iniziativa nell’apostolato, che è
compatibile con gli incarichi
apostolici specifici. È importante
tenere sempre molto presente che «il
nostro apostolato è soprattutto un
apostolato personale»[37]. Questo
stesso principio è valido al livello
della promozione di attività
apostoliche da parte dei Direttori:
«Non ho mai voluto legarvi ma, al
contrario, vi ho lasciato agire con
grande libertà. Nella vostra azione
apostolica dovete avere iniziativa,
entro i margini amplissimi fissati dal
nostro spirito, per trovare – in ogni
luogo, in ogni ambiente e in ogni
tempo – le attività che meglio si
adattano alle circostanze»[38].

13. Un’altra importante espressione
dell’amore per la libertà si manifesta
nel governo pastorale, che compete
al Prelato e ai suoi Vicari, con l’aiuto
dei relativi Consigli. Meditiamo



ancora una volta con gratitudine,
queste parole di nostro Padre: «Come
conseguenza dello spirito di libertà,
la formazione – e il governo –
nell’Opera si fonda sulla fiducia [...].
Non si ottiene nulla con un governo
fondato sulla diffidenza. Invece è
fecondo comandare e formare
rispettando le anime, sviluppando in
esse la vera e santa libertà dei figli di
Dio, insegnando loro ad
amministrare la propria libertà.
Formare e governare è amare»[39].

Comandare rispettando le anime
vuol dire, in primo luogo, rispettare
delicatamente l’interiorità delle
coscienze, senza confondere il
governo con la direzione spirituale. Il
rispetto, poi, porta a distinguere i
precetti da quelli che sono soltanto
utili esortazioni, consigli o
suggerimenti. In terzo luogo – ma
non per questo meno importante –
significa governare con tale fiducia
negli altri che si tiene sempre



presente, nella misura del possibile,
il parere degli interessati. Questo
atteggiamento di coloro che
governano, la loro capacità di
ascolto, è una stupenda
dimostrazione che l’Opera è famiglia.

Abbiamo anche una grata esperienza
della piena libertà che c'è nell’Opus
Dei rispetto alle questioni
economiche, politiche, teologiche
opinabili, ecc. «In tutto ciò che non è
di fede, ognuno pensa e agisce come
vuole, con pienissima libertà e con
pienissima responsabilità personale.
Il pluralismo, che è la conseguenza
logica e sociologica di questo fatto,
non costituisce in modo alcuno un
problema per l’Opera: anzi, tale
pluralismo è una manifestazione di
buono spirito»[40]. Questo
pluralismo deve essere amato e
favorito, anche se a volte, forse, la
diversità a qualcuno può risultare
costosa. Chi ama la libertà riesce a
vedere quel che c'è di positivo e di



amabile in ciò che pensano e
operano gli altri in questi vasti
ambiti.

Quanto al modo di governare, san
Josemaría stabilì e ricordò sempre
con forza la collegialità, che è
un’altra manifestazione dello spirito
di libertà che impregna la vita
nell’Opus Dei: «Vi ho ripetuto
spessissimo e lo ripeterò molto più
spesso ancora finché vivrò, che
nell’Opera voglio, a tutti i livelli, un
governo collegiale: perché non si
cada nella tirannia. È una questione
di prudenza, perché con un governo
collegiale le cose si studiano meglio,
si possono correggere gli errori, si
può assicurare maggiore efficacia
alle attività apostoliche già ben
avviate»[41].

La collegialità non è soltanto o
principalmente un metodo o un
sistema per prendere decisioni; è,
anzitutto, uno spirito, basato sulla



convinzione che tutti possiamo e
abbiamo bisogno di ricevere dagli
altri lumi e dati che ci aiutino a
migliorare e persino a cambiare la
nostra opinione. Al tempo stesso, ciò
comporta precisamente il rispetto –
e, più ancora, il positivo sostegno –
della libertà degli altri, perché
possano esporre senza difficoltà
alcuna i loro punti di vista.

Rispetto e difesa della libertà
nell’apostolato

14. L’apostolato ha origine dal
sincero desiderio di rendere più
facile agli altri l’incontro con Cristo o
una maggiore intimità con Lui. «Il
nostro atteggiamento - di fronte alle
anime - si riassume così, in questa
espressione dell’Apostolo, che è quasi
un grido: caritas mea cum omnibus
vobis in Christo Iesu! (1 Cor 16, 24): il
mio affetto per tutti voi, in Cristo
Gesù. Con la carità, sarete seminatori
di pace e di allegria nel mondo,



amando e difendendo la libertà
personale delle anime, la libertà che
Cristo rispetta e ci ha ottenuto (cfr. 
Gal 4, 31)»[42].

In primo luogo, amiamo la libertà
delle persone che cerchiamo di
aiutare ad avvicinarsi al Signore,
nell’apostolato di amicizia e di
confidenza, che san Josemaría ci
invita a svolgere con la
testimonianza e la parola. «Anche
nell’azione apostolica, anzi,
soprattutto nell’azione apostolica,
vogliamo che non ci sia neppure la
più piccola traccia di coazione. Dio
vuole che lo si serva in libertà, e,
pertanto, non sarebbe onesto un
apostolato che non rispetta la libertà
delle coscienze»[43].

La vera amicizia comporta un
sincero affetto mutuo, che è la vera
protezione della libertà e
dell’intimità reciproche. L’apostolato
non si sovrappone all’amicizia,



perché – come vi ho scritto – «non
facciamo apostolato, siamo
apostoli!»[44]: l’amicizia stessa è
apostolato; l’amicizia stessa è un
dialogo, nel quale diamo e riceviamo
luce; nel quale nascono progetti, in
una reciproca trasmissione di nuove
prospettive; nel quale ci rallegriamo
di ciò che è buono e ci sosteniamo
nelle difficoltà; nel quale ce la
godiamo, perché Dio ci vuole
contenti.

15. Come sapete, il proselitismo,
inteso nel senso originario, è una
realtà positiva, equivalente
all’attività missionaria di diffusione
del Vangelo[45]. Così l’ha sempre
concepito san Josemaría e non nel
senso negativo che questo termine ha
progressivamente acquistato in
tempi più recenti. Eppure è
necessario tenere presente che, a
prescindere da ciò che noi
vorremmo, a volte le parole
assumono connotazioni diverse da



quelle che avevano in origine.
Pertanto, valutate, in funzione del
contesto, l’opportunità di utilizzare
questo termine, perché talvolta i
vostri interlocutori potrebbero
capire una cosa diversa da ciò che
intendete dire.

Il rispetto e la difesa della libertà di
tutti si manifesta anche – semmai
molto di più – quando si prospetta a
una persona la possibilità della
chiamata di Dio all’Opera. Libertà
per chiedere consiglio a chiunque e,
soprattutto piena libertà nel
discernimento della propria possibile
vocazione e nella decisione che ne
consegue. San Josemaría,
commentando una espressione forte
del Vangelo, il compelle intrare –
obbligali a entrare – della parabola
(Lc 14, 23), scrive: «Il compelle intrare
che dovete vivere nel proselitismo,
non è una specie di spintone
materiale, bensì l’abbondanza di
luce, di dottrina; lo stimolo spirituale



della vostra preghiera e del vostro
lavoro, che è testimonianza autentica
della dottrina; il cumulo di sacrifici
che sapete offrire; il sorriso che vi
viene alle labbra, perché siete figli di
Dio: filiazione, che vi colma di serena
felicità – anche se nella vostra vita a
volte non mancano le contrarietà –,
che gli altri vedono e invidiano.
Aggiungete a tutto questo il vostro
garbo e la vostra simpatia umana, e
avremo il contenuto del compelle
intrare»[46]. Come risulta chiaro,
allora, che l’Opera cresce e deve
crescere sempre in un clima di
libertà, presentando – con decisione
e con semplicità – la bellezza
abbagliante di vivere con Dio.

***

16. Veritas liberabit vos (Gv 8, 32).
Tutte le promesse di liberazione che
si succedono nel corso dei secoli sono
vere nella misura in cui si nutrono
della Verità su Dio e sull’uomo; la



Verità, che è una Persona: Gesù, Via,
Verità e Vita (cfr. Gv 14, 6). «Anche
oggi, dopo duemila anni, il Cristo
appare a noi come Colui che porta
all'uomo la libertà basata sulla
verità, come Colui che libera l'uomo
da ciò che limita, menoma e quasi
spezza alle radici stesse, nell'anima
dell'uomo, nel suo cuore, nella sua
coscienza, questa libertà»[47].

Dio ci ha dato la libertà per sempre:
questo dono non è una cosa
transitoria, da esercitare solamente
durante questa vita sulla terra. La
libertà, come l’amore, «non avrà mai
fine» (1 Cor 13, 8): rimane anche in
Cielo. Il nostro cammino per arrivare
in Cielo è proprio un cammino verso
la libertà della gloria dei figli di Dio: 
in libertatem gloriæ filiorum Dei (Rm
8, 21). In Cielo la libertà non soltanto
non scomparirà, ma raggiungerà la
sua pienezza: abbracciare l’Amore di
Dio. «Un grande Amore ti aspetta in
Cielo: senza tradimenti, senza



inganni: tutto l’Amore, tutta la
bellezza, tutta la grandezza, tutta la
scienza...! E senza stancare: ti sazierà
senza saziarti»[48]. Se siamo fedeli,
con la misericordia di Dio, in Cielo
saremo pienamente liberi, per la
pienezza dell’amore.

Con grandissimo affetto vi benedice

vostro Padre

Roma, 9 gennaio 2018, anniversario
della nascita di san Josemaría

[1] San Josemaría, Lettera 31-V-1954,
n. 22.

[2] Papa Francesco, Es. Ap. Evangelii
gaudium, 24-XI-2013, n. 170.

[3] San Josemaría, Lettera 24-X-1965,
n. 3.



[4] Benedetto XVI, Enc. Spe salvi, 30-
XI-2007, n. 24.

[5]Ibid.

[6] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 129.

[7] San Josemaría, Amici di Dio, n. 25.

[8] San Josemaría, Via Crucis, X
stazione.

[9] San Josemaría, Amici di Dio, n. 26.

[10] Ibid.

[11] Cfr. Sant’Agostino, Confessioni
III, 6, 11.

[12] San Josemaría, Amici di Dio, n.
27.

[13] Papa Francesco, Omelia, 15-
VIII-2014.

[14] Benedetto XVI, Enc. Caritas in
veritate, 29-VI-2009, n. 68.



[15] Sant’Agostino, In Epist. Ioan. ad
Parthos, VII, 8.

[16] San Josemaría, Amici di Dio, n.
30.

[17] San Tommaso, In III Sent., d. 29,
q. un., a. 8, qla. 3 s.c. 1.

[18] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 17.

[19] San Josemaría, Lettera 31-
V-1954, n. 22.

[20] Papa Francesco, Omelia, 31-
V-2013.

[21] San Josemaría, Lettera-29-
XII-1947, n. 106.

[22] San Josemaría, appunti di una
meditazione, 28-IV-1963.

[23] Sant’Agostino, Confessioni, XIII,
9, 10.

[24] Ibid.



[25] San Josemaría, Amici di Dio, n.
31.

[26] San Giovanni Paolo II, Enc. 
Veritatis splendor, 6-VIII-1993, n. 19.

[27] Benedetto XVI, Discorso
all’Angelus, 1-VII-2007.

[28] Javier Echevarría, Lettera
pastorale, 14-II-1997, n. 15.

[29] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 17.

[30] San Josemaría, Amici di Dio, n.
25.

[31] San Josemaría, Lettera 14-
IX-1951, n. 38.

[32] San Josemaría, Lettera 8-
VIII-1956, n. 38.

[33] Ibid.

[34] San Josemaría, Lettera 29-
IX-1957, n. 70.



[35] San Josemaría, Lettera 2-II-1945,
n. 19.

[36] San Josemaría, Solco, n. 193.

[37] San Josemaría, Lettera 2-X-1939,
n. 10

[38] San Josemaría, Lettera 24-
X-1942, n. 46.

[39] San Josemaría, Lettera 6-V-1945,
n. 39.

[40] San Josemaría, Colloqui, n. 98.

[41] San Josemaría, Lettera 24-
XII-1951, n. 5.

[42] San Josemaría, Lettera 16-
VII-1933, n. 3.

[43] San Josemaría, Lettera 9-I-1932,
n. 66.

[44] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 14-II-2017, n. 9.



[45] Cfr. Congregazione per la
Dottrina della Fede, Nota dottrinale
intorno ad alcuni aspetti della
evangelizzazione, 3-XII-2007, n. 12 e
nota 49.

[46] San Josemaría, Lettera 24-
X-1942, n. 9.

[47] San Giovanni Paolo II, Enc. 
Redemptor hominis, 4-III-1979, n. 12.

[48] San Josemaría, Forgia, n. 995.

Copyright © Prælatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei (Proibita qualsiasi
divulgazione pubblica, totale o
parziale, senza l'autorizzazione
esplicita del titolare del copyright).

(Pro manuscripto)

pdf | documento generato
automaticamente da https://

https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-9-gennaio-2018/


opusdei.org/it-it/article/lettera-del-
prelato-9-gennaio-2018/ (24/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-9-gennaio-2018/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-9-gennaio-2018/

	Lettera pastorale (9 gennaio 2018)

