
opusdei.org

Lettera del prelato
(19 marzo 2022) |
Fedeltà

In questa lettera pastorale il
prelato dell'Opus Dei riflette su
alcuni aspetti della fedeltà a
Cristo e alla vocazione
all'Opera, riferendosi agli
insegnamenti di san Josemaría.

30/03/2022

Fedeltà apostolica

Fedeltà alla vocazione e vita ordinaria



Ciò che è permanente e ciò che può
cambiare nella vita dell’Opera

Carissimi, Gesù protegga le mie figlie
e i miei figli!

Fedeli, vale la pena!

1. Con questa espressione familiare,
che ispirò tanti anni fa una canzone,
san Josemaría ci incoraggiava a
essere molto fedeli. Ricordo spesso
che la cantammo il 23 agosto 1963,
durante un corso estivo a Pamplona,
in un incontro familiare con nostro
Padre. Alcuni di noi notarono che,
ascoltandoci cantare queste parole,
nostro Padre ripeteva sottovoce vale
la pena, vale la pena; ci sembrò
un’espressione spontanea della sua
esperienza viva. Ne era valsa la pena
di portare avanti l’Opera: tanto
lavoro, tanta sofferenza, tante
difficoltà… ma anche tanta gioia. La



fedeltà è necessariamente lieta,
anche in presenza del dolore; una
letizia nel Signore, che è la nostra
forza (cfr. Ne 8, 10).

Fedeltà è un concetto ampio, che
racchiude diversi significati:
“Esattezza o diligenza
nell’esecuzione di qualcosa”, “copia
conforme di un testo”, “compimento
scrupoloso di un dovere, di una
promessa”, e così via. La fedeltà ha
un rilievo tutto particolare nella
relazione fra persone, nel suo aspetto
umanamente più profondo: l’amore.
“La fedeltà nel tempo è il nome
dell’amore”[1]. L’amore autentico è
per se stesso definitivo, è fedele,
anche se può venir meno a causa
della debolezza umana.

La fedeltà abbraccia tutte le
dimensioni della nostra vita, poiché
coinvolge la persona tutta intera:
intelligenza, volontà, sentimenti,
relazioni e memoria. Vorrei che in



queste brevi pagine, pensando al
centenario della fondazione
dell’Opera che si sta avvicinando, ci
soffermassimo a meditare solo su
alcuni aspetti, guidati soprattutto da
testi di san Josemaría.

Fedeltà alla vocazione, fedeltà a Cristo

2. La vocazione cristiana, in
qualunque sua espressione, è una
chiamata di Dio alla santità. Una
chiamata dell’amore di Dio al nostro
amore, in un rapporto in cui la
fedeltà divina ci precede sempre: Dio
è fedele (2 Ts 3, 3; cfr. 1 Cor 1, 9). “La
nostra fedeltà non è altro che una
risposta alla fedeltà di Dio. Dio che è
fedele alla sua parola, che è fedele
alla sua promessa”[2].

La fede nella fedeltà divina dà forza
alla nostra speranza, nonostante la
nostra personale debolezza ci porti a
volte a non essere del tutto fedeli nel
poco e forse, talvolta, anche nel
molto. Ecco allora che la fedeltà



consiste nel percorrere, con la grazia
di Dio, la strada del figlio prodigo
(cfr. Lc 15, 11-32). La fedeltà a
Cristo richiede di rimanere
sempre vigili, perché non
possiamo confidare nelle nostre
povere forze. Dobbiamo lottare
continuamente, fino all’ultimo
istante del nostro itinerario
terreno: è il nostro destino[3].

Dobbiamo cercare con perseveranza
l’unione con il Signore. Questa
unione con Gesù la cerchiamo e la
troviamo nel lavoro, nella famiglia,
in tutto…; soprattutto nell’Eucaristia,
nella Penitenza e nella preghiera. E
poi, non siamo soli; possiamo contare
anche sull’aiuto degli altri,
soprattutto nella direzione spirituale
personale. Dobbiamo essere grati di
poter aprire la nostra anima con
sincerità, per ricevere
incoraggiamento e consiglio nel
cammino di crescita del nostro
amore di Dio. Laddove si alimenta il



nostro amore, si rafforza la nostra
fedeltà: Innamorati e non “lo”
lascerai[4].

3. La fedeltà si rivela soprattutto
nello sforzo e nella sofferenza.
L’esempio di Maria nostra Madre, la
Vergine fedele, ci illumina anche in
questo: “Perciò può chiamarsi fedeltà
solo una coerenza che dura per tutta
la lunghezza della vita. Il fiat di
Maria nell’Annunciazione ritrova la
sua pienezza nel fiat silenzioso
ch’essa ripete ai piedi della Croce”[5].

Con l’aiuto di Dio, possiamo essere
fedeli, procedere nel cammino di
identificazione con Cristo, cosicché i
nostri modi di pensare, di voler bene,
di vedere le persone e il mondo siano
sempre più simili ai suoi, grazie a un
continuo cominciare e ricominciare
in cui la consapevolezza della
nostra filiazione divina riempie di
gioia la nostra conversione[6]. Si
avvererà così nella nostra vita



l’esortazione di san Paolo ai Filippesi:
Abbiate in voi gli stessi sentimenti di
Cristo Gesù (Fil 2, 5).

4. L’incontro e l’unione con Cristo si
compiono nella Chiesa, che è
visibilmente un Popolo composto da
molti popoli; costitutivamente è
Corpo di Cristo e operativamente è
sacramento: tutta la salvezza viene
da Cristo mediante la Chiesa,
soprattutto perché la Chiesa fa
l’Eucaristia e l’Eucaristia fa la Chiesa.

Il fatto, sempre verificabile, che la
Chiesa è formata da uomini e donne
deboli, pieni di errori, come noi, non
deve diminuire il nostro amore nei
suoi confronti. Non dimentichiamoci
mai, soprattutto, che la Chiesa è
questo: Cristo presente in mezzo a
noi, Dio che viene incontro
all’umanità per salvarla,
chiamandoci con la sua
rivelazione, santificandoci con la
sua grazia, sostenendoci con il suo



continuo aiuto nelle piccole e
grandi battaglie della vita
quotidiana[7].

La fedeltà a Cristo è, pertanto, fedeltà
alla Chiesa. Nella Chiesa cerchiamo
di vivere e di alimentare l’unione con
tutti, in particolare con i Vescovi e, in
modo speciale, con il Romano
Pontefice, principio visibile di unità
nella fede e di comunione.
Manteniamo sempre viva in ciascuno
di noi quell’aspirazione di nostro
Padre: Omnes cum Petro ad Iesum
per Mariam!

La fedeltà a Cristo e alla Chiesa
significa per noi fedeltà alla nostra
vocazione all’Opus Dei, vivendo lo
spirito che abbiamo ricevuto da san
Josemaría, che è stato ed è per
davvero nostro Padre nell’Opera. Lo
spiegava così in una lettera di molti
anni fa per tutti i suoi figli: Non
posso fare a meno di innalzare la
mia anima riconoscente al



Signore, dal quale ha origine ogni
discendenza in cielo e sulla terra
(Ef 3, 15), per avermi dato questa
paternità spirituale che, con la
sua grazia, ho assunto con la
piena consapevolezza di stare
sulla terra soltanto per darvi
compimento. Per questo, vi amo
con cuore di padre e di madre[8].
Essere figlie e figli fedeli di san
Josemaría è il nostro cammino
vocazionale per essere figlie e figli
fedeli di Dio in Cristo.

Ricorderete poi queste parole di
nostro Padre: La chiamata di Dio
esige da noi fedeltà intangibile,
ferma, verginale, lieta, indiscussa,
alla fede, alla purezza e al
cammino[9]. Ora mi soffermo
soltanto a sottolineare la gioia. Una
fedeltà che è libera corrispondenza
alla grazia di Dio, vissuta con gioia e
anche con buon umore. Quanto ci
aiuta ricordare anche queste sue
parole: Sul versante umano, voglio



lasciarvi in eredità l’amore per la
libertà e il buon umore[10].

5. Considerando la fedeltà nell’Opera,
come non andare con il pensiero al
beato Álvaro? Ricordo che il 19
febbraio del 1974, in un momento in
cui don Álvaro era assente, san
Josemaría disse di lui: Vorrei che lo
imitaste in molte cose, ma
soprattutto nella sua lealtà […].
Ha avuto sempre un sorriso e una
fedeltà incomparabili[11]. Rivolgo
spesso lo sguardo alle parole della
Scrittura vir fidelis multum
laudabitur (Prv 28, 20: l’uomo leale
sarà colmo di benedizioni), incise
sull’architrave di una porta della
Villa Vecchia, che immette proprio
nella stanza che don Álvaro occupò
per molti anni.

Innalzo la mia anima al Signore
ringraziando anche per la fedeltà di
tante donne e di tanti uomini che ci
hanno preceduto nel cammino e ci



hanno lasciato una testimonianza
preziosa del vale la pena che ho
evocato all’inizio di queste pagine.

Nostro Padre diceva che ogni
persona che si avvicina all’Opera,
anche per poco tempo, conserverà
sempre il nostro affetto. Si riferiva
anche a coloro che sono rimasti per
un certo tempo nell’Opera e poi
hanno intrapreso altre strade; e a chi,
in qualche caso, si fosse sentito ferito
chiediamo perdono di tutto cuore.

Fedeltà apostolica

6. La vocazione cristiana alla santità,
all’identificazione con Cristo, è
sempre e comunque vocazione
apostolica: Non è possibile scindere
vita interiore e apostolato, come
non è possibile scindere in Cristo
la sua condizione di Dio-Uomo e la
sua missione di Redentore[12].

In ogni epoca – nella nostra lo
osserviamo in misura



impressionante – c’è nel mondo una
sete immensa di Dio, spesso
inconsapevole. Si avverano una volta
ancora le parole del profeta: Ecco,
verranno giorni – oracolo del Signore
Dio – in cui manderò la fame nel
paese; non fame di pane né sete di
acqua, ma di ascoltare le parole del
Signore (Am 8, 11).

Quante volte avremo meditato la
vibrante esortazione di san
Josemaría: Carissimi: Gesù ci
sprona. Vuole essere innalzato di
nuovo, non sulla Croce, ma nella
gloria di tutte le attività umane,
per attirare a sé tutte le cose (Gv
12, 32)![13].

Quando si sperimentano le difficoltà
che la vita cristiana trova in questo
mondo (ateismo, indifferenza,
relativismo, naturalismo
materialistico, edonismo…), viene in
mente l’affermazione di san
Giovanni: Non amate il mondo, né le



cose del mondo! (1 Gv 2, 15), che si
riferisce a ciò che nel mondo si
oppone a Dio e che egli compendia
nella triplice concupiscenza (cfr. 1 Gv
2,16). Ma, allo stesso tempo, il
mondo, creato da Dio, è buono: Dio
infatti ha tanto amato il mondo da
dare il Figlio unigenito, perché
chiunque crede in lui non vada
perduto, ma abbia la vita eterna (Gv
3, 16).

7. Sforziamoci di amare il mondo
appassionatamente[14], come nostro
Padre, perché è il luogo del nostro
incontro con Dio e la via che conduce
alla vita eterna. Un amore che
esclude la mondanità: siamo del
mondo, ma non per questo
desideriamo essere mondani. Ad
esempio, viviamo lo spirito e la
pratica della povertà, che ci libera da
tanti legami e ci fa ascoltare, con
atteggiamento positivo, san Paolo che
ci assicura: Tutto è vostro! Ma voi
siete di Cristo e Cristo è di Dio (1 Cor



3, 22-23). La testimonianza di
persone che vivono con sobrietà e
austerità è, oggi e sempre, un modo
di essere sale e luce in questo mondo
che siamo chiamati a trasformare
con l’amore di Cristo.

Davanti a questa realtà – tutto è
vostro –, ci rallegriamo delle gioie
degli altri, godiamo di tutte le cose
buone che ci circondano e ci
sentiamo ingaggiati dalle sfide dei
giorni nostri. Allo stesso tempo,
siamo colpiti nel profondo dell’anima
dall’attuale condizione del mondo, in
particolare dalla triste realtà della
guerra e da altre situazioni di grande
indigenza e di sofferenza che
affliggono tantissime persone,
soprattutto le più deboli. Ma, ripeto,
non soccombiamo al pessimismo;
invece, ravviviamo la fede nella
vitalità del Vangelo, che è potenza di
Dio per la salvezza di chiunque crede
(Rm 1, 16), e la fede nei mezzi:
preghiera, mortificazione, Eucaristia!



e lavoro. Così manterremo una
visione del mondo ricca di speranza.

La fede è la base della fedeltà. Non è
fiducia vana nelle nostre capacità
umane ma fede in Dio, che è
fondamento della speranza (cfr. Eb
11,1). “Dio è il fondamento della
speranza – non un qualsiasi dio, ma
quel Dio che possiede un volto
umano e che ci ha amati sino alla
fine: ogni singolo e l’umanità nel suo
insieme»[15].

Ascoltiamo ancora nostro Padre: Se
sarete fedeli, il Signore, per mano
vostra, opererà meraviglie, come
frutto della vostra silenziosa e
umile abnegazione. Rivivrete quel
passo di san Luca: i settantadue
tornarono pieni di gioia, dicendo:
“Signore, anche i demoni si
sottomettono a noi nel tuo nome” 
(Lc 10, 17)[16].

Fedeltà alla vocazione e vita ordinaria



8. Nella vita di ciascuno possono
darsi, di tanto in tanto, circostanze
fuori dal comune, ma sappiamo bene
che l’unione con il Signore e la nostra
missione apostolica, svolta insieme
con Lui, si realizzano
fondamentalmente nella vita
ordinaria: famiglia, professione,
amicizie, doveri sociali…: «Essa è il
principale luogo del nostro incontro
con Dio»[17], ci ricordava don Javier in
uno dei suoi primi scritti.

Trovare il Signore nell’intero
trascorrere di ogni giornata significa
scoprire il valore del poco, delle
piccole cose, dei dettagli in cui
possiamo continuamente dimostrare
l’amore di Dio e del prossimo. Gesù
stesso ci ha detto: Chi è fedele in cose
di poco conto, è fedele anche in cose
importanti; e chi è disonesto in cose di
poco conto, è disonesto anche in cose
importanti (Lc 16, 10). Una fedeltà nel
poco che il Signore premia con la



grandezza della sua stessa gioia (cfr.
Mt 25, 21).

La nostra esperienza ci dimostra che
la fedeltà nel poco non è pochezza;
tutt’altro: La perseveranza nelle
piccole cose, per Amore, è
eroismo[18]. È l’amore che conferisce
il valore più grande a tutti gli sforzi
umani. La fedeltà è fedeltà a un
impegno preso per amore, e l’amore
di Dio è il senso ultimo della libertà.
Questa libertà di spirito dona la
capacità di amare ciò che deve essere
fatto, anche quando comporta un
sacrificio, e allora possiamo
sperimentare ciò che Gesù ci
assicura: Prendete il mio giogo sopra
di voi e imparate da me, che sono mite
e umile di cuore, e troverete ristoro
per la vostra vita. Il mio giogo infatti è
dolce e il mio peso leggero (Mt 11,
29-30). Sant’Agostino spiega:
“Quando uno ama, le fatiche non
sono in alcun modo pesanti […].
Quando si ama, non si fatica, o, se si



fatica, questa stessa fatica è
amata”[19].

9. Sappiamo bene che trovare Dio,
amare Dio, è inseparabile dall’amare
e dal servire gli altri; che i due
comandamenti della carità sono
inseparabili. Con l’amore fraterno,
che è segno certo di vita
soprannaturale, costruiamo la nostra
fedeltà e rendiamo più lieta la fedeltà
degli altri: Noi sappiamo che siamo
passati dalla morte alla vita, perché
amiamo i fratelli (1 Gv 3, 14). Con che
forza san Josemaría ci invita a vivere
la fraternità: Cuore, figli miei,
mettete cuore nel servirvi gli uni
gli altri. Quando l’affetto è
mediato dal Sacratissimo Cuore di
Gesù e dal Dolcissimo Cuore di
Maria, si esercita la carità
fraterna in tutta la sua forza
umana e divina. Incoraggia a
portare il peso, alleggerisce il
carico, assicura la gioia nella
lotta. Non è una cosa appiccicosa,



ma al contrario rafforza le ali
dell’anima per librarsi più in alto;
la carità fraterna, che non cerca il
proprio interesse, permette di
prendere il volo per lodare il
Signore sacrificandosi
volentieri[20].

Dato il posto che ha il lavoro nella
nostra vita quotidiana, potremmo
considerare, anche in un esame di
coscienza, le tante sfaccettature del 
santificare il lavoro, santificarsi
nel lavoro, santificare con il
lavoro[21]. Ora vorrei invitarvi a
meditare su come possiamo
trasformare meglio il lavoro in
preghiera, che non è solo questione
di fare qualche pia devozione mentre
lavoriamo. Nostro Padre ce lo ha
spiegato in tanti modi. Rileggiamo
queste sue parole: Fate dunque il
vostro lavoro con la
consapevolezza che Dio lo sta
guardando: laborem manuum
mearum respexit Deus (Gn 31, 42).



Il nostro lavoro, quindi, deve
essere santo e degno di Lui: non
solo completato fino all’ultimo
dettaglio, ma svolto con
rettitudine, probità, onestà, lealtà,
giustizia. In questo modo il vostro
lavoro professionale non sarà solo
buono e santo ma, in quanto tale,
sarà anche preghiera[22].

Spesso nel lavoro facciamo
esperienza anche dei nostri limiti e
dei nostri difetti; se però, nonostante
tutto, facciamo uno sforzo per sapere
che Dio ci guarda, sentiremo
risuonare per noi le parole di san
Paolo: la vostra fatica non è vana nel
Signore (1 Cor 15, 58), che nostro
Padre riassumeva così: nulla va
perduto.

Ciò che è permanente e ciò che può
cambiare nella vita dell’Opera

10. La fedeltà alla propria vocazione
nell’Opera ha un rapporto necessario
con la fedeltà istituzionale, cioè con



la permanenza dell’Opera come
istituzione, nella fedeltà al volere di
Dio su di essa così come lo ha
tramandato il fondatore.

Nel 2016 don Javier ci ricordava
queste parole di san Josemaría: 
Come l’identità della persona
rimane la stessa attraverso le
varie tappe della crescita:
infanzia, adolescenza, maturità...;
così c’è, nel nostro sviluppo,
un’evoluzione: altrimenti
saremmo un cadavere. Il nucleo,
l’essenza, lo spirito, rimangono
immutati, ma evolvono i modi di
dire e di fare, sempre vecchi e
nuovi, sempre santi[23].

Commentando questo testo, ho
considerato allora che è, soprattutto
nell’apostolato personale, che
nell’Opera è il più importante, e in
quello che consiste nell’orientare
cristianamente professioni,
istituzioni e strutture umane, che



cerchiamo di avere iniziativa e
creatività, per creare un rapporto di
amicizia sincera con tante persone e
portare alla società la luce del
Vangelo. Questa stessa iniziativa e
questa stessa creatività ci spingono
inoltre a individuare nuove attività
apostoliche nel mare senza sponde
che lo spirito dell’Opera ci mette
davanti.

11. Questa creatività si può intendere
come una declinazione di ciò che
talvolta si definisce fedeltà dinamica,
o anche fedeltà creativa. Una fedeltà
che esclude tanto una superficiale
smania di cambiamento quanto un
atteggiamento aprioristicamente
contrario a tutto ciò che è o appare
come una certa novità. La nostra
vocazione ci colloca all’origine
stessa dei sani cambiamenti che
avvengono nella società e ci
consente di far nostri i progressi
di qualsiasi epoca[24]. Pertanto,
dobbiamo comprendere e



condividere le aspettative dell’epoca
in cui viviamo e, allo stesso tempo,
cercare di non adattarci a qualsiasi
moda o consuetudine, per quanto
attuale e diffusa possa essere, se è
contraria allo spirito che Dio ci ha
trasmesso attraverso il nostro
fondatore, comprese quelle che sono
inadeguate allo stile umano e al
clima di famiglia dell’Opera. Proprio
per questo non ci sarà mai bisogno
di adattarsi al mondo perché
siamo del mondo. Non dovremo
rincorrere il progresso umano,
perché siamo noi, figli miei, siete
voi assieme agli altri uomini che
vivono nel mondo a forgiare il
progresso con il vostro lavoro
ordinario[25].

È bene anche tener presente che,
circa le decisioni che valgono per
tutta l’Opera (per esempio quelle che
riguardano le attività di formazione
spirituale: circoli, meditazioni, ritiri,
ecc.), è logico che il discernimento



dell’opportunità di eventuali
cambiamenti sia in ultima istanza di
competenza del Padre con il
Consiglio Generale e l’Assessorato
Centrale. D’altra parte, non tutti i
cambiamenti a questo livello sono
irrilevanti in rapporto allo spirito
dell’Opera e perciò devono essere
studiati con prudenza. Da parte
vostra, non esitate a proporre
progetti apostolici a coloro che
dirigono l’attività dell’Opera, con
spirito di iniziativa e insieme di unità
– senza smettere di remare assieme –
con il desiderio di portare la gioia del
Vangelo a tante persone. Siate
comunque certi che “non siamo da
soli a fare l’Opera, né contiamo solo
sulle nostre povere forze, ma sulla
forza e sulla potenza del Signore”[26].

12. Con la fedeltà di ognuno di noi e
con la responsabilità di tutti nel
conservare la fedeltà istituzionale,
nonostante i nostri limiti, sostenuti
dalla grazia di Dio potremo costruire,



attraverso le alterne vicende
storiche, la continuità dell’Opera
nella fedeltà alla sua origine. Si tratta
della continuità essenziale tra
passato, presente e futuro, propria di
una realtà viva. Nel 2015 don Javier
ci incoraggiava a chiedere a san
Josemaría che l’Opera arrivasse al 2
ottobre 2028 con la stessa forza e
freschezza di spirito che aveva
nostro Padre il 2 ottobre 1928.

Potrà compiersi così, per la
misericordia di Dio, ciò che vide san
Josemaría: Vedo l’Opera proiettata
nei secoli, sempre giovane, vivace,
bella e feconda, a difendere la
pace di Cristo perché ne goda il
mondo intero. Contribuiremo a
far sì che nella società siano
riconosciuti i diritti della persona
umana, della famiglia, della
Chiesa. Il nostro lavoro farà
scemare gli odi fratricidi e la
diffidenza tra i popoli. Le mie
figlie e i miei figli, fortes in fide (1



Pt 5, 9), saldi nella fede, sapranno
ungere tutte le ferite con l’olio
della carità di Cristo, che è un
balsamo soavissimo[27].

Affidando il costante rinnovo della
nostra fedeltà a nostra Madre santa
Maria, Vergine fedele, e a san
Giuseppe, vi benedice con
grandissimo affetto

vostro Padre

Roma, 19 marzo 2022

[1] Benedetto XVI, Discorso, 12-
V-2010.

[2] Francesco, Omelia, 15-IV-2020.

[3] Lettera 28-III-1973, n. 9.

[4] Cammino, n. 999.



[5] San Giovanni Paolo II, Omelia, 26-
I-1979.

[6] È Gesù che passa, n. 64.

[7] È Gesù che passa, n. 131.

[8] Lettera 6-V-1945, n. 23

[9] Lettera 24-III-1931, n. 43

[10] Lettera 31-V- 1954, n. 22

[11] San Josemaría, Note di una
riunione familiare, 19-III-1974.

[12] È Gesù che passa, n. 122.

[13] Istruzione, 1-IV-1934, n. 1.

[14] Colloqui, n. 118.

[15] Benedetto XVI, Enciclica Spe
salvi, n. 31.

[16] Lettera 24-III-1930, n. 23.

[17] Javier Echevarría, Lettera
pastorale, 28-XI-1995, n. 16.



[18] Cammino, n. 813.

[19] Sant’Agostino, De bono viduitatis,
21, 26.

[20] Lettera 14-II-1974, n. 23.

[21] Cfr. Colloqui, n. 55.

[22] Lettera 15-X-1948, n. 26.

[23] Lettera 29-IX-1957, n. 56.

[24] Lettera 14-II-1950, n. 21.

[25] Lettera 9-I-1932, n. 92.

[26] Javier Echevarría, Lettera
pastorale, 28-XI-1995, n. 11.

[27] Lettera 16-VII-1933, n. 26.

Copyright © Prelatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei



(È vietata la riproduzione, totale o
parziale, senza l’autorizzazione del
titolare del copyright)

(Pro manuscripto)

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/lettera-del-
prelato-19-marzo-2022-fedelta/

(22/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-19-marzo-2022-fedelta/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-19-marzo-2022-fedelta/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-19-marzo-2022-fedelta/

	Lettera del prelato (19 marzo 2022) | Fedeltà

