
opusdei.org

Lettera pastorale (1
novembre 2019)

Lettera pastorale di mons.
Fernando Ocáriz sull'amicizia.
"Senza trascurare le attività che
abbiamo tra le mani, dobbiamo
imparare a prenderci sempre
cura dei nostri amici".

20/11/2019

Carissimi, Gesù mi protegga le mie
figlie e i miei figli!

1. Nella prima lettera lunga che vi ho
scritto, riassumendo le conclusioni
del Congresso Generale, vi dicevo che



«le attuali circostanze della
evangelizzazione rendono ancora
più necessario, se possibile, dare
priorità al rapporto personale, a
questo aspetto relazionale che è al
centro del modo di fare apostolato
che san Josemaría trovò nei racconti
evangelici»[1].

Negli incontri che ho avuto con
persone di vari paesi spesso sono
sorte spontaneamente considerazioni
e domande sull’amicizia. San
Josemaría ci ricordava
continuamente il valore umano e
cristiano di questa realtà. Inoltre, vi
sono molte testimonianze su come
coltivò personalmente un gran
numero di amicizie, che mantenne
per tutta la vita. Come sappiamo
bene, ci ribadiva che nell’Opera il
principale apostolato è quello di
amicizia e di confidenza. In questa
lettera vorrei ricordare alcuni aspetti
dell’insegnamento di nostro Padre su
questo tema.



L’amicizia di Cristo

2. Gesù Cristo, perfetto uomo, visse
pienamente il valore umano
dell’amicizia. Nel Vangelo vediamo
che, sin da molto giovane, coltivava
un rapporto amichevole con le
persone che gli stavano accanto: già
a dodici anni, di ritorno da
Gerusalemme, Maria e Giuseppe
diedero per scontato che Gesù
viaggiasse con un gruppo di amici o
di parenti (cfr. Lc 2, 44). In seguito,
durante la vita pubblica, in tanti
momenti vediamo nostro Signore a
casa di amici e conoscenti, per una
visita o per condividere la tavola: in
casa di Pietro (cfr. Lc 4, 38), di Levi
(cfr. Lc 5, 29), di Simone (cfr. Lc 7,
36), di Giairo (cfr. Lc 8, 41), di
Zaccheo (cfr. Lc 19, 5), ecc. Lo
vediamo anche partecipare a una
festa di nozze a Cana (cfr. Gv 2, 1) e
recarsi nei luoghi di culto insieme
agli altri (cfr. Gv 8, 2). Altre volte,



dedica il suo tempo esclusivamente
ai discepoli (cfr. Mc 3, 7).

Gesù si serve di qualunque occasione
per stringere amicizia: lo vediamo
spesso soffermarsi con chiunque.
Bastarono pochi minuti di
conversazione perché la samaritana
si sentisse conosciuta e compresa.
Proprio per questo domandò: Che sia
forse il Messia? (Gv 4, 29). I discepoli
di Emmaus, dopo aver camminato
con Gesù ed essersi seduti a tavola
con lui, riconobbero la presenza di
quell’Amico che faceva ardere i loro
cuori con la sua parola (cfr. Lc 24,
32).

Spesso il Signore dedica più tempo ai
suoi amici. È il caso dei fratelli di
Betania. Lì, nelle lunghe giornate di
intimità, «Gesù sa essere affettuoso,
sa dire la parola che incoraggia, sa
ripagare l’amicizia con l’amicizia:
che conversazioni nella casa di
Betania, con Lazzaro, con Marta, con



Maria!»[2]. In quella casa impariamo
anche che l’amicizia di Cristo genera
una profonda fiducia (cfr. Gv 11, 21)
e che è piena di empatia; in
particolare della capacità di non
lasciare soli gli altri nella sofferenza
(cfr. Gv 11, 35).

Ma è durante l’ultima Cena che il
Signore mostra nel modo più
profondo il desiderio di offrirci la
sua amicizia. Nell’intimità del
Cenacolo, Gesù dice agli apostoli: Vi
ho chiamati amici (Gv 15, 15). In loro,
lo ha detto a tutti noi. Dio ci ama non
soltanto come creature, ma anche
come figli ai quali, in Cristo, offre
una vera amicizia. Noi ricambiamo
questa amicizia unendo la nostra
volontà alla sua, facendo ciò che il
Signore vuole (cfr. Gv 15, 14).

«Idem velle atque idem nolle» —
volere la stessa cosa e rifiutare la
stessa cosa, è quanto gli antichi
hanno riconosciuto come autentico



contenuto dell'amore: il diventare
l'uno simile all'altro, che conduce alla
comunanza del volere e del pensare.
La storia d'amore tra Dio e l'uomo
consiste appunto nel fatto che questa
comunione di volontà cresce in
comunione di pensiero e di
sentimento e, così, il nostro volere e
la volontà di Dio coincidono sempre
di più: la volontà di Dio non è più per
me una volontà estranea, che i
comandamenti mi impongono
dall'esterno, ma è la mia stessa
volontà, in base all'esperienza che, di
fatto, Dio è più intimo a me di quanto
lo sia io stesso . Allora cresce
l'abbandono in Dio e Dio diventa la
nostra gioia (cfr Sal 73 [72],
23-28)»[3].

3. Sapere di essere per davvero amici
di Gesù ci riempie di sicurezza,
perché Egli è fedele. «L’amicizia con
Gesù è indissolubile. Egli non ci
abbandona mai, anche se a volte
sembra stare in silenzio. Quando



abbiamo bisogno di Lui, si lascia
trovare da noi (cfr. Ger 29, 14) e sta al
nostro fianco dovunque andiamo
(cfr. Gs 1, 9). Perché Egli non rompe
mai un’alleanza. A noi chiede di non
abbandonarlo: Rimanete in me e io in
voi (Gv 15, 4). Ma se ci allontaniamo, 
Egli rimane fedele, perché non può
rinnegare se stesso (2 Tm 2, 13)»[4].

Ricambiare questa amicizia di Gesù
vuol dire amarlo, con un amore che è
l’anima della vita cristiana e che
tende a manifestarsi in tutto quello
che facciamo. «Abbiamo bisogno di
una ricca vita interiore, segno certo
di amicizia con Dio e condizione
imprescindibile per qualunque
lavoro di anime»[5]. Ogni apostolato,
ogni lavoro a favore delle anime,
nasce da questa amicizia con Dio, che
è la sorgente dell’autentico amore
cristiano verso gli altri. «Se vivete in
amicizia con Dio – la prima cosa che
dobbiamo coltivare e accrescere –,
riuscirete ad avere numerosi



autentici amici (cfr. Sir 6, 17). Il
lavoro che il Signore ha fatto e fa
continuamente con noi, per
mantenerci nella sua amicizia, è lo
stesso lavoro che vuol fare con molte
altre anime, servendosi di noi come
strumento»[6].

Il valore umano e cristiano
dell’amicizia

4. L’amicizia è una realtà umana di
grande ricchezza: una forma di
amore reciproco tra due persone, che
si edifica sulla reciproca conoscenza
e sulla comunicazione[7]. È una
tipologia di amore che si stabilisce
«in due direzioni e che vuole ogni
bene per l’altra persona, un amore
che produce unione e felicità»[8].
Ecco perché la Sacra Scrittura
afferma che per un amico fedele non
c’è prezzo, non c’è peso per il suo
valore (Sir 6, 15).

La carità innalza
soprannaturalmente la capacità



umana di amare, e pertanto anche
l’amicizia: «L’amicizia è uno dei
sentimenti umani più nobili ed
elevati che la grazia divina purifica e
trasfigura»[9]. A volte questo
sentimento può nascere
spontaneamente, ma in ogni caso ha
bisogno di crescere mediante una
relazione e la conseguente
dedicazione di tempo. «L’amicizia
non è una relazione fugace e
passeggera, ma stabile, salda, fedele,
che matura col passare del tempo. È
un rapporto di affetto che ci fa
sentire uniti, e nello stesso tempo è
un amore generoso che ci porta a
cercare il bene dell’amico»[10].

5. Spesso Dio si serve di un’amicizia
autentica per compiere la sua opera
di salvezza. Nell’Antico Testamento si
parla dell’amicizia tra Davide, ancora
giovane, e Gionata, il principe
ereditario d’Israele. Questi non ebbe
remore nel condividere con l’amico
tutto quel che aveva (cfr. 1 Sam 18, 4)



e, in momenti difficili, ricordò a suo
padre, Saul, tutte le cose buone del
giovane Davide (cfr. 1 Sam 19, 4).
Gionata arrivò anche a mettere a
repentaglio il suo diritto di
successione al trono per difendere
l’amico, perché lo amava come se
stesso (1 Sam 20, 17). La sincera
amicizia spingeva entrambi a
rimanere fedeli a Dio (cfr. 1 Sam 20,
8.42).

Particolarmente eloquente è
l’esempio dei primi cristiani. Nostro
Padre faceva notare come «si
amavano fra di loro, dolcemente e
con fortezza, a partire dal cuore di
Cristo»[11]. Fin dai primi tempi della
Chiesa l’amore reciproco è il segno
distintivo dei discepoli di Gesù (cfr. 
Gv 13, 35).

Un altro esempio dei primi secoli del
cristianesimo lo troviamo in san
Basilio e san Gregorio Nazianzeno.
L’amicizia che strinsero in gioventù li



unì per tutta la vita e ancor oggi
condividono la festa nel calendario
liturgico generale. San Gregorio
racconta che «l’occupazione e la
brama unica per ambedue era la
virtù e vivere tesi alle future
speranze»[12]. La loro amicizia non
soltanto non li distraeva da Dio, ma li
avvicinava di più a Lui:
«Indirizzavamo la nostra vita e la
nostra condotta sulla via dei
comandamenti divini e ci
animavamo a vicenda all’amore
della virtù»[13].

6. «In un cristiano, in un figlio di Dio,
amicizia e carità formano una cosa
sola: luce divina che dà calore»[14].
Si può anche dire, con una frase di
sant’Agostino rivolta al Signore, che
tra cristiani «non c’è vera amicizia,
se non quando l’annodi tu fra
persone a te strette col vincolo
dell’amore»[15]. D’altra parte, dato
che la carità può essere più o meno
intensa e, inoltre, il tempo a



disposizione è limitato, l’amicizia è
anche una realtà che può essere più
o meno profonda. Così, è normale
dire che si è molto amici o parlare di
una grande amicizia, anche se ciò
non esclude l’esistenza di vere
amicizie non altrettanto grandi o
altrettanto intime.

All’inizio del nuovo millennio san
Giovanni Paolo II sottolineava che
tutte le iniziative apostoliche che
sarebbero nate in futuro sarebbero
state “apparati senz’anima” se non si
fossero incentrate sull’amore sincero
per tutti: «condividere le loro gioie e
le loro sofferenze, per intuire i loro
desideri e prendersi cura dei loro
bisogni, per offrire loro una vera e
profonda amicizia»[16]. Le nostre
case, destinate a servire a una grande
catechesi, debbono essere luoghi nei
quali molte persone trovino un
amore sincero e imparino la vera
amicizia.



7. L’amicizia cristiana non esclude
nessuno, deve essere
intenzionalmente aperta a ogni
persona, con un cuore grande. I
farisei criticarono Gesù, come se 
essere amico di pubblicani e peccatori
(Mt 11, 19) fosse una brutta cosa.
Nemmeno noi, cercando, nella nostra
pochezza, di imitare il Signore,
«escludiamo qualcuno, teniamo
lontana qualche anima dal nostro
amore in Cristo. Perciò dovrete
coltivare un’amicizia salda, leale,
sincera – vale a dire, cristiana – con
tutti i vostri colleghi di lavoro; e non
solo, ma con tutti gli uomini,
indipendentemente dalle loro
situazioni personali»[17].

Cristo era pienamente inserito nel
tessuto sociale del suo paese e del
suo tempo, e anche in questo ci è di
esempio. Come scrisse san Josemaría:
«Il Signore non limita il suo dialogo a
un piccolo gruppo ristretto; parla con
tutti. Con le sante donne, con folle



intere, con i rappresentanti delle
classi alte di Israele come Nicodemo
e con pubblicani come Zaccheo; con
persone reputate devote e con
peccatori come la samaritana; con
malati e con sani; con i poveri, che
amava di tutto cuore; con dottori
della legge e con pagani, di cui
lodava la fede superiore a quella di
Israele; con anziani e con bambini. A
nessuno Gesù nega la sua parola, ed
è una parola che sana, che consola,
che illumina. Quante volte ho
meditato e ho fatto meditare questa
modalità dell’apostolato di Cristo,
umano e divino nello stesso tempo,
basato sull’amicizia e sulla
confidenza!»[18].

Le manifestazioni dell’amicizia

8. L’amicizia è particolarmente
preziosa per esercitare quella
necessaria manifestazione della
carità che è la comprensione. «La
vera amicizia comporta anche uno



sforzo cordiale per comprendere le
convinzioni dei nostri amici, anche
se non riusciamo a condividerle, né
ad accettarle»[19]. In tal modo i
nostri amici ci aiutano a
comprendere dei punti di vista sulla
vita che differiscono dai nostri,
arricchiscono il nostro mondo
interiore e, quando l’amicizia è
profonda, ci permettono di
considerare le cose in un modo
diverso dal nostro. Si tratta,
insomma, di un autentico sentire con
gli altri, ovvero, di condividere ciò di
cui vivono, ciò che accade loro.

Amare gli altri significa riconoscerli
e appoggiarli così come sono, con i
loro problemi, i loro difetti, la loro
storia personale, il loro ambiente e i
loro tempi per avvicinarsi a Cristo.
Dunque, per dare vita a una vera
amicizia, è necessario migliorare la
capacità di guardare con affetto le
altre persone fino a vederle con gli
occhi di Cristo. Abbiamo bisogno di



eliminare dal nostro sguardo
qualunque pregiudizio, di imparare a
scoprire ciò che di buono c’è in ogni
persona e di rinunciare al desiderio
di trasformarla a nostra immagine.
Perché un amico riceva il nostro
affetto non deve sottostare a certe
condizioni. Come cristiani,
consideriamo ogni persona,
anzitutto, come una creatura amata
da Dio. Ogni persona è unica ed
egualmente unica è ogni relazione di
amicizia.

Sant’Agostino faceva notare che «il
fatto che con tutti si debba avere la
medesima carità, non vuol dire che
sia necessario usare con tutti il
medesimo rimedio. Parimenti la
carità stessa fa nascere alla vita gli
uni, con gli altri si fa debole; [...] con
gli uni è acquiescente, con gli altri
severa; a nessuno nemica, di tutti
madre»[20]. Essere amici significa
imparare a trattare ogni persona
come fa il Signore: «Nel creare le



anime Dio non si ripete. Ognuno è
come è, e bisogna trattare ognuno
per come Dio lo ha fatto e per come
Dio lo conduce»[21]. Poiché si tratta
di scoprire e volere il bene dell’altro,
l’amicizia comporta anche di soffrire
con gli amici e per gli amici. Nei
momenti di difficoltà è di grande
aiuto rinnovare la fede nel fatto che
Dio agisce nell’anima delle persone
alla sua maniera e con il suo ritmo.

9. Inoltre l’amicizia ha un
inestimabile valore sociale, perché
contribuisce all’armonia tra i
membri delle famiglie e alla
creazione di ambiti sociali più degni
della persona umana. «Per vocazione
divina – ci scrive nostro Padre – voi
vivete nel mondo, condividendo con
gli altri uomini – uguali a voi – gioie e
tristezze, fatiche ed entusiasmi,
slanci e avventure. Percorrendo tutte
le innumerevoli strade della terra vi
sarete sforzati, perché a questo ci
spinge il nostro spirito, di convivere



con tutti, di stare con tutti, di
contribuire a creare un ambiente di
pace e di amicizia»[22].

Questo clima di amicizia, che ognuno
è chiamato a portare con sé, è frutto
della somma di tanti sforzi per
rendere la vita gradevole agli altri. È
importante crescere in affabilità,
gioia, pazienza, ottimismo,
delicatezza e in tutte le virtù che
rendono amabile la convivenza,
perché così le persone possano
sentirsi ben accolte ed essere felici: 
Una bocca amabile moltiplica gli
amici, un linguaggio gentile attira i
saluti (Sir 6, 5). La lotta per
migliorare il proprio carattere è
condizione necessaria perché
nascano più facilmente rapporti di
amicizia.

Viceversa, certe maniere di
esprimersi possono turbare o
rendere difficile la creazione di un
ambiente di amicizia. Per esempio,



essere troppo categorico
nell’esprimere la propria opinione,
dare l’impressione che le proprie
soluzioni siano quelle definitive o
non interessarsi attivamente di ciò
che dicono gli altri, sono modi di
agire che favoriscono la chiusura in
se stessi. A volte questi
comportamenti rivelano l’incapacità
di distinguere l’opinabile da ciò che
non lo è, oppure la difficoltà di
relativizzare temi le cui soluzioni
non sono necessariamente univoche.

10. La preoccupazione cristiana per
gli altri nasce proprio dalla nostra
unione con Cristo e dalla nostra
identificazione con la missione alla
quale Egli ci ha chiamati: «Siamo
fatti per la folla: non siamo mai
chiusi in noi stessi, viviamo per la
folla e custodiamo nell’anima quelle
parole di Gesù Cristo nostro Signore: 
Sento compassione per la folla; ormai
da tre giorni stanno con me e non
hanno da mangiare (Mc 8, 2)»[23].



Rafforzare i vincoli con gli amici
richiede tempo, dedizione, e spesso
comporta rinunciare alla comodità o
prescindere dalle proprie
preferenze. Per un cristiano, vuol
dire prima di tutto preghiera, con la
certezza che lì si trova l’autentica
energia capace di trasformare il
mondo. «Affinché questo nostro
mondo proceda in un alveo cristiano
– l’unico che valga la pena –,
dobbiamo vivere un’amicizia leale
verso gli uomini, basata previamente
su un’amicizia leale verso Dio»[24].

Sincerità e amicizia

11. «Il vero amico non può mostrare
all’amico due facce; l’amicizia, se
vuol essere leale e sincera – vir
duplex animo, inconstans est in
omnibus viis suis (Gc 1, 8); l’uomo
falso, doppio, è instabile in tutte le
sue azioni –, comporta rinunce,
onestà, interscambio di favori, di
servizi onesti e leciti. L’amico è forte



e sincero nella misura in cui,
d’accordo con la prudenza
soprannaturale, pensa con generosità
agli altri, con sacrificio
personale»[25]. L’amicizia è
reciproca: è una comunicazione
sincera, nelle due direzioni; si
trasmette la propria esperienza per
imparare gli uni dagli altri.

Gli amici condividono le gioie, come
il pastore che ha trovato la pecora
perduta (cfr. Lc 15, 6) e come la
donna che ha ritrovato la dramma
che aveva smarrita (cfr. Lc 15, 9).
Inoltre si condividono le aspirazioni
e i progetti, e anche le sofferenze.
L’amicizia si manifesta soprattutto
nella propensione ad aiutare, come
vediamo nell’uomo che si rivolse a
Gesù per chiedergli la guarigione di
un servo del centurione di cui era
amico (cfr. Lc 7, 6). Ma soprattutto,
l’amicizia più grande tende a imitare
la grandezza dell’amore di amicizia
di Cristo: Nessuno ha un amore più



grande di questo: dare la vita per i
propri amici (Gv 15, 13).

12. Talvolta può succedere che, per
un certo riserbo o per timidezza, uno
non riesca a dimostrare agli altri
tutto l’affetto che vorrebbe. Superare
questo ostacolo, perdere la paura,
può essere una grande opportunità
perché Dio riversi il suo amore sugli
amici: «La vera amicizia comporta
un sincero affetto mutuo, che è la
vera protezione della libertà e
dell’intimità reciproche»[26]. In
questo senso san Tommaso afferma
che l’amicizia autentica deve
manifestarsi esteriormente: richiede
«l’amore scambievole, poiché un
amico è amico per l’amico»[27].

Al tempo stesso, offrire la nostra
amicizia in maniera autentica
presuppone la capacità di rischiare,
perché c’è la possibilità di non essere
corrisposti. Nella vita del Signore
questa esperienza si verifica quando



il giovane ricco preferisce prendere
un’altra strada (cfr. Mc 10, 22) o
quando Gesù, mentre scende dal
monte degli Ulivi, piange su
Gerusalemme pensando a coloro che
hanno il cuore indurito (cfr. Lc 19,
41). Davanti a queste esperienze, che
prima o poi si presentano, bisogna
superare il timore di tornare a
rischiare, come del resto fa anche
Gesù con ciascuno di noi. In altre
parole, è necessario accettare la
vulnerabilità, fare sempre il primo
passo senza aspettarsi nulla in
cambio, guardando invece al grande
bene che ne potrà nascere: una
amicizia autentica.

13. Per costruire un ambiente
propizio a far crescere amicizie
feconde, occorre anche favorire la
spontaneità, oltre a promuovere
l’iniziativa di ciascuno nella vita
familiare e sociale. Queste due
caratteristiche – spontaneità e
iniziativa – non nascono per inerzia



in qualsiasi ambiente. Occorre,
invece, stimolarle, convincere le
persone a mostrarsi così come sono.
Questo dà luogo, logicamente, a un
pluralismo che «deve essere amato e
favorito, anche se a volte, forse, la
diversità a qualcuno può risultare
costosa. Chi ama la libertà riesce a
vedere quel che c'è di positivo e di
amabile in ciò che gli altri
pensano»[28]. Apprezzare chi è
diverso o pensa in modo diverso è un
comportamento che denota libertà
interiore e apertura di vedute: due
aspetti di un’amicizia autentica.

D’altra parte, l’amicizia come
l’amore, di cui è una espressione,
non è una realtà univoca. Non con
ogni amico si stabilisce un’uguale
comunicazione della propria
intimità. Per esempio, non sono
identiche l’amicizia tra gli sposi,
l’amicizia tra genitori e figli, così
vivamente consigliata da san
Josemaría, l’amicizia tra fratelli o



l’amicizia tra colleghi. In tutte ci sarà
uno spazio interiore condiviso che è
proprio di ogni relazione. Rispettare
tale diversità nella manifestazione
della intimità non è mancanza di
sincerità o di profondità
nell’amicizia, ma tutto il contrario:
generalmente è la condizione per
salvaguardare la vera natura della
relazione.

Amicizia e fraternità

14. Il beato Álvaro del Portillo ha
scritto che «filiazione e amicizia sono
due realtà inseparabili per chi ama
Dio»[29]. Analogamente, c’è un
intimo rapporto tra fraternità e
amicizia. La fraternità, da semplice
relazione fondata sulla comune
filiazione, diventa amicizia in virtù
dell’affetto tra fratelli, con ciò che
comporta di reciproca sollecitudine,
di comprensione, di comunicazione,
di servizio attento e delicato, di aiuto
materiale.



Pertanto, anche la fraternità che
nasce dalla comune vocazione
all’Opera tende a esprimersi in una
amicizia che raggiunge la maturità
quando il bene che si desidera per
l’altro è la sua felicità, la sua fedeltà e
la sua santità. Al tempo stesso, questa
amicizia non è “particolare” nel
senso di esclusiva o escludente, ma è
sempre aperta agli altri, anche
quando i limiti di spazio e di tempo
non permettono una uguale intensità
di comunicazione e di relazione con
tutti.

«Con una carità squisita, che è
caratteristica dell’Opera di Dio, ci
aiutiamo gli uni gli altri a vivere e a
desiderare la propria santità e la
santità degli altri; e ci sentiamo forti,
con la fortezza delle carte da gioco
che da sé non si possono sostenere
ma, appoggiandosi l’una all’altra,
formano castelli che rimangono in
piedi»[30]. Così l’amore che ci unisce



tra noi è lo stesso amore che
mantiene l’Opera unita.

15. L’amicizia è un sostegno e uno
stimolo continuo per la missione
condivisa. Con i nostri fratelli
condividiamo anche le nostre gioie e
i nostri progetti, le nostre
preoccupazioni e le nostre speranze,
anche se, naturalmente, vi sono
alcuni aspetti della propria vita di
relazione con Dio che, almeno di
solito, si riservano per la direzione
spirituale. Lo stesso succede
nell’amicizia tra i coniugi, tra i
genitori e i figli e, in genere, tra i
buoni amici.

Lo sforzo per rendere la vita
gradevole agli altri è un impegno
piacevole, che fa parte della vita
quotidiana. In questo campo, se si
agisce con buon senso e con senso
soprannaturale, difficilmente si
verificheranno eccessi. Al contrario,
è un componente fondamentale del



cammino verso la santità. «Non ho
difficoltà a ripeterlo tanto. Tutte le
persone hanno bisogno di affetto e
ne abbiamo bisogno anche
nell’Opera. Sforzatevi affinché, senza
sentimentalismi, aumenti sempre
l’affetto verso i vostri fratelli. Ogni
cosa di un altro mio figlio deve
essere, ma per davvero, molto
nostra»[31]. È l’affetto che ricordano
in modo particolare coloro che
vissero accanto a nostro Padre. Un
affetto che lo portava a procurare il
meglio per ogni sua figlia e ogni suo
figlio e che, nello stesso tempo, lo
spingeva ad amare profondamente la
loro libertà.

16. L’affetto tra fratelli, che è carità,
induce, da una parte, a vedere gli
altri con gli occhi di Cristo,
scoprendo sempre di nuovo il loro
valore. Dall’altra, spinge a volerli
migliori, più santi. San Josemaría ci
esortava: «Abbiate sempre un cuore
molto grande, per amare Dio e per



amare gli altri. Io chiedo spesso al
Signore di darmi un cuore a misura
sua; in primo luogo, per riempirmi di
più di Lui e poi per amare tutte le
creature, senza mai mormorare,
sapendo comprendere e scusare i
difetti degli altri, perché non posso
dimenticare quanto Dio ha
sopportato me. La comprensione, che
è autentico affetto, si manifesta
anche nella correzione fraterna,
quando è necessaria, perché è un
mezzo assolutamente soprannaturale
per aiutare coloro che ci stanno
accanto»[32]. La correzione fraterna
nasce dall’affetto; dimostra che
vogliamo che gli altri siano sempre
più felici. A volte può costare farla e
anche per questo la riceviamo con
riconoscenza.

17. La felicità non dipende dai
successi che otteniamo, ma
dall’amore che riceviamo e
dall’amore che diamo. L’amore dei
nostri fratelli e delle nostre sorelle ci



dà la sicurezza di cui abbiamo
bisogno per continuare «a
combattere una bellissima guerra di
amore e di pace: in hoc pulcherrimo
caritatis bello! Facciamo in modo di
portare a tutti gli uomini la carità di
Cristo, senza distinzione di lingua, di
nazionalità, di situazioni sociali»[33].
Sappiamo quanto piaceva a nostro
Padre questa frase della Scrittura: 
Frater qui adiuvatur a fratre quasi
civitas firma (Vg. Pro 18, 19); il
fratello che è aiutato dal fratello è
come una città murata.

Nelle ultime tertulie che condivise
con noi, don Javier ci ripeteva spesso:
«Vogliatevi bene!». Era un invito che,
come sempre, faceva riecheggiare le
intenzioni di nostro Padre: «Con
quanta insistenza l’Apostolo san
Giovanni predicava il “mandatum
novum”! – “Amatevi gli uni gli altri!”.
Mi metterei in ginocchio, senza far
scena – me lo grida il cuore –, per
chiedervi per amor di Dio di volervi



bene, di aiutarvi, di darvi la mano, di
sapervi perdonare. Pertanto,
respingete la superbia, siate
compassionevoli, abbiate carità;
prestatevi mutuamente l’aiuto della
preghiera e dell’amicizia
sincera»[34].

L’apostolato di amicizia e di
confidenza

18. Fin dai primi anni dell’Opus Dei,
san Josemaría ha insegnato il modo
concreto con il quale Dio ci invita ad
annunciare il Vangelo in mezzo al
mondo: «Dovete avvicinare le anime
a Dio con la parola conveniente, che
risveglia prospettive di apostolato:
con il consiglio discreto, che aiuta a
inquadrare cristianamente un
problema; con la conversazione
amabile, che insegna a vivere la
carità: mediante un apostolato che
qualche volta ho chiamato di
amicizia e di confidenza»[35].



La vera amicizia, come la carità, che
ne innalza la dimensione umana al
piano soprannaturale, è in se stessa
un valore: non è un mezzo o uno
strumento per procacciare vantaggi
nella vita sociale, anche se potrebbe
ottenerne (come del resto può
comportare svantaggi). Nostro Padre,
mentre ci invita a coltivare l’amicizia
con molte persone, ci avverte:
«Agirete così, figlie e figli miei, non
certo per strumentalizzare l’amicizia
come tattica di penetrazione sociale,
il che farebbe perdere all’amicizia il
suo valore intrinseco; bensì in
quanto si tratta della prima e più
immediata esigenza della fraternità
umana, che noi cristiani dobbiamo
promuovere tra gli uomini, per
quanto diversi fra loro»[36].

L’amicizia ha un valore intrinseco,
perché denota una preoccupazione
sincera per l’altro. Così, «l’amicizia
stessa è apostolato; l’amicizia stessa è
un dialogo, nel quale diamo e



riceviamo luce; nel quale nascono
progetti, in una reciproca
trasmissione di nuove prospettive;
nel quale ci rallegriamo di ciò che è
buono e ci sosteniamo nelle
difficoltà; nel quale ce la godiamo,
perché Dio ci vuole contenti»[37].

Quando un’amicizia è così, leale e
sincera, non può essere
strumentalizzata: semplicemente, un
amico desidera trasmettere all’altro
il bene che sperimenta nella propria
vita. Di solito lo faremo senza
rendercene conto, con l’esempio, la
gioia e un desiderio di servire che si
esprime in mille piccoli gesti.
Tuttavia, «il valore della
testimonianza non significa che la
parola debba essere messa a tacere.
Perché non parlare di Gesù, perché
non raccontare agli altri che Lui ci dà
la forza di vivere, che è bello
conversare con Lui, che ci fa bene
meditare le sue parole?»[38].
L’amicizia sfocia così, naturalmente,



nella confidenza, piena di delicatezza
e di rispetto per la libertà,
conseguenza proprio dell’autenticità
dell’amicizia.

19. Naturalmente il rapporto di
amicizia invita a condividere molti
momenti: conversare passeggiando o
attorno a una tavola, praticare uno
sport, godere di un comune interesse
culturale, fare una gita.
Riassumendo, l’amicizia richiede
tempo da dedicare all’incontro e alla
confidenza; senza confidenza non c’è
amicizia. «Quando ti parlo di
“apostolato di amicizia”, intendo
l’amicizia “personale”, abnegata,
sincera: a tu per tu, da cuore a
cuore»[39]. Quando un’amicizia è
autentica, quando la preoccupazione
per l’altra persona è sincera e
riempie la nostra orazione, non
esistono tempi condivisi che non
siano apostolici: tutto è amicizia e
tutto è apostolato, indistintamente.



«Ecco il perché dell’enorme
importanza, non soltanto umana ma
divina, dell’amicizia. Ve lo ripeto
ancora una volta, come sto facendo
dall’inizio della nostra Opera: siate
amici dei vostri amici, amici sinceri,
e farete così un apostolato e un
dialogo fecondi»[40]. Non vuol dire
avere degli amici per fare apostolato,
ma che l’amore di Dio impregni le
nostre relazioni di amicizia in modo
che siano un autentico apostolato.

20. La nascita di un’amicizia è molto
simile a un dono inaspettato, e perciò
richiede anche pazienza. A volte
certe brutte esperienze o certi
pregiudizi possono far sì che la
relazione personale con qualcuno
che ci è vicino abbia bisogno di
tempo per diventare amicizia.
Ancora, possono essere di ostacolo il
timore, i rispetti umani o una certa
prevenzione. È bene cercare di
mettersi nei panni degli altri e avere
pazienza. Dobbiamo essere come



Gesù, che «è disposto a parlare con
tutti, anche con chi, come Pilato, non
vuole riconoscere la verità»[41].

21. Vi sono molti modi corretti di
evangelizzare; nell’Opera,
l’apostolato principale è sempre
quello dell’amicizia. Ce lo ha
insegnato nostro Padre: «Si può ben
dire, figli della mia anima, che il
maggior frutto dell’attività dell’Opus
Dei è quello che ottengono i suoi
membri personalmente, con
l’apostolato dell’esempio e
dell’amicizia leale con i loro colleghi
di professione: all’università, in
fabbrica, in ufficio, in una miniera o
nelle campagne»[42]. Senza
trascurare le attività che abbiamo tra
le mani, dobbiamo imparare a
prenderci sempre cura dei nostri
amici. Spesso, inoltre, il nostro
rapporto di amicizia troverà il suo
complemento nell’apostolato
collettivo che si fa nei nostri centri e
nelle nostre attività apostoliche:



«L’amicizia, la relazione con uno di
voi, si sviluppa in seguito, da una
parte, con l’affetto, la simpatia e
l’assiduità con la quale la persona si
reca presso la casa dell’Opus Dei che
ha cominciato a frequentare e che ha
imparato a considerare come casa
sua; a tutto ciò, evidentemente, si
aggiunge l’amicizia con quelli che vi
conosce e vi incontra»[43].

22. In questo apostolato di amicizia
deve trovare posto anche l’apostolato
ad fidem con persone che non
condividono la nostra fede: «Figlie e
figli miei: fede, fede robusta, fede
viva, fede che agisca nella carità, 
veritatem facientes in caritate (cfr. Ef
4, 15). Mantenete questo spirito nei
rapporti con i fratelli separati e con i
non cristiani. Con tutti amore, con
tutti carità, con tutti amicizia.
Nessuno di coloro che hanno
frequentato le nostre opere
corporative è stato mai molestato per
le sue convinzioni religiose; a



nessuno si parla della nostra fede se
lui non vuole»[44].

* * *

23. In queste pagine vi ho voluto
ricordare come tutti abbiamo
bisogno dell’amicizia, il dono di Dio
che ci trasmette conforto e gioia.
«Dio ha fatto l’uomo in maniera tale
che non può evitare di condividere
con altri i sentimenti del proprio
cuore: se ha ricevuto una notizia
lieta, nota in sé una forza che lo
spinge a cantare e a sorridere, a far
sì, come può, che altri partecipino
alla sua felicità. Se è il dolore a
invadere la sua anima, aspira anche
ad avere attorno a sé un clima di
silenzio, che gli confermi la
comprensione e il rispetto degli altri.
L’uomo ha bisogno, abbiamo bisogno
tutti, figlie e figli miei, di appoggiarci
gli uni agli altri, per percorrere così il
cammino della vita, realizzare le
nostre aspirazioni, superare le



difficoltà, godere del prodotto delle
nostre fatiche. Ecco, dunque,
l’enorme importanza, non soltanto
umana ma divina, che ha
l’amicizia»[45].

I primi giovani che, negli anni trenta,
si avvicinarono all’Opera trovarono
intorno a nostro Padre un autentico
clima di amicizia. Fu la prima cosa
che li attrasse e li mantenne uniti in
momenti molto difficili. L’amicizia
moltiplica le gioie e consola nelle
pene; l’amicizia del cristiano
desidera la felicità più grande per
coloro che ha accanto: la relazione
con Cristo. Chiediamo, come faceva
san Josemaría: «Dacci, Gesù, un
cuore a misura del tuo!»[46]. Questa
è la via. Soltanto se ci identifichiamo
con i sentimenti di Cristo – abbiate in
voi gli stessi sentimenti che furono in
Cristo Gesù (Fil 2, 5) – potremo
portare, grazie alla nostra amicizia,
questa gioia piena nella nostra casa,
nel nostro lavoro e ovunque stiamo.



Con tanto affetto vi benedice

vostro Padre

Roma, 1 novembre 2019, Solennità di
Tutti i Santi

Copyright © Prelatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Proibita qualsiasi divulgazione
pubblica, totale o parziale, senza
l’autorizzazione espressa del titolare
del copyright)

(Pro manuscripto)

[1] Lettera pastorale, 14-II-2017, n. 9.

[2] San Josemaría, Lettera 24-X-1965,
n. 10.



[3] Benedetto XVI, Enc. Deus Caritas
est, 25-XII-2005, n. 17.

[4] Francesco, Es. ap. Christus vivit,
25-III-2019, n. 154.

[5] San Josemaría, Lettera 31-V-1943,
n. 8.

[6] San Josemaría, Lettera 11-III-1940,
n. 70.

[7] Cfr. San Tommaso, Summa Th., II-
II, q. 23, a.1, c.

[8] San Giovanni Paolo II, Discorso,
18-II-1981.

[9] Benedetto XVI, Udienza Generale,
15-IX-2010.

[10] Francesco, Es. ap. Christus vivit,
n. 152.

[11] San Josemaría, Amici di Dio, n.
225.



[12] San Gregorio Nazianzeno, Sermo
XLIII.

[13] Ibid.

[14] San Josemaría, Forgia, n. 565.

[15] Sant’Agostino, Le Confessioni, 4,
4.

[16] San Giovanni Paolo II, Lettera
ap. Novo Millennio ineunte, 6-I-2001,
n. 43.

[17] San Josemaría, Lettera 9-I-1951,
n. 30.

[18] San Josemaría, Lettera 24-
X-1965, n. 10.

[19] Solco, n. 746. Cfr. Cammino, n.
463.

[20] Sant’Agostino, La catechesi ai
principianti, 15, 23.

[21] San Josemaría, Lettera 8-
VIII-1956, n. 38.



[22] San Josemaría, Lettera 24-
X-1965, n. 2.

[23] San Josemaría, Lettera 31-
V-1954, n. 23

[24] San Josemaría, Forgia, n. 943

[25] San Josemaría, Lettera 11-
III-1940, n. 71.

[26] Lettera pastorale, 9-I-2018, n. 14.

[27] San Tommaso, Summa Th., II-II,
q. 23, a. 1, c.

[28] Lettera pastorale, 9-I-2018, n. 13.

[29] Beato Álvaro, «Presentazione»,
in Amici di Dio.

[30] San Josemaría, Lettera 29-
IX-1957, n. 76.

[31] Parole di San Josemaría citate
dal beato Álvaro in Cartas de familia,
I, n. 115.



[32] San Josemaría, Note di una
riunione famigliare, X-1972.

[33] San Josemaría, Note di una
meditazione, 29-II-1964.

[34] San Josemaría, Forgia, n. 454.

[35] San Josemaría, Lettera 24-
III-1930, n. 11.

[36] San Josemaría, Lettera 11-
III-1940, n. 54.

[37] Lettera pastorale, 9-I-2018, n. 14.

[38] Francesco, Es. ap. Christus vivit,
n. 176.

[39] San Josemaría, Solco, n. 191.

[40] San Josemaría, Lettera 24-
X-1965, n. 16.

[41] Ibid., n. 12.

[42] San Josemaría, Lettera 11-
III-1940, n. 55.



[43] San Josemaría, Lettera 24-
X-1942, n. 18.

[44] San Josemaría, Lettera 24-
X-1965, n. 62.

[45] Ibid., n. 16.

[46] Cfr. San Josemaría, Solco, n. 813.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/lettera-del-
prelato-1-novembre-2019/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-1-novembre-2019/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-1-novembre-2019/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-del-prelato-1-novembre-2019/

	Lettera pastorale (1 novembre 2019)

