
opusdei.org

Lettera Apostolica
Patris Corde del
Santo Padre
Francesco

Riportiamo il testo integrale
della Lettera Apostolica di papa
Francesco in occasione del 150°
anniversario della
dichiarazione di San Giuseppe
quale patrono della Chiesa
Universale.

08/12/2020

Con cuore di padre: così Giuseppe ha
amato Gesù, chiamato in tutti e



quattro i Vangeli «il figlio di
Giuseppe».[1]

I due Evangelisti che hanno posto in
rilievo la sua figura, Matteo e Luca,
raccontano poco, ma a sufficienza
per far capire che tipo di padre egli
fosse e la missione affidatagli dalla
Provvidenza.

Sappiamo che egli era un umile
falegname (cfr Mt 13,55), promesso
sposo di Maria (cfr Mt 1,18; Lc 1,27);
un «uomo giusto» (Mt 1,19), sempre
pronto a eseguire la volontà di Dio
manifestata nella sua Legge (cfr Lc
2,22.27.39) e mediante ben quattro
sogni (cfr Mt 1,20; 2,13.19.22). Dopo
un lungo e faticoso viaggio da
Nazaret a Betlemme, vide nascere il
Messia in una stalla, perché altrove
«non c’era posto per loro» (Lc 2,7). Fu
testimone dell’adorazione dei pastori
(cfr Lc 2,8-20) e dei Magi (cfr Mt
2,1-12), che rappresentavano



rispettivamente il popolo d’Israele e i
popoli pagani.

Ebbe il coraggio di assumere la
paternità legale di Gesù, a cui impose
il nome rivelato dall’Angelo: «Tu lo
chiamerai Gesù: egli infatti salverà il
suo popolo dai suoi peccati» (Mt
1,21). Come è noto, dare un nome a
una persona o a una cosa presso i
popoli antichi significava
conseguirne l’appartenenza, come
fece Adamo nel racconto della Genesi
(cfr 2,19-20).

Nel Tempio, quaranta giorni dopo la
nascita, insieme alla madre Giuseppe
offrì il Bambino al Signore e ascoltò
sorpreso la profezia che Simeone
fece nei confronti di Gesù e di Maria
(cfr Lc 2,22-35). Per difendere Gesù
da Erode, soggiornò da straniero in
Egitto (cfr Mt 2,13-18). Ritornato in
patria, visse nel nascondimento del
piccolo e sconosciuto villaggio di
Nazaret in Galilea – da dove, si



diceva, “non sorge nessun profeta” e
“non può mai venire qualcosa di
buono” (cfr Gv 7,52; 1,46) –, lontano
da Betlemme, sua città natale, e da
Gerusalemme, dove sorgeva il
Tempio. Quando, proprio durante un
pellegrinaggio a Gerusalemme,
smarrirono Gesù dodicenne, lui e
Maria lo cercarono angosciati e lo
ritrovarono nel Tempio mentre
discuteva con i dottori della Legge
(cfr Lc 2,41-50).

Dopo Maria, Madre di Dio, nessun
Santo occupa tanto spazio nel
Magistero pontificio quanto
Giuseppe, suo sposo. I miei
Predecessori hanno approfondito il
messaggio racchiuso nei pochi dati
tramandati dai Vangeli per
evidenziare maggiormente il suo
ruolo centrale nella storia della
salvezza: il Beato Pio IX lo ha
dichiarato «Patrono della Chiesa
Cattolica»,[2] il Venerabile Pio XII lo
ha presentato quale “Patrono dei

https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/pius-ix/it.html&sa=D&ust=1607448029791000&usg=AOvVaw3gR-ZuutuQdsmlmIl4_MEW
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/pius-xii/it.html&sa=D&ust=1607448029792000&usg=AOvVaw3cxwPUD4nYRklOsIFtKZOq


lavoratori”[3] e San Giovanni Paolo II
come «Custode del Redentore».[4]Il
popolo lo invoca come «patrono della
buona morte».[5]

Pertanto, al compiersi di 150 anni
dalla sua dichiarazione quale 
Patrono della Chiesa Cattolica fatta
dal Beato Pio IX, l’8 dicembre 1870,
vorrei – come dice Gesù – che “la
bocca esprimesse ciò che nel cuore
sovrabbonda” (cfr Mt 12,34), per
condividere con voi alcune riflessioni
personali su questa straordinaria
figura, tanto vicina alla condizione
umana di ciascuno di noi. Tale
desiderio è cresciuto durante questi
mesi di pandemia, in cui possiamo
sperimentare, in mezzo alla crisi che
ci sta colpendo, che «le nostre vite
sono tessute e sostenute da persone
comuni – solitamente dimenticate –
che non compaiono nei titoli dei
giornali e delle riviste né nelle grandi
passerelle dell’ultimo show ma, senza
dubbio, stanno scrivendo oggi gli

https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it.html&sa=D&ust=1607448029793000&usg=AOvVaw0ssK_vUTmYTBNw48W_dM_N
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/pius-ix/it.html&sa=D&ust=1607448029795000&usg=AOvVaw3gFObsGR4bS8Ju_WR9e-p1


avvenimenti decisivi della nostra
storia: medici, infermiere e
infermieri, addetti dei supermercati,
addetti alle pulizie, badanti,
trasportatori, forze dell’ordine,
volontari, sacerdoti, religiose e tanti
ma tanti altri che hanno compreso
che nessuno si salva da solo. […]
Quanta gente esercita ogni giorno
pazienza e infonde speranza, avendo
cura di non seminare panico ma
corresponsabilità. Quanti padri,
madri, nonni e nonne, insegnanti
mostrano ai nostri bambini, con gesti
piccoli e quotidiani, come affrontare
e attraversare una crisi riadattando
abitudini, alzando gli sguardi e
stimolando la preghiera. Quante
persone pregano, offrono e
intercedono per il bene di tutti».[6]

Tutti possono trovare in San
Giuseppe, l’uomo che passa
inosservato, l’uomo della presenza
quotidiana, discreta e nascosta, un
intercessore, un sostegno e una guida
nei momenti di difficoltà. San



Giuseppe ci ricorda che tutti coloro
che stanno apparentemente nascosti
o in “seconda linea” hanno un
protagonismo senza pari nella storia
della salvezza. A tutti loro va una
parola di riconoscimento e di
gratitudine.

1. Padre amato

La grandezza di San Giuseppe
consiste nel fatto che egli fu lo sposo
di Maria e il padre di Gesù. In quanto
tale, «si pose al servizio dell’intero
disegno salvifico», come afferma San
Giovanni Crisostomo.[7]

San Paolo VI osserva che la sua
paternità si è espressa
concretamente «nell’aver fatto della
sua vita un servizio, un sacrificio, al
mistero dell’incarnazione e alla
missione redentrice che vi è
congiunta; nell’aver usato
dell’autorità legale, che a lui spettava
sulla sacra Famiglia, per farle totale
dono di sé, della sua vita, del suo

https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/paul-vi/it.html&sa=D&ust=1607448029797000&usg=AOvVaw3iJicvT0ic9aFbiPNR6Zd7


lavoro; nell’aver convertito la sua
umana vocazione all’amore
domestico nella sovrumana
oblazione di sé, del suo cuore e di
ogni capacità, nell’amore posto a
servizio del Messia germinato nella
sua casa».[8]

Per questo suo ruolo nella storia
della salvezza, San Giuseppe è un
padre che è stato sempre amato dal
popolo cristiano, come dimostra il
fatto che in tutto il mondo gli sono
state dedicate numerose chiese; che
molti Istituti religiosi, Confraternite e
gruppi ecclesiali sono ispirati alla sua
spiritualità e ne portano il nome; e
che in suo onore si svolgono da secoli
varie rappresentazioni sacre. Tanti
Santi e Sante furono suoi
appassionati devoti, tra i quali Teresa
d’Avila, che lo adottò come avvocato
e intercessore, raccomandandosi
molto a lui e ricevendo tutte le grazie
che gli chiedeva; incoraggiata dalla
propria esperienza, la Santa



persuadeva gli altri ad essergli
devoti.[9]

In ogni manuale di preghiere si trova
qualche orazione a San Giuseppe.
Particolari invocazioni gli vengono
rivolte tutti i mercoledì e
specialmente durante l’intero mese
di marzo, tradizionalmente a lui
dedicato.[10]

La fiducia del popolo in San
Giuseppe è riassunta nell’espressione
“Ite ad Ioseph”, che fa riferimento al
tempo di carestia in Egitto quando la
gente chiedeva il pane al faraone ed
egli rispondeva: «Andate da
Giuseppe; fate quello che vi
dirà» (Gen 41,55). Si trattava di
Giuseppe figlio di Giacobbe, che fu
venduto per invidia dai fratelli (cfr 
Gen 37,11-28) e che – stando alla
narrazione biblica – successivamente
divenne vice-re dell’Egitto (cfr Gen
41,41-44).



Come discendente di Davide (cfr Mt
1,16.20), dalla cui radice doveva
germogliare Gesù secondo la
promessa fatta a Davide dal profeta
Natan (cfr 2 Sam 7), e come sposo di
Maria di Nazaret, San Giuseppe è la
cerniera che unisce l’Antico e il
Nuovo Testamento.

2. Padre nella tenerezza

Giuseppe vide crescere Gesù giorno
dopo giorno «in sapienza, età e
grazia davanti a Dio e agli
uomini» (Lc 2,52). Come il Signore
fece con Israele, così egli “gli ha
insegnato a camminare, tenendolo
per mano: era per lui come il padre
che solleva un bimbo alla sua
guancia, si chinava su di lui per
dargli da mangiare” (cfr Os 11,3-4).

Gesù ha visto la tenerezza di Dio in
Giuseppe: «Come è tenero un padre
verso i figli, così il Signore è tenero
verso quelli che lo temono» (Sal
103,13).



Giuseppe avrà sentito certamente
riecheggiare nella sinagoga, durante
la preghiera dei Salmi, che il Dio
d’Israele è un Dio di tenerezza,[11]che
è buono verso tutti e «la sua
tenerezza si espande su tutte le
creature» (Sal 145,9).

La storia della salvezza si compie
«nella speranza contro ogni
speranza» (Rm 4,18) attraverso le
nostre debolezze. Troppe volte
pensiamo che Dio faccia affidamento
solo sulla parte buona e vincente di
noi, mentre in realtà la maggior
parte dei suoi disegni si realizza
attraverso e nonostante la nostra
debolezza. È questo che fa dire a San
Paolo: «Affinché io non monti in
superbia, è stata data alla mia carne
una spina, un inviato di Satana per
percuotermi, perché io non monti in
superbia. A causa di questo per tre
volte ho pregato il Signore che
l'allontanasse da me. Ed egli mi ha
detto: “Ti basta la mia grazia; la forza



infatti si manifesta pienamente nella
debolezza”» (2 Cor 12,7-9).

Se questa è la prospettiva
dell’economia della salvezza,
dobbiamo imparare ad accogliere la
nostra debolezza con profonda
tenerezza.[12]

Il Maligno ci fa guardare con giudizio
negativo la nostra fragilità, lo Spirito
invece la porta alla luce con
tenerezza. È la tenerezza la maniera
migliore per toccare ciò che è fragile
in noi. Il dito puntato e il giudizio che
usiamo nei confronti degli altri molto
spesso sono segno dell’incapacità di
accogliere dentro di noi la nostra
stessa debolezza, la nostra stessa
fragilità. Solo la tenerezza ci salverà
dall’opera dell’Accusatore (cfr Ap
12,10). Per questo è importante
incontrare la Misericordia di Dio,
specie nel Sacramento della
Riconciliazione, facendo
un’esperienza di verità e tenerezza.



Paradossalmente anche il Maligno
può dirci la verità, ma, se lo fa, è per
condannarci. Noi sappiamo però che
la Verità che viene da Dio non ci
condanna, ma ci accoglie, ci
abbraccia, ci sostiene, ci perdona. La
Verità si presenta a noi sempre come
il Padre misericordioso della
parabola (cfr Lc 15,11-32): ci viene
incontro, ci ridona la dignità, ci
rimette in piedi, fa festa per noi, con
la motivazione che «questo mio figlio
era morto ed è tornato in vita, era
perduto ed è stato ritrovato» (v. 24).

Anche attraverso l’angustia di
Giuseppe passa la volontà di Dio, la
sua storia, il suo progetto. Giuseppe
ci insegna così che avere fede in Dio
comprende pure il credere che Egli
può operare anche attraverso le
nostre paure, le nostre fragilità, la
nostra debolezza. E ci insegna che, in
mezzo alle tempeste della vita, non
dobbiamo temere di lasciare a Dio il
timone della nostra barca. A volte noi



vorremmo controllare tutto, ma Lui
ha sempre uno sguardo più grande.

3. Padre nell’obbedienza

Analogamente a ciò che Dio ha fatto
con Maria, quando le ha manifestato
il suo piano di salvezza, così anche a
Giuseppe ha rivelato i suoi disegni; e
lo ha fatto tramite i sogni, che nella
Bibbia, come presso tutti i popoli
antichi, venivano considerati come
uno dei mezzi con i quali Dio
manifesta la sua volontà.[13]

Giuseppe è fortemente angustiato
davanti all’incomprensibile
gravidanza di Maria: non vuole
«accusarla pubblicamente»,[14] ma
decide di «ripudiarla in segreto» (Mt
1,19). Nel primo sogno l’angelo lo
aiuta a risolvere il suo grave
dilemma: «Non temere di prendere
con te Maria, tua sposa. Infatti, il
bambino che è generato in lei viene
dallo Spirito Santo; ella darà alla luce
un figlio e tu lo chiamerai Gesù: egli



infatti salverà il suo popolo dai suoi
peccati» (Mt 1,20-21). La sua risposta
fu immediata: «Quando si destò dal
sonno, fece come gli aveva ordinato
l’angelo» (Mt 1,24). Con l’obbedienza
egli superò il suo dramma e salvò
Maria.

Nel secondo sogno l’angelo ordina a
Giuseppe: «Alzati, prendi con te il
bambino e sua madre, fuggi in Egitto
e resta là finché non ti avvertirò:
Erode infatti vuole cercare il
bambino per ucciderlo» (Mt 2,13).
Giuseppe non esitò ad obbedire,
senza farsi domande sulle difficoltà
cui sarebbe andato incontro: «Egli si
alzò, nella notte, prese il bambino e
sua madre e si rifugiò in Egitto, dove
rimase fino alla morte di Erode» (Mt
2,14-15).

In Egitto Giuseppe, con fiducia e
pazienza, attese dall’angelo il
promesso avviso per ritornare nel
suo Paese. Appena il messaggero



divino, in un terzo sogno, dopo
averlo informato che erano morti
quelli che cercavano di uccidere il
bambino, gli ordina di alzarsi, di
prendere con sé il bambino e sua
madre e ritornare nella terra
d’Israele (cfr Mt 2,19-20), egli ancora
una volta obbedisce senza esitare: «Si
alzò, prese il bambino e sua madre
ed entrò nella terra d’Israele» (Mt
2,21).

Ma durante il viaggio di ritorno,
«quando venne a sapere che nella
Giudea regnava Archelao al posto di
suo padre Erode, ebbe paura di
andarvi. Avvertito poi in sogno – ed è
la quarta volta che accade – si ritirò
nella regione della Galilea e andò ad
abitare in una città chiamata
Nazaret» (Mt 2,22-23).

L’evangelista Luca, da parte sua,
riferisce che Giuseppe affrontò il
lungo e disagevole viaggio da
Nazaret a Betlemme, secondo la



legge dell’imperatore Cesare Augusto
relativa al censimento, per farsi
registrare nella sua città di origine. E
proprio in questa circostanza nacque
Gesù (cfr 2,1-7), e fu iscritto
all’anagrafe dell’Impero, come tutti
gli altri bambini.

San Luca, in particolare, si preoccupa
di rilevare che i genitori di Gesù
osservavano tutte le prescrizioni
della Legge: i riti della circoncisione
di Gesù, della purificazione di Maria
dopo il parto, dell’offerta a Dio del
primogenito (cfr 2,21-24).[15]

In ogni circostanza della sua vita,
Giuseppe seppe pronunciare il suo
“fiat”, come Maria
nell’Annunciazione e Gesù nel
Getsemani.

Giuseppe, nel suo ruolo di capo
famiglia, insegnò a Gesù ad essere
sottomesso ai genitori (cfr Lc 2,51),
secondo il comandamento di Dio (cfr 
Es 20,12).



Nel nascondimento di Nazaret, alla
scuola di Giuseppe, Gesù imparò a
fare la volontà del Padre. Tale
volontà divenne suo cibo quotidiano
(cfr Gv 4,34). Anche nel momento più
difficile della sua vita, vissuto nel
Getsemani, preferì fare la volontà del
Padre e non la propria[16] e si fece
«obbediente fino alla morte […] di
croce» (Fil 2,8). Per questo, l’autore
della Lettera agli Ebrei conclude che
Gesù «imparò l’obbedienza da ciò
che patì» (5,8).

Da tutte queste vicende risulta che
Giuseppe «è stato chiamato da Dio a
servire direttamente la persona e la
missione di Gesù mediante l’esercizio
della sua paternità: proprio in tal
modo egli coopera nella pienezza dei
tempi al grande mistero della
Redenzione ed è veramente ministro
della salvezza».[17]

4. Padre nell’accoglienza



Giuseppe accoglie Maria senza
mettere condizioni preventive. Si
fida delle parole dell’Angelo. «La
nobiltà del suo cuore gli fa
subordinare alla carità quanto ha
imparato per legge; e oggi, in questo
mondo nel quale la violenza
psicologica, verbale e fisica sulla
donna è evidente, Giuseppe si
presenta come figura di uomo
rispettoso, delicato che, pur non
possedendo tutte le informazioni, si
decide per la reputazione, la dignità
e la vita di Maria. E nel suo dubbio su
come agire nel modo migliore, Dio lo
ha aiutato a scegliere illuminando il
suo giudizio».[18]

Tante volte, nella nostra vita,
accadono avvenimenti di cui non
comprendiamo il significato. La
nostra prima reazione è spesso di
delusione e ribellione. Giuseppe
lascia da parte i suoi ragionamenti
per fare spazio a ciò che accade e,
per quanto possa apparire ai suoi



occhi misterioso, egli lo accoglie, se
ne assume la responsabilità e si
riconcilia con la propria storia. Se
non ci riconciliamo con la nostra
storia, non riusciremo nemmeno a
fare un passo successivo, perché
rimarremo sempre in ostaggio delle
nostre aspettative e delle conseguenti
delusioni.

La vita spirituale che Giuseppe ci
mostra non è una via che spiega, ma
una via che accoglie. Solo a partire
da questa accoglienza, da questa
riconciliazione, si può anche intuire
una storia più grande, un significato
più profondo. Sembrano
riecheggiare le ardenti parole di
Giobbe, che all’invito della moglie a
ribellarsi per tutto il male che gli
accade risponde: «Se da Dio
accettiamo il bene, perché non
dovremmo accettare il male?» (Gb
2,10).



Giuseppe non è un uomo rassegnato
passivamente. Il suo è un coraggioso
e forte protagonismo. L’accoglienza è
un modo attraverso cui si manifesta
nella nostra vita il dono della
fortezza che ci viene dallo Spirito
Santo. Solo il Signore può darci la
forza di accogliere la vita così com’è,
di fare spazio anche a quella parte
contradditoria, inaspettata,
deludente dell’esistenza.

La venuta di Gesù in mezzo a noi è
un dono del Padre, affinché ciascuno
si riconcili con la carne della propria
storia anche quando non la
comprende fino in fondo.

Come Dio ha detto al nostro Santo:
«Giuseppe, figlio di Davide, non
temere» (Mt 1,20), sembra ripetere
anche a noi: “Non abbiate paura!”.
Occorre deporre la rabbia e la
delusione e fare spazio, senza alcuna
rassegnazione mondana ma con
fortezza piena di speranza, a ciò che



non abbiamo scelto eppure esiste.
Accogliere così la vita ci introduce a
un significato nascosto. La vita di
ciascuno di noi può ripartire
miracolosamente, se troviamo il
coraggio di viverla secondo ciò che ci
indica il Vangelo. E non importa se
ormai tutto sembra aver preso una
piega sbagliata e se alcune cose
ormai sono irreversibili. Dio può far
germogliare fiori tra le rocce. Anche
se il nostro cuore ci rimprovera
qualcosa, Egli «è più grande del
nostro cuore e conosce ogni cosa» (1
Gv 3,20).

Torna ancora una volta il realismo
cristiano, che non butta via nulla di
ciò che esiste. La realtà, nella sua
misteriosa irriducibilità e
complessità, è portatrice di un senso
dell’esistenza con le sue luci e le sue
ombre. È questo che fa dire
all’apostolo Paolo: «Noi sappiamo che
tutto concorre al bene, per quelli che
amano Dio» (Rm 8,28). E



Sant’Agostino aggiunge: «anche
quello che viene chiamato male
(etiam illud quod malum dicitur)».[19]

In questa prospettiva totale, la fede
dà significato ad ogni evento lieto o
triste.

Lungi da noi allora il pensare che
credere significhi trovare facili
soluzioni consolatorie. La fede che ci
ha insegnato Cristo è invece quella
che vediamo in San Giuseppe, che
non cerca scorciatoie, ma affronta
“ad occhi aperti” quello che gli sta
capitando, assumendone in prima
persona la responsabilità.

L’accoglienza di Giuseppe ci invita ad
accogliere gli altri, senza esclusione,
così come sono, riservando una
predilezione ai deboli, perché Dio
sceglie ciò che è debole (cfr 1 Cor
1,27), è «padre degli orfani e
difensore delle vedove» (Sal 68,6) e
comanda di amare lo straniero.
[20]Voglio immaginare che dagli



atteggiamenti di Giuseppe Gesù
abbia preso lo spunto per la parabola
del figlio prodigo e del padre
misericordioso (cfr Lc 15,11-32).

5. Padre dal coraggio creativo

Se la prima tappa di ogni vera
guarigione interiore è accogliere la
propria storia, ossia fare spazio
dentro noi stessi anche a ciò che non
abbiamo scelto nella nostra vita,
serve però aggiungere un’altra
caratteristica importante: il coraggio
creativo. Esso emerge soprattutto
quando si incontrano difficoltà.
Infatti, davanti a una difficoltà ci si
può fermare e abbandonare il
campo, oppure ingegnarsi in qualche
modo. Sono a volte proprio le
difficoltà che tirano fuori da ciascuno
di noi risorse che nemmeno
pensavamo di avere.

Molte volte, leggendo i “Vangeli
dell’infanzia”, ci viene da
domandarci perché Dio non sia



intervenuto in maniera diretta e
chiara. Ma Dio interviene per mezzo
di eventi e persone. Giuseppe è
l’uomo mediante il quale Dio si
prende cura degli inizi della storia
della redenzione. Egli è il vero
“miracolo” con cui Dio salva il
Bambino e sua madre. Il Cielo
interviene fidandosi del coraggio
creativo di quest’uomo, che
giungendo a Betlemme e non
trovando un alloggio dove Maria
possa partorire, sistema una stalla e
la riassetta, affinché diventi quanto
più possibile un luogo accogliente
per il Figlio di Dio che viene nel
mondo (cfr Lc 2,6-7). Davanti
all’incombente pericolo di Erode, che
vuole uccidere il Bambino, ancora
una volta in sogno Giuseppe viene
allertato per difendere il Bambino, e
nel cuore della notte organizza la
fuga in Egitto (cfr Mt 2,13-14).

A una lettura superficiale di questi
racconti, si ha sempre l’impressione



che il mondo sia in balia dei forti e
dei potenti, ma la “buona notizia” del
Vangelo sta nel far vedere come,
nonostante la prepotenza e la
violenza dei dominatori terreni, Dio
trovi sempre il modo per realizzare il
suo piano di salvezza. Anche la
nostra vita a volte sembra in balia
dei poteri forti, ma il Vangelo ci dice
che ciò che conta, Dio riesce sempre
a salvarlo, a condizione che usiamo
lo stesso coraggio creativo del
carpentiere di Nazaret, il quale sa
trasformare un problema in
un’opportunità anteponendo sempre
la fiducia nella Provvidenza.

Se certe volte Dio sembra non
aiutarci, ciò non significa che ci
abbia abbandonati, ma che si fida di
noi, di quello che possiamo
progettare, inventare, trovare.

Si tratta dello stesso coraggio
creativo dimostrato dagli amici del
paralitico che, per presentarlo a



Gesù, lo calarono giù dal tetto (cfr Lc
5,17-26). La difficoltà non fermò
l’audacia e l’ostinazione di quegli
amici. Essi erano convinti che Gesù
poteva guarire il malato e «non
trovando da qual parte farlo entrare
a causa della folla, salirono sul tetto
e, attraverso le tegole, lo calarono
con il lettuccio davanti a Gesù nel
mezzo della stanza. Vedendo la loro
fede, disse: “Uomo, ti sono perdonati
i tuoi peccati”» (vv. 19-20). Gesù
riconosce la fede creativa con cui
quegli uomini cercano di portargli il
loro amico malato.

Il Vangelo non dà informazioni
riguardo al tempo in cui Maria e
Giuseppe e il Bambino rimasero in
Egitto. Certamente però avranno
dovuto mangiare, trovare una casa,
un lavoro. Non ci vuole molta
immaginazione per colmare il
silenzio del Vangelo a questo
proposito. La santa Famiglia dovette
affrontare problemi concreti come



tutte le altre famiglie, come molti
nostri fratelli migranti che ancora
oggi rischiano la vita costretti dalle
sventure e dalla fame. In questo
senso, credo che San Giuseppe sia
davvero uno speciale patrono per
tutti coloro che devono lasciare la
loro terra a causa delle guerre,
dell’odio, della persecuzione e della
miseria.

Alla fine di ogni vicenda che vede
Giuseppe come protagonista, il
Vangelo annota che egli si alza,
prende con sé il Bambino e sua
madre, e fa ciò che Dio gli ha
ordinato (cfr Mt 1,24; 2,14.21). In
effetti, Gesù e Maria sua Madre sono
il tesoro più prezioso della nostra
fede.[21]

Nel piano della salvezza non si può
separare il Figlio dalla Madre, da
colei che «avanzò nella
peregrinazione della fede e serbò



fedelmente la sua unione col Figlio
sino alla croce».[22]

Dobbiamo sempre domandarci se
stiamo proteggendo con tutte le
nostre forze Gesù e Maria, che
misteriosamente sono affidati alla
nostra responsabilità, alla nostra
cura, alla nostra custodia. Il Figlio
dell’Onnipotente viene nel mondo
assumendo una condizione di grande
debolezza. Si fa bisognoso di
Giuseppe per essere difeso, protetto,
accudito, cresciuto. Dio si fida di
quest’uomo, così come fa Maria, che
in Giuseppe trova colui che non solo
vuole salvarle la vita, ma che
provvederà sempre a lei e al
Bambino. In questo senso San
Giuseppe non può non essere il
Custode della Chiesa, perché la
Chiesa è il prolungamento del Corpo
di Cristo nella storia, e nello stesso
tempo nella maternità della Chiesa è
adombrata la maternità di Maria.
[23]Giuseppe, continuando a



proteggere la Chiesa, continua a
proteggere il Bambino e sua madre, e
anche noi amando la Chiesa
continuiamo ad amare il Bambino e
sua madre.

Questo Bambino è Colui che dirà:
«Tutto quello che avete fatto a uno
solo di questi miei fratelli più piccoli,
l’avete fatto a me» (Mt 25,40). Così
ogni bisognoso, ogni povero, ogni
sofferente, ogni moribondo, ogni
forestiero, ogni carcerato, ogni
malato sono “il Bambino” che
Giuseppe continua a custodire. Ecco
perché San Giuseppe è invocato
come protettore dei miseri, dei
bisognosi, degli esuli, degli afflitti, dei
poveri, dei moribondi. Ed ecco
perché la Chiesa non può non amare
innanzitutto gli ultimi, perché Gesù
ha posto in essi una preferenza, una
sua personale identificazione. Da
Giuseppe dobbiamo imparare la
medesima cura e responsabilità:
amare il Bambino e sua madre;



amare i Sacramenti e la carità; amare
la Chiesa e i poveri. Ognuna di queste
realtà è sempre il Bambino e sua
madre.

6. Padre lavoratore

Un aspetto che caratterizza San
Giuseppe e che è stato posto in
evidenza sin dai tempi della prima
Enciclica sociale, la Rerum novarum
di Leone XIII, è il suo rapporto con il
lavoro. San Giuseppe era un
carpentiere che ha lavorato
onestamente per garantire il
sostentamento della sua famiglia. Da
lui Gesù ha imparato il valore, la
dignità e la gioia di ciò che significa
mangiare il pane frutto del proprio
lavoro.

In questo nostro tempo, nel quale il
lavoro sembra essere tornato a
rappresentare un’urgente questione
sociale e la disoccupazione raggiunge
talora livelli impressionanti, anche in
quelle nazioni dove per decenni si è

https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/leo-xiii/it/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html&sa=D&ust=1607448029820000&usg=AOvVaw3JMMfyDxjBql7bmXftVQ-Q
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/leo-xiii/it.html&sa=D&ust=1607448029821000&usg=AOvVaw2zIq4bvijAKq1VTDX1JVfT


vissuto un certo benessere, è
necessario, con rinnovata
consapevolezza, comprendere il
significato del lavoro che dà dignità e
di cui il nostro Santo è esemplare
patrono.

Il lavoro diventa partecipazione
all’opera stessa della salvezza,
occasione per affrettare l’avvento del
Regno, sviluppare le proprie
potenzialità e qualità, mettendole al
servizio della società e della
comunione; il lavoro diventa
occasione di realizzazione non solo
per sé stessi, ma soprattutto per quel
nucleo originario della società che è
la famiglia. Una famiglia dove
mancasse il lavoro è maggiormente
esposta a difficoltà, tensioni, fratture
e perfino alla tentazione disperata e
disperante del dissolvimento. Come
potremmo parlare della dignità
umana senza impegnarci perché tutti
e ciascuno abbiano la possibilità di
un degno sostentamento?



La persona che lavora, qualunque sia
il suo compito, collabora con Dio
stesso, diventa un po’ creatore del
mondo che ci circonda. La crisi del
nostro tempo, che è crisi economica,
sociale, culturale e spirituale, può
rappresentare per tutti un appello a
riscoprire il valore, l’importanza e la
necessità del lavoro per dare origine
a una nuova “normalità”, in cui
nessuno sia escluso. Il lavoro di San
Giuseppe ci ricorda che Dio stesso
fatto uomo non ha disdegnato di
lavorare. La perdita del lavoro che
colpisce tanti fratelli e sorelle, e che è
aumentata negli ultimi tempi a causa
della pandemia di Covid-19,
dev’essere un richiamo a rivedere le
nostre priorità. Imploriamo San
Giuseppe lavoratore perché
possiamo trovare strade che ci
impegnino a dire: nessun giovane,
nessuna persona, nessuna famiglia
senza lavoro!

7. Padre nell’ombra



Lo scrittore polacco Jan
Dobraczyński, nel suo libro L’ombra
del Padre,[24] ha narrato in forma di
romanzo la vita di San Giuseppe. Con
la suggestiva immagine dell’ombra
definisce la figura di Giuseppe, che
nei confronti di Gesù èl’ombra sulla
terra del Padre Celeste: lo custodisce,
lo protegge, non si stacca mai da Lui
per seguire i suoi passi. Pensiamo a
ciò che Mosè ricorda a Israele: «Nel
deserto […] hai visto come il Signore,
tuo Dio, ti ha portato, come un uomo
porta il proprio figlio, per tutto il
cammino» (Dt 1,31). Così Giuseppe ha
esercitato la paternità per tutta la sua
vita.[25]

Padri non si nasce, lo si diventa. E
non lo si diventa solo perché si mette
al mondo un figlio, ma perché ci si
prende responsabilmente cura di lui.
Tutte le volte che qualcuno si assume
la responsabilità della vita di un
altro, in un certo senso esercita la
paternità nei suoi confronti.



Nella società del nostro tempo,
spesso i figli sembrano essere orfani
di padre. Anche la Chiesa di oggi ha
bisogno di padri. È sempre attuale
l’ammonizione rivolta da San Paolo
ai Corinzi: «Potreste avere anche
diecimila pedagoghi in Cristo, ma
non certo molti padri» (1 Cor 4,15); e
ogni sacerdote o vescovo dovrebbe
poter aggiungere come l’Apostolo:
«Sono io che vi ho generato in Cristo
Gesù mediante il Vangelo» (ibid.). E ai
Galati dice: «Figli miei, che io di
nuovo partorisco nel dolore finché
Cristo non sia formato in voi!» (4,19).

Essere padri significa introdurre il
figlio all’esperienza della vita, alla
realtà. Non trattenerlo, non
imprigionarlo, non possederlo, ma
renderlo capace di scelte, di libertà,
di partenze. Forse per questo,
accanto all’appellativo di padre, a
Giuseppe la tradizione ha messo
anche quello di “castissimo”. Non è
un’indicazione meramente affettiva,



ma la sintesi di un atteggiamento che
esprime il contrario del possesso. La
castità è la libertà dal possesso in
tutti gli ambiti della vita. Solo
quando un amore è casto, è
veramente amore. L’amore che vuole
possedere, alla fine diventa sempre
pericoloso, imprigiona, soffoca,
rende infelici. Dio stesso ha amato
l’uomo con amore casto, lasciandolo
libero anche di sbagliare e di
mettersi contro di Lui. La logica
dell’amore è sempre una logica di
libertà, e Giuseppe ha saputo amare
in maniera straordinariamente
libera. Non ha mai messo sé stesso al
centro. Ha saputo decentrarsi,
mettere al centro della sua vita Maria
e Gesù.

La felicità di Giuseppe non è nella
logica del sacrificio di sé, ma del
dono di sé. Non si percepisce mai in
quest’uomo frustrazione, ma solo
fiducia. Il suo persistente silenzio
non contempla lamentele ma sempre



gesti concreti di fiducia. Il mondo ha
bisogno di padri, rifiuta i padroni,
rifiuta cioè chi vuole usare il
possesso dell’altro per riempire il
proprio vuoto; rifiuta coloro che
confondono autorità con
autoritarismo, servizio con
servilismo, confronto con
oppressione, carità con
assistenzialismo, forza con
distruzione. Ogni vera vocazione
nasce dal dono di sé, che è la
maturazione del semplice sacrificio.
Anche nel sacerdozio e nella vita
consacrata viene chiesto questo tipo
di maturità. Lì dove una vocazione,
matrimoniale, celibataria o
verginale, non giunge alla
maturazione del dono di sé
fermandosi solo alla logica del
sacrificio, allora invece di farsi segno
della bellezza e della gioia dell’amore
rischia di esprimere infelicità,
tristezza e frustrazione.



La paternità che rinuncia alla
tentazione di vivere la vita dei figli
spalanca sempre spazi all’inedito.
Ogni figlio porta sempre con sé un
mistero, un inedito che può essere
rivelato solo con l’aiuto di un padre
che rispetta la sua libertà. Un padre
consapevole di completare la propria
azione educativa e di vivere
pienamente la paternità solo quando
si è reso “inutile”, quando vede che il
figlio diventa autonomo e cammina
da solo sui sentieri della vita, quando
si pone nella situazione di Giuseppe,
il quale ha sempre saputo che quel
Bambino non era suo, ma era stato
semplicemente affidato alle sue cure.
In fondo, è ciò che lascia intendere
Gesù quando dice: «Non chiamate
“padre” nessuno di voi sulla terra,
perché uno solo è il Padre vostro,
quello celeste» (Mt 23,9).

Tutte le volte che ci troviamo nella
condizione di esercitare la paternità,
dobbiamo sempre ricordare che non



è mai esercizio di possesso, ma
“segno” che rinvia a una paternità
più alta. In un certo senso, siamo
tutti sempre nella condizione di
Giuseppe: ombra dell’unico Padre
celeste, che «fa sorgere il sole sui
cattivi e sui buoni, e fa piovere sui
giusti e sugli ingiusti» (Mt 5,45); e
ombra che segue il Figlio.

* * *

«Alzati, prendi con te il bambino e
sua madre» (Mt 2,13), dice Dio a San
Giuseppe.

Lo scopo di questa Lettera Apostolica
è quello di accrescere l’amore verso
questo grande Santo, per essere
spinti a implorare la sua
intercessione e per imitare le sue
virtù e il suo slancio.

Infatti, la specifica missione dei Santi
è non solo quella di concedere
miracoli e grazie, ma di intercedere
per noi davanti a Dio, come fecero



Abramo[26] e Mosè,[27] come fa Gesù,
«unico mediatore» (1 Tm 2,5), che
presso Dio Padre è il nostro
«avvocato» (1 Gv 2,1), «sempre vivo
per intercedere in [nostro]
favore» (Eb 7,25; cfr Rm 8,34).

I Santi aiutano tutti i fedeli «a
perseguire la santità e la perfezione
del proprio stato».[28] La loro vita è
una prova concreta che è possibile
vivere il Vangelo.

Gesù ha detto: «Imparate da me, che
sono mite e umile di cuore» (Mt
11,29), ed essi a loro volta sono
esempi di vita da imitare. San Paolo
ha esplicitamente esortato:
«Diventate miei imitatori!» (1 Cor
4,16).[29] San Giuseppe lo dice
attraverso il suo eloquente silenzio.

Davanti all’esempio di tanti Santi e di
tante Sante, Sant’Agostino si chiese:
«Ciò che questi e queste hanno
potuto fare, tu non lo potrai?». E così
approdò alla conversione definitiva



esclamando: «Tardi ti ho amato, o
Bellezza tanto antica e tanto nuova!».
[30]

Non resta che implorare da San
Giuseppe la grazia delle grazie: la
nostra conversione.

A lui rivolgiamo la nostra preghiera:

Salve, custode del Redentore,

e sposo della Vergine Maria.

A te Dio affidò il suo Figlio;

in te Maria ripose la sua fiducia;

con te Cristo diventò uomo.

O Beato Giuseppe, mostrati padre
anche per noi,

e guidaci nel cammino della vita.

Ottienici grazia, misericordia e
coraggio,

e difendici da ogni male. Amen.



Roma, presso San Giovanni in
Laterano, 8 dicembre, Solennità
dell’Immacolata Concezione della
B.V. Maria, dell’anno 2020, ottavo del
mio pontificato.

Francesco

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

[1] Lc 4,22; Gv 6,42; cfr Mt 13,55; Mc
6,3.

[2] S. Rituum Congreg., 
Quemadmodum Deus (8 dicembre
1870):ASS 6 (1870-71), 194.

[3]Cfr Discorso alle ACLI in occasione
della Solennità di San Giuseppe

https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/pius-xii/it/speeches/1955/documents/hf_p-xii_spe_19550501_san-giuseppe.html&sa=D&ust=1607448029832000&usg=AOvVaw0pIh5wdoGSv5N77X_3UHQ6
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/pius-xii/it/speeches/1955/documents/hf_p-xii_spe_19550501_san-giuseppe.html&sa=D&ust=1607448029832000&usg=AOvVaw0pIh5wdoGSv5N77X_3UHQ6


Artigiano (1 maggio 1955): AAS 47
(1955), 406.

[4] Esort. ap. Redemptoris custos (15
agosto 1989): AAS 82 (1990), 5-34.

[5] Catechismo della Chiesa Cattolica,
1014.

[6] Meditazione in tempo di pandemia
(27 marzo 2020): L’Osservatore
Romano, 29 marzo 2020, p. 10.

[7] In Matth. Hom, V, 3: PG 57, 58.

[8] Omelia(19 marzo 1966): 
Insegnamenti di Paolo VI, IV (1966),
110.

[9] Cfr Libro della vita, 6, 6-8.

[10] Tutti i giorni, da più di
quarant’anni, dopo le Lodi, recito
una preghiera a San Giuseppe tratta
da un libro francese di devozioni,
dell’ottocento, della Congregazione
delle Religiose di Gesù e Maria, che
esprime devozione, fiducia e una

https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/pius-xii/it/speeches/1955/documents/hf_p-xii_spe_19550501_san-giuseppe.html&sa=D&ust=1607448029832000&usg=AOvVaw0pIh5wdoGSv5N77X_3UHQ6
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_15081989_redemptoris-custos.html&sa=D&ust=1607448029833000&usg=AOvVaw29oEdmqNr_WmyA_9C28-a3
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/archive/ccc_it/documents/2663cat017-308.PDF&sa=D&ust=1607448029834000&usg=AOvVaw034drm05Csn3QokniPcnU_
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html&sa=D&ust=1607448029834000&usg=AOvVaw0lP56EOJooMJ-DxCNDPk3x
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/homilies/1966/documents/hf_p-vi_hom_19660319_s-giuseppe.html&sa=D&ust=1607448029835000&usg=AOvVaw237QeKYIwuOFXMs2DeT93S
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/homilies/1966/documents/hf_p-vi_hom_19660319_s-giuseppe.html&sa=D&ust=1607448029836000&usg=AOvVaw3_qyYiicKyxmifzgYsS4s2


certa sfida a San Giuseppe: «Glorioso
Patriarca San Giuseppe, il cui potere
sa rendere possibili le cose
impossibili, vieni in mio aiuto in
questi momenti di angoscia e
difficoltà. Prendi sotto la tua
protezione le situazioni tanto gravi e
difficili che ti affido, affinché
abbiano una felice soluzione. Mio
amato Padre, tutta la mia fiducia è
riposta in te. Che non si dica che ti
abbia invocato invano, e poiché tu
puoi tutto presso Gesù e Maria,
mostrami che la tua bontà è grande
quanto il tuo potere. Amen».

[11] Cfr Dt 4,31; Sal 69,17; 78,38; 86,5;
111,4; 116,5; Ger 31,20.

[12] Cfr Esort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 88; 288: AAS 105
(2013), 1057; 1136-1137.

[13] Cfr Gen 20,3; 28,12; 31,11.24; 40,8;
41,1-32; Nm 12,6; 1 Sam 3,3-10; Dn 2;
4; Gb 33,15.

https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html&sa=D&ust=1607448029838000&usg=AOvVaw23XdDP49JxzLzFhr1IMQ7C
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html%23S%25C3%25AC_alle_relazioni_nuove_generate_da_Ges%25C3%25B9_Cristo&sa=D&ust=1607448029838000&usg=AOvVaw0RE5gdi0NGVpNGR2Y2xwSG
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html%23La_Stella_della_nuova_evangelizzazione&sa=D&ust=1607448029839000&usg=AOvVaw2gE-tO2Y5rGp5CYbqVRcsx


[14] In questi casi era prevista anche
la lapidazione (cfr Dt 22,20-21).

[15] Cfr Lv 12,1-8; Es 13,2.

[16] Cfr Mt 26,39; Mc 14,36; Lc 22,42.

[17] S. Giovanni Paolo II, Esort. ap. 
Redemptoris custos (15 agosto 1989),
8: AAS 82 (1990), 14.

[18] Omelia nella S. Messa con
Beatificazioni, Villavicencio –
Colombia (8 settembre 2017): AAS
109 (2017), 1061.

[19] Enchiridion de fide, spe et
caritate, 3.11: PL 40, 236.

[20] Cfr Dt 10,19; Es 22,20-22; Lc
10,29-37.

[21] Cfr S. Rituum Congreg., 
Quemadmodum Deus (8 dicembre
1870): ASS 6 (1870-71), 193; Pii IX, 
Inclytum Patriarcham (7 luglio 1871): 
l.c., 324-327.

https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_15081989_redemptoris-custos.html&sa=D&ust=1607448029841000&usg=AOvVaw1dKcIK4X6iu6eavwlx-v6l
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170908_omelia-viaggioapostolico-colombiavillavicencio.html&sa=D&ust=1607448029842000&usg=AOvVaw0P1_EzzYgAh9cjDDaRAQau
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170908_omelia-viaggioapostolico-colombiavillavicencio.html&sa=D&ust=1607448029842000&usg=AOvVaw0P1_EzzYgAh9cjDDaRAQau
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170908_omelia-viaggioapostolico-colombiavillavicencio.html&sa=D&ust=1607448029842000&usg=AOvVaw0P1_EzzYgAh9cjDDaRAQau
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170908_omelia-viaggioapostolico-colombiavillavicencio.html&sa=D&ust=1607448029842000&usg=AOvVaw0P1_EzzYgAh9cjDDaRAQau


[22] Conc. Ecum. Vat. II, Cost. dogm. 
Lumen gentium, 58.

[23] Cfr Catechismo della Chiesa
Cattolica, 963-970.

[24] Edizione originale: Cień Ojca,
Warszawa 1977.

[25] Cfr S. Giovanni Paolo II, Esort.
ap. Redemptoris custos, 7-8: AAS 82
(1990), 12-16.

[26] Cfr Gen 18,23-32.

[27] Cfr Es 17,8-13; 32,30-35.

[28] Conc. Ecum. Vat. II, Cost. dogm. 
Lumen gentium, 42.

[29] Cfr 1 Cor 11,1; Fil 3,17; 1 Ts 1,6.

[30] Confessioni, 8, 11, 27: PL 32, 761;
10, 27, 38: PL 32, 795.

https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html&sa=D&ust=1607448029845000&usg=AOvVaw1lr3cXGt2TU9b4jZhf5HkD
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/archive/ccc_it/documents/2663cat017-308.PDF&sa=D&ust=1607448029845000&usg=AOvVaw3PQF07GOhuNN0CEnvvoAyi
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/archive/ccc_it/documents/2663cat017-308.PDF&sa=D&ust=1607448029845000&usg=AOvVaw3PQF07GOhuNN0CEnvvoAyi
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_15081989_redemptoris-custos.html&sa=D&ust=1607448029846000&usg=AOvVaw1KjvKZ7hV0LmE4HR-nKPNV
https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html&sa=D&ust=1607448029848000&usg=AOvVaw1YiICgMd1iIgIsBYLQFvmS


pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/lettera-
apostolica-patris-corde-del-santo-padre-

francesco/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/lettera-apostolica-patris-corde-del-santo-padre-francesco/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-apostolica-patris-corde-del-santo-padre-francesco/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-apostolica-patris-corde-del-santo-padre-francesco/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-apostolica-patris-corde-del-santo-padre-francesco/

	Lettera Apostolica Patris Corde del Santo Padre Francesco

