opusdei.org

Lettera apostolica
Desiderio Desideravi
del Santo Padre
Francesco

Riportiamo il testo integrale
della Lettera Apostolica di papa
Francesco ai vescovi, ai
presbiteri e ai diaconi, alle
persone consacrate e ai fedeli
laici sulla formazione liturgica
del popolo di Dio.

21/09/2022

Desiderio desideravi



hoc Pascha manducare vobiscum,
antequam patiar (Lc 22,15).
1. Carissimi fratelli e sorelle,

con questa lettera desidero
raggiungere tutti — dopo aver gia
scritto ai soli vescovi in seguito alla
pubblicazione del Motu Proprio
Traditionis custodes — per
condividere con voi alcune riflessioni
sulla Liturgia, dimensione
fondamentale per la vita della
Chiesa. Il tema e molto vasto e merita
un’attenta considerazione in ogni suo
aspetto: tuttavia, con questo scritto
non intendo trattare la questione in
modo esaustivo. Voglio
semplicemente offrire alcuni spunti
di riflessione per contemplare la
bellezza e la verita del celebrare
cristiano.

La Liturgia: “oggi” della storia della
salvezza



2. “Ho tanto desiderato mangiare
questa Pasqua con voi, prima della
mia passione” (Lc 22,15). Le parole di
Gesu con le quali si apre il racconto
dell’ultima Cena sono lo spiraglio
attraverso il quale ci viene data la
sorprendente possibilita di intuire la
profondita dell’amore delle Persone
della Santissima Trinita verso di noi.

3. Pietro e Giovanni erano stati
mandati a preparare per poter
mangiare la Pasqua, ma, a ben
vedere, tutta la creazione, tutta la
storia — che finalmente stava per
rivelarsi come storia di salvezza — é
una grande preparazione di quella
Cena. Pietro e gli altri stanno a quella
mensa, inconsapevoli eppure
necessari: ogni dono per essere tale
deve avere qualcuno disposto a
riceverlo. In questo caso la
sproporzione tra I'immensita del
dono e la piccolezza di chi lo riceve, e
infinita e non puo non sorprenderci.
Cio nonostante — per misericordia del



Signore - il dono viene affidato agli
Apostoli perché venga portato ad
ogni uomo.

4. A quella Cena nessuno si &
guadagnato un posto, tutti sono stati
invitati, o, meglio, attratti dal
desiderio ardente che Gesu ha di
mangiare quella Pasqua con loro: Lui
sa di essere ’Agnello di quella
Pasqua, sa di essere la Pasqua.
Questa e I’assoluta novita di quella
Cena, la sola vera novita della storia,
che rende quella Cena unica e per
questo “ultima”, irripetibile.
Tuttavia, il suo infinito desiderio di
ristabilire quella comunione con noi,
che era e che rimane il progetto
originario, non si potra saziare
finché ogni uomo, di ogni tribu,
lingua, popolo e nazione (Ap 5,9) non
avra mangiato il suo Corpo e bevuto
il suo Sangue: per questo quella
stessa Cena sara resa presente, fino
al suo ritorno, nella celebrazione
dell’Eucaristia.



5. Il mondo ancora non lo sa, ma tutti
sono invitati al banchetto di nozze
dell’Agnello (Ap 19,9). Per accedervi
occorre solo I’abito nuziale della fede
che viene dall’ascolto della sua
Parola (cfr. Rm 10,17): la Chiesa lo
confeziona su misura con il candore
di un tessuto lavato nel Sangue
dell’Agnello (cfr. Ap 7,14). Non
dovremmo avere nemmeno un
attimo di riposo sapendo che ancora
non tutti hanno ricevuto I'invito alla
Cena o che altri lo hanno dimenticato
0 smarrito nei sentieri contorti della
vita degli uomini. Per questo ho detto
che “sogno una scelta missionaria
capace di trasformare ogni cosa,
perché le consuetudini, gli stili, gli
orari, il linguaggio e ogni struttura
ecclesiale diventino un canale
adeguato per I’evangelizzazione del
mondo attuale, piu che per
I’autopreservazione” (Evangelii
gaudium, n. 27): perché tutti possano
sedersi alla Cena del sacrificio
dell’Agnello e vivere di Lui.



6. Prima della nostra risposta al suo
invito — molto prima - c’¢e il suo
desiderio di noi: possiamo anche non
esserne consapevoli, ma ogni volta
che andiamo a Messa la ragione
prima e perché siamo attratti dal suo
desiderio di noi. Da parte nostra, la
risposta possibile, ’ascesi piu
esigente, e, come sempre, quella
dell’arrendersi al suo amore, del
volersi lasciare attrarre da lui. Per
certo ogni nostra comunione al
Corpo e al Sangue di Cristo e stata da
Lui desiderata nell’ultima Cena.

7. 11 contenuto del Pane spezzato é la
croce di Gesu, il suo sacrificio in
obbedienza d’amore al Padre. Se non
avessimo avuto I'ultima Cena, vale a
dire I’anticipazione rituale della sua
morte, non avremmo potuto
comprendere come I’esecuzione della
sua condanna a morte potesse essere
I’atto di culto perfetto e gradito al
Padre, I’'unico vero atto di culto.
Poche ore dopo, gli Apostoli



avrebbero potuto vedere nella croce
di Gesu, se ne avessero sostenuto il
peso, che cosa voleva dire “corpo
offerto”, “sangue versato”: ed e cio di
cui facciamo memoria in ogni
Eucaristia. Quando torna risorto dai
morti per spezzare il pane per i
discepoli di Emmaus e per i suoi
tornati a pescare pesce — e non
uomini - sul lago di Galilea, quel
gesto apre iloro occhi, li guarisce
dalla cecita inferta dall’orrore della
croce, rendendoli capaci di “vedere”
il Risorto, di credere alla
Risurrezione.

8. Se fossimo giunti a Gerusalemme
dopo la Pentecoste e avessimo sentito
il desiderio non solo di avere
informazioni su Gesu di Nazareth,
ma di poterlo ancora incontrare, non
avremmo avuto altra possibilita se
non quella di cercare i suoi per
ascoltare le sue parole e vedere i suoi
gesti, piu vivi che mai. Non avremmo
avuto altra possibilita di un incontro



vero con Lui se non quella della
comunita che celebra. Per questo la
Chiesa ha sempre custodito come il
suo piu prezioso tesoro il mandato
del Signore: “fate questo in memoria
di me”.

9. Fin da subito la Chiesa é stata
consapevole che non si trattava di
una rappresentazione, fosse pure
sacra, della Cena del Signore: non
avrebbe avuto alcun senso e nessuno
avrebbe potuto pensare di “mettere
in scena” — tanto piu sotto gli occhi di
Maria, la Madre del Signore — quel
momento altissimo della vita del
Maestro. Fin da subito la Chiesa ha
compreso, illuminata dallo Spirito
Santo, che cio che era visibile di
Gesu, cio che si poteva vedere con gli
occhi e toccare con le mani, le sue
parole e 1 suoi gesti, la concretezza
del Verbo incarnato, tutto di Lui era
passato nella celebrazione dei
sacramenti. [1]



La Liturgia: luogo dell’incontro con
Cristo

10. Qui sta tutta la potente bellezza
della Liturgia. Se la Risurrezione
fosse per noi un concetto, un’idea, un
pensiero; se il Risorto fosse per noi il
ricordo del ricordo di altri, per
quanto autorevoli come gli Apostoli,
se non venisse data anche a noi la
possibilita di un incontro vero con
Lui, sarebbe come dichiarare
esaurita la novita del Verbo fatto
carne. Invece, I'incarnazione oltre ad
essere I’'unico evento nuovo che la
storia conosca, ¢ anche il metodo che
la Santissima Trinita ha scelto per
aprire a noi la via della comunione.
La fede cristiana o & incontro con Lui
Vvivo o non e.

11. La Liturgia ci garantisce la
possibilita di tale incontro. A noi non
serve un vago ricordo dell’'ultima
Cena: noi abbiamo bisogno di essere
presenti a quella Cena, di poter



ascoltare la sua voce, mangiare il suo
Corpo e bere il suo Sangue: abbiamo
bisogno di Lui. Nell’Eucaristia e in
tutti i sacramenti ci viene garantita la
possibilita di incontrare il Signore
Gesu e di essere raggiunti dalla
potenza della sua Pasqua. La potenza
salvifica del sacrificio di Gesu, di ogni
sua parola, di ogni suo gesto,
sguardo, sentimento ci raggiunge
nella celebrazione dei sacramenti. Io
sono Nicodemo e la Samaritana,
I'indemoniato di Cafarnao e il
paralitico in casa di Pietro, la
peccatrice perdonata e I’emorroissa,
la figlia di Giairo e il cieco di Gerico,
Zaccheo e Lazzaro, il ladrone e Pietro
perdonati. Il Signore Gesu che
immolato sulla croce, pit non muore,
e con i segni della passione vive
immortale [2] continua a perdonarci,
a guarirci, a salvarci con la potenza
dei sacramenti. E il modo concreto,
per via di incarnazione, con il quale
cl ama; e il modo con il quale sazia



quella sete di noi che ha dichiarato
sulla croce (Gv 19,28).

12. Il nostro primo incontro con la
sua Pasqua é I’evento che segna la
vita di tutti noi credenti in Cristo: il
nostro battesimo. Non e un’adesione
mentale al suo pensiero o la
sottoscrizione di un codice di
comportamento da Lui imposto: &
I'immergersi nella sua passione,
morte, risurrezione e ascensione.
Non un gesto magico: la magia e
I’'opposto della logica dei sacramenti
perché pretende di avere un potere
su Dio e per questa ragione viene dal
tentatore. In perfetta continuita con
I'incarnazione, ci viene data la
possibilita, in forza della presenza e
dell’azione dello Spirito, di morire e
risorgere in Cristo.

13. Il modo in cui accade e
commovente. La preghiera di
benedizione dell’acqua battesimale
[3] cirivela che Dio ha creato ’acqua



proprio in vista del battesimo. Vuol
dire che mentre Dio creava I’acqua
pensava al battesimo di ciascuno di
noi e questo pensiero lo ha
accompagnato nel suo agire lungo la
storia della salvezza ogni volta che,
con preciso disegno, ha voluto
servirsi dell’acqua. E come se, dopo
averla creata, avesse voluto
perfezionarla per arrivare ad essere
I’acqua del battesimo. E cosi I'ha
voluta riempire del movimento del
suo Spirito che vi aleggiava sopra
(cfr. Gen 1,2) perché contenesse in
germe la forza di santificare; I’ha
usata per rigenerare I'umanita nel
diluvio (cfr. Gen 6,1-9,29); I’ha
dominata separandola per aprire
una strada di liberazione nel Mar
Rosso (cfr. Es 14); ’ha consacrata nel
Giordano immergendovi la carne del
Verbo intrisa di Spirito (cfr. Mt
3,13-17; Mc 1,9-11; Lc 3,21-22). Infine,
I’ha mescolata con il sangue del suo
Figlio, dono dello Spirito
inseparabilmente unito al dono della



vita e della morte dell’Agnello
immolato per noi, e dal costato
trafitto I’ha effusa su di noi (Gv
19,34). E in quest’acqua che siamo
stati immersi perché per la sua
potenza potessimo essere innestati
nel Corpo di Cristo e con Lui
risorgere alla vita immortale (cfr. Rm
6,1-11).

La Chiesa: sacramento del Corpo di
Cristo

14. Come il Concilio Vaticano II ci ha
ricordato (cfr. Sacrosanctum
Concilium, n. 5) citando la Scrittura, i
Padri e la Liturgia - le colonne della
vera Tradizione — dal costato di
Cristo dormiente sulla croce e
scaturito il mirabile sacramento di
tutta la Chiesa. [4] 11 parallelo tra il
primo e il nuovo Adamo e
sorprendente: come dal costato del
primo Adamo, dopo aver fatto
scendere su di Lui un torpore, Dio
trasse Eva, cosi dal costato del nuovo



Adamo, addormentato nel sonno
della morte, nasce la nuova Eva, la
Chiesa. Lo stupore € per le parole che
possiamo pensare che il nuovo
Adamo faccia sue guardando la
Chiesa: “Questa volta e osso dalle mie
ossa, carne dalla mia carne” (Gen
2,23). Per aver creduto alla Parola ed
essere scesi nell’acqua del battesimo,
noi siamo diventati osso dalle sue
ossa, carne dalla sua carne.

15. Senza questa incorporazione non
vi € alcuna possibilita di vivere la
pienezza del culto a Dio. Infatti, uno
solo e I’atto di culto perfetto e gradito
al Padre, ’'obbedienza del Figlio la
cui misura é la sua morte in croce.
L'unica possibilita per poter
partecipare alla sua offerta e quella
di diventare figli nel Figlio. E questo
il dono che abbiamo ricevuto. Il
soggetto che agisce nella Liturgia e
sempre e solo Cristo-Chiesa, il Corpo
mistico di Cristo.



Il senso teologico della Liturgia

16. Dobbiamo al Concilio — e al
movimento liturgico che I’ha
preceduto - la riscoperta della
comprensione teologica della
Liturgia e della sua importanza nella
vita della Chiesa: i principi generali
enunciati dalla Sacrosanctum
Concilium cosi come sono stati
fondamentali per I'intervento di
riforma, continuano ad esserlo per la
promozione di quella partecipazione
piena, consapevole, attiva e fruttuosa
alla celebrazione (cfr. Sacrosanctum
Concilium, nn. 11. 14), “prima e
indispensabile fonte dalla quale i
fedeli possono attingere il genuino
spirito cristiano” ( Sacrosanctum
Concilium, n. 14). Con questa lettera
vorrei semplicemente invitare tutta
la Chiesa a riscoprire, custodire e
vivere la verita e la forza della
celebrazione cristiana. Vorrei che la
bellezza del celebrare cristiano e
delle sue necessarie conseguenze



nella vita della Chiesa, non venisse
deturpata da una superficiale e
riduttiva comprensione del suo
valore o, ancor peggio, da una sua
strumentalizzazione a servizio di una
qualche visione ideologica,
qualunque essa sia. La preghiera
sacerdotale di Gesu nell’ultima Cena
perché tutti siano una cosa sola (Gv
17,21), giudica ogni nostra divisione
attorno al Pane spezzato, sacramento
di pieta, segno di unita, vincolo di
carita. [5]

La Liturgia: antidoto al veleno della
mondanita spirituale

17. Ho piu volte messo in guardia
rispetto ad una pericolosa tentazione
per la vita della Chiesa che ¢ la
“mondanita spirituale”: ne ho parlato
diffusamente nell’Esortazione
Evangelii gaudium (nn. 93-97),
individuando nello gnosticismo e nel
neo-pelagianesimo i due modi tra
loro connessi che la alimentano.



I1 primo riduce la fede cristiana in un
soggettivismo che chiude I'individuo
“nell’immanenza della propria
ragione o dei suoi

sentimenti” (Evangelii gaudium, n.
94).

Il secondo annulla il valore della
grazia per confidare solo sulle
proprie forze, dando luogo “ad un
elitarismo narcisista e autoritario,
dove invece di evangelizzare si
analizzano e si classificano gli altri, e
invece di facilitare I’accesso alla
grazia si consumano le energie nel
controllare” (Evangelii gaudium, n.
94).

Queste forme distorte del
cristianesimo possono avere
conseguenze disastrose per la vita
della Chiesa.

18. Da quanto ho voluto sopra
ricordare risulta evidente che la
Liturgia e, per la sua stessa natura,
I’antidoto piu efficace contro questi



veleni. Ovviamente parlo della
Liturgia nel suo senso teologico e non
certo — gia Pio XII lo affermava —
come cerimoniale decorativo o mera
somma di leggi e di precetti che
regolano il culto. [6]

19. Se lo gnosticismo ci intossica con
il veleno del soggettivismo, la
celebrazione liturgica ci libera dalla
prigione di una autoreferenzialita
nutrita dalla propria ragione o dal
proprio sentire: I’azione celebrativa
non appartiene al singolo ma a
Cristo-Chiesa, alla totalita dei fedeli
uniti in Cristo. La Liturgia non dice
“10” ma “noi” e ogni limitazione
all’lampiezza di questo “noi” &
sempre demoniaca. La Liturgia non
ci lascia soli nel cercare una
individuale presunta conoscenza del
mistero di Dio, ma ci prende per
mano, insieme, come assemblea, per
condurci dentro il mistero che la
Parola e 1 segni sacramentali ci
rivelano. E lo fa, coerentemente con



I’agire di Dio, seguendo la via
dell’incarnazione, attraverso il
linguaggio simbolico del corpo che si
estende nelle cose, nello spazio e nel
tempo.

20. Se il neo-pelagianesimo ci
intossica con la presunzione di una
salvezza guadagnata con le nostre
forze, la celebrazione liturgica ci
purifica proclamando la gratuita del
dono della salvezza accolta nella
fede. Partecipare al sacrificio
eucaristico non é una nostra
conquista come se di questo
potessimo vantarci davanti a Dio e ai
fratelli. I’inizio di ogni celebrazione
mi ricorda chi sono chiedendomi di
confessare il mio peccato e
invitandomi a supplicare la beata
sempre Vergine Maria, gli angeli, 1
santi e tutti i fratelli e le sorelle, di
pregare per me il Signore: non siamo
certo degni di entrare nella sua casa,
abbiamo bisogno di una sua parola
per essere salvati (cfr. Mt 8,8). Non



abbiamo altro vanto che nella croce
del Signore nostro Gesu Cristo (cfr.
Gal 6,14). La Liturgia non ha nulla a
che vedere con un moralismo
ascetico: é il dono della Pasqua del
Signore che, accolto con docilita, fa
nuova la nostra vita. Non si entra nel
Cenacolo se non che per la forza di
attrazione del suo desiderio di
mangiare la Pasqua con noi:
Desiderio desideravi hoc Pascha
manducare vobiscum, antequam
patiar (Lc 22,15).

Riscoprire ogni giorno

la bellezza della verita della
celebrazione cristiana

21. Dobbiamo pero fare attenzione:
perché ’antidoto della Liturgia sia
efficace ci viene chiesto di riscoprire
ogni giorno la bellezza della verita
della celebrazione cristiana. Mi
riferisco ancora una volta al suo
senso teologico, come il n. 7 della
Sacrosanctum Concilium ha



mirabilmente descritto: la Liturgia e
il sacerdozio di Cristo a noi rivelato e
donato nella sua Pasqua, reso oggi
presente e attivo attraverso segni
sensibili (acqua, olio, pane, vino,
gesti, parole) perché lo Spirito,
immergendoci nel mistero pasquale,
trasformi tutta la nostra vita
conformandoci sempre piu a Cristo.

22. La continua riscoperta della
bellezza della Liturgia non ¢ la
ricerca di un estetismo rituale che si
compiace solo nella cura della
formalita esteriore di un rito o si
appaga di una scrupolosa osservanza
rubricale. Ovviamente questa
affermazione non vuole in nessun
modo approvare l'atteggiamento
opposto che confonde la semplicita
con una sciatta banalita,
I’essenzialita con una ignorante
superficialita, la concretezza
dell’agire rituale con un esasperato
funzionalismo pratico.



23. Intendiamoci: ogni aspetto del
celebrare va curato (spazio, tempo,
gesti, parole, oggetti, vesti, canto,
musica, ...) e ogni rubrica deve essere
osservata: basterebbe questa
attenzione per evitare di derubare
I’assemblea di cio che le & dovuto,
vale a dire il mistero pasquale
celebrato nella modalita rituale che
la Chiesa stabilisce. Ma anche se la
qualita e la norma dell’azione
celebrativa fossero garantite, cio non
sarebbe sufficiente per rendere
piena la nostra partecipazione.

Lo stupore per il mistero pasquale:
parte essenziale dell’atto liturgico

24. Se venisse a mancare lo stupore
per il mistero pasquale che sirende
presente nella concretezza dei segni
sacramentali, potremmo davvero
rischiare di essere impermeabili
all’oceano di grazia che inonda ogni
celebrazione. Non sono sufficienti i
pur lodevoli sforzi a favore di una



migliore qualita della celebrazione e
nemmeno un richiamo all’interiorita:
anche quest’ultima corre il rischio di
ridursi ad una vuota soggettivita se
non accoglie la rivelazione del
mistero cristiano. ’incontro con Dio
non e frutto di una individuale
ricerca interiore di Lui ma € un
evento donato: possiamo incontrare
Dio per il fatto nuovo
dell’incarnazione che nell’ultima
Cena arriva fino all’estremo di
desiderare di essere mangiato da noi.
Come ci puo accadere la sventura di
sottrarci al fascino della bellezza di
questo dono?

25. Dicendo stupore per il mistero
pasquale non intendo in nessun
modo cio che a volte mi pare si voglia
esprimere con la fumosa espressione
“senso del mistero”: a volte tra i
presunti capi di imputazione contro
la riforma liturgica vi € anche quello
di averlo - si dice — eliminato dalla
celebrazione. Lo stupore di cui parlo



non € una sorta di smarrimento di
fronte ad una realta oscura o ad un
rito enigmatico, ma €, al contrario, la
meraviglia per il fatto che il piano
salvifico di Dio ci é stato rivelato
nella Pasqua di Gesu (cfr. Ef 1,3-14) la
cui efficacia continua a raggiungerci
nella celebrazione dei “misteri”,
ovvero dei sacramenti. Resta pur vero
che la pienezza della rivelazione ha,
rispetto alla nostra finitezza umana,
una eccedenza che ci trascende e che
avra il suo compimento alla fine dei
tempi quando il Signore tornera. Se lo
stupore é vero non vi é alcun rischio
che non si percepisca, pur nella
vicinanza che l'incarnazione ha
voluto, Ualterita della presenza di Dio.
Se la riforma avesse eliminato quel
“senso del mistero” piu che un capo di
accusa sarebbe una nota di merito. La
bellezza, come la verita, genera
sempre stupore e quando sono
riferite al mistero di Dio, porta
all’adorazione.



26. Lo stupore é parte essenziale
dell’atto liturgico perché e
I’atteggiamento di chi sa di trovarsi
di fronte alla peculiarita dei gesti
simbolici; e la meraviglia di chi
sperimenta la forza del simbolo, che
non consiste nel rimandare ad un
concetto astratto ma nel contenere
ed esprimere nella sua concretezza
cio che significa.

La necessita di una seria e vitale
formazione liturgica

27. La questione fondamentale e,
dunque, questa: come recuperare la
capacita di vivere in pienezza
I’azione liturgica? La riforma del
Concilio ha questo come obiettivo. La
sfida e molto impegnativa perché
I'uomo moderno — non in tutte le
culture allo stesso modo — ha perso la
capacita di confrontarsi con I’agire
simbolico che é tratto essenziale
dell’atto liturgico.



28. La post-modernita — nella quale
I'uomo si sente ancor piu smarrito,
senza riferimenti di nessun tipo,
privo di valori perché divenuti
indifferenti, orfano di tutto, in una
frammentazione nella quale sembra
impossibile un orizzonte di senso — &
ancora gravata dalla pesante eredita
che I’epoca precedente ci ha lasciato,
fatta di individualismo e
soggettivismo (che ancora una volta
richiamano pelagianesimo e
gnosticismo) come pure di uno
spiritualismo astratto che
contraddice la natura stessa
dell’'uomo, spirito incarnato e,
quindi, in se stesso capace di azione e
di comprensione simbolica.

29. E con la realta della modernita
che la Chiesa riunita in Concilio ha
voluto confrontarsi, riaffermando la
consapevolezza di essere sacramento
di Cristo, luce delle genti (Lumen
gentium), mettendosi in religioso
ascolto della parola di Dio (Dei



Verbum) e riconoscendo come
proprie le gioie e le speranze
(Gaudium et spes) degli uomini
d’oggi. Le grandi Costituzioni
conciliari non sono separabili e non é
un caso che quest’unica grande
riflessione del Concilio Ecumenico -
la piu alta espressione della
sinodalita della Chiesa della cui
ricchezza io sono chiamato ad essere,
con tutti voi, custode — abbia preso
I’avvio dalla Liturgia (Sacrosanctum
Concilium).

30. Chiudendo la seconda sessione
del Concilio (4 dicembre 1963) san
Paolo VI cosi si esprimeva:

«Del resto, questa discussione
appassionata e complessa non é stata
affatto senza un frutto copioso:
infatti quel tema che é stato prima di
tutto affrontato, e che in un certo
senso nella Chiesa € preminente,
tanto per sua natura che per dignita
—vogliamo dire la sacra Liturgia —



arrivato a felice conclusione, e viene
oggl da Noi con solenne rito
promulgato. Per questo motivo il
Nostro animo esulta di sincera gioia.
In questo fatto ravvisiamo infatti che
e stato rispettato il giusto ordine dei
valori e dei doveri: in questo modo
abbiamo riconosciuto che il posto
d’onore va riservato a Dio; che noi
come primo dovere siamo tenuti ad
innalzare preghiere a Dio; che la
sacra Liturgia é la fonte primaria di
quel divino scambio nel quale ci
viene comunicata la vita di Dio, e la
prima scuola del nostro animo, é il
primo dono che da noi dev’essere
fatto al popolo cristiano, unito a noi
nella fede e nell’assiduita alla
preghiera; infine, il primo invito
all’'umanita a sciogliere la sua lingua
muta in preghiere sante e sincere ed
a sentire quell’ineffabile forza
rigeneratrice dell’animo che é insita
nel cantare con noi le lodi di Dio e
nella speranza degli uomini, per
Gesu Cristo e nello Spirito Santo». [7]



31. Non posso in questa lettera
intrattenermi sulla ricchezza delle
singole espressioni che lascio alla
vostra meditazione. Se la Liturgia e
“il culmine verso cui tende I’azione
della Chiesa e, al tempo stesso, la
fonte da cui promana tutta la sua
energia” (Sacrosanctum Concilium, n.
10), comprendiamo bene che cosa e
in gioco nella questione liturgica.
Sarebbe banale leggere le tensioni,
purtroppo presenti attorno alla
celebrazione, come una semplice
divergenza tra diverse sensibilita nei
confronti di una forma rituale. La
problematica e anzitutto
ecclesiologica. Non vedo come si
possa dire di riconoscere la validita
del Concilio — anche se un po’ mi
stupisce che un cattolico possa
presumere di non farlo — e non
accogliere la riforma liturgica nata
dalla Sacrosanctum Concilium che
esprime la realta della Liturgia in
intima connessione con la visione di
Chiesa mirabilmente descritta dalla



Lumen gentium. Per questo — come
ho spiegato nella lettera inviata a
tutti i Vescovi — ho sentito il dovere di
affermare che “i libri liturgici
promulgati dai santi Pontefici Paolo
VI e Giovanni Paolo II, in conformita
ai decreti del Concilio Vaticano II,
sono l'unica espressione della lex
orandi del Rito Romano” (Motu
Proprio Traditionis custodes, art. 1).

La non accoglienza della riforma,
come pure una sua superficiale
comprensione, ci distoglie
dall’impegno di trovare le risposte
alla domanda che torno a ripetere:
come crescere nella capacita di
vivere in pienezza I’azione liturgica?
Come continuare a stupirci di cio che
nella celebrazione accade sotto i
nostri occhi? Abbiamo bisogno di
una seria e vitale formazione
liturgica.

32. Torniamo ancora nel Cenacolo a
Gerusalemme: il mattino di



Pentecoste nasce la Chiesa, cellula
iniziale dell’'umanita nuova. Solo la
comunita di uomini e donne
riconciliati perché perdonati, vivi
perché Lui é vivo, veri perché abitati
dallo Spirito di verita, puo aprire lo
spazio angusto dell’individualismo
spirituale.

33. E la comunita della Pentecoste
che puo spezzare il Pane nella
certezza che il Signore é vivo, risorto
dai morti, presente con la sua parola,
con i suoi gesti, con I'offerta del suo
Corpo e del suo Sangue. Da quel
momento la celebrazione diventa il
luogo privilegiato, non 'unico,
dell’incontro con Lui. Noi sappiamo
che solo grazie a questo incontro
I'uomo diventa pienamente uomo.
Solo la Chiesa della Pentecoste puo
concepire I'uomo come persona,
aperto ad una relazione piena con
Dio, con il creato e con i fratelli.



34. Qui si pone la questione decisiva
della formazione liturgica. Dice
Guardini: «Cosl € delineato anche il
primo compito pratico: sostenuti da
questa trasformazione interiore del
nostro tempo, dobbiamo
nuovamente imparare a porci di
fronte al rapporto religioso come
uomini in senso pieno». [8] E questo
che la Liturgia rende possibile, a
questo dobbiamo formarci. Lo stesso
Guardini non esita ad affermare che
senza formazione liturgica, “le
riforme nel rito e nel testo non
aiutano molto”. [9] Non intendo ora
trattare in modo esaustivo il
ricchissimo tema della formazione
liturgica: vorrei solo offrire alcuni
spunti di riflessione. Penso che
possiamo distinguere due aspetti: la
formazione alla Liturgia e la
formazione dalla Liturgia. Il primo é
funzionale al secondo che é
essenziale.



35. E necessario trovare i canali per
una formazione come studio della
liturgia: a partire dal movimento
liturgico molto in tal senso e stato
fatto, con contributi preziosi di molti
studiosi ed istituzioni accademiche.
Occorre tuttavia diffondere queste
conoscenze al di fuori dell’ambito
accademico, in modo accessibile,
perché ogni fedele cresca in una
conoscenza del senso teologico della
Liturgia - e la questione decisiva e
fondante ogni conoscenza e ogni
pratica liturgica — come pure dello
sviluppo del celebrare cristiano,
acquisendo la capacita di
comprendere i testi eucologici, i
dinamismi rituali e la loro valenza
antropologica.

36. Penso alla normalita delle nostre
assemblee che si radunano per
celebrare ’Eucaristia nel giorno del
Signore, domenica dopo domenica,
Pasqua dopo Pasqua, in momenti
particolari della vita dei singoli e



delle comunita, nelle diverse eta
della vita: i ministri ordinati
svolgono un’azione pastorale di
primaria importanza quando
prendono per mano i fedeli
battezzati per condurli dentro la
ripetuta esperienza della Pasqua.
Ricordiamoci sempre che e la Chiesa,
Corpo di Cristo, il soggetto
celebrante, non solo il sacerdote. La
conoscenza che viene dallo studio e
solo il primo passo per poter entrare
nel mistero celebrato. E evidente che
per poter condurre i fratelli e le
sorelle, i ministri che presiedono
I’assemblea devono conoscere la
strada sia per averla studiata sulla
mappa della scienza teologica sia per
averla frequentata nella pratica di
una esperienza di fede viva, nutrita
dalla preghiera, di certo non solo
come impegno da assolvere. Nel
giorno dell’ordinazione ogni
presbitero si sente dire dal vescovo:
«Renditi conto di cio che farai, imita
cio che celebrerai, conforma la tua



vita al mistero della croce di Cristo
Signore». [10]

37. Anche 'impostazione dello studio
della Liturgia nei seminari deve dare
conto della straordinaria capacita
che la celebrazione ha in se stessa di
offrire una visione organica del
sapere teologico. Ogni disciplina
della teologia, ciascuna secondo la
sua prospettiva, deve mostrare la
propria intima connessione con la
Liturgia, in forza della quale si rivela
e si realizza I'unita della formazione
sacerdotale (cfr. Sacrosanctum
Concilium, n. 16). Una impostazione
liturgico-sapienziale della
formazione teologica nei seminari
avrebbe certamente anche effetti
positivi nell’azione pastorale. Non c’e
aspetto della vita ecclesiale che non
trovi in essa il suo culmine e la sua
fonte. La pastorale d’insieme,
organica, integrata, piu che essere il
risultato di elaborati programmi é la
conseguenza del porre al centro della



vita della comunita la celebrazione
eucaristica domenicale, fondamento
della comunione. La comprensione
teologica della Liturgia non permette
in nessun modo di intendere queste
parole come se tutto si riducesse
all’aspetto cultuale. Una celebrazione
che non evangelizza non ¢ autentica,
come non lo € un annuncio che non
porta all’incontro con il Risorto nella
celebrazione: entrambi, poi, senza la
testimonianza della carita, sono
come bronzo che rimbomba o come
cimbalo che strepita (cfr. 1Cor 13,1).

38. Per i ministri e per tutti i
battezzati, la formazione liturgica in
questo suo primo significato, non e
qualcosa che si possa pensare di
conquistare una volta per sempre:
poiché il dono del mistero celebrato
supera la nostra capacita di
conoscenza, questo impegno dovra
per certo accompagnare la
formazione permanente di ciascuno,



con 'umilta dei piccolj,
atteggiamento che apre allo stupore.

39. Un’ultima osservazione sui
seminari: oltre allo studio devono
anche offrire la possibilita di
sperimentare una celebrazione non
solo esemplare dal punto di vista
rituale, ma autentica, vitale, che
permetta di vivere quella vera
comunione con Dio alla quale anche
il sapere teologico deve tendere. Solo
I’azione dello Spirito puo
perfezionare la nostra conoscenza
del mistero di Dio, che non e
questione di comprensione mentale
ma di relazione che tocca la vita. Tale
esperienza é fondamentale perché
una volta divenuti ministri ordinati,
possano accompagnare le comunita
nello stesso percorso di conoscenza
del mistero di Dio, che & mistero
d’amore.

40. Quest’ultima considerazione ci
porta a riflettere sul secondo



significato con il quale possiamo
intendere ’espressione “formazione
liturgica”. Mi riferisco all’essere
formati, ciascuno secondo la sua
vocazione, dalla partecipazione alla
celebrazione liturgica. Anche la
conoscenza di studio di cui ho
appena detto, perché non diventi
razionalismo, deve essere funzionale
al realizzarsi dell’azione formatrice
della Liturgia in ogni credente in
Cristo.

41. Da quanto abbiamo detto sulla
natura della Liturgia risulta evidente
che la conoscenza del mistero di
Cristo, questione decisiva per la
nostra vita, non consiste in una
assimilazione mentale di una idea,
ma in un reale coinvolgimento
esistenziale con la sua persona. In tal
senso la Liturgia non riguarda la
“conoscenza” e il suo scopo non &
primariamente pedagogico (pur
avendo un grande valore pedagogico:
cfr. Sacrosanctum Concilium, n. 33)



ma e la lode, il rendimento di grazie
per la Pasqua del Figlio la cui forza di
salvezza raggiunge la nostra vita. La
celebrazione riguarda la realta del
nostro essere docili all’azione dello
Spirito che in essa opera, finché non
sia formato Cristo in noi (cfr. Gal
4,19). La pienezza della nostra
formazione é la conformazione a
Cristo. Ripeto: non si tratta di un
processo mentale, astratto, ma di
diventare Lui. Questo € lo scopo per
il quale é stato donato lo Spirito la
cui azione é sempre e solo quella di
fare il Corpo di Cristo. E cosi con il
pane eucaristico, & cosi per ogni
battezzato chiamato a diventare
sempre piu cio che ha ricevuto in
dono nel battesimo, vale a dire
I’essere membro del Corpo di Cristo.
Scrive Leone Magno: «La nostra
partecipazione al Corpo e al Sangue
di Cristo non tende ad altro che a
farci diventare quello che
mangiamo». [11]



42. Questo coinvolgimento
esistenziale accade - in continuita e
coerenza con il metodo
dell’incarnazione — per via
sacramentale. La Liturgia é fatta di
cose che sono esattamente ’opposto
di astrazioni spirituali: pane, vino,
olio, acqua, profumo, fuoco, cenere,
pietra, stoffa, colori, corpo, parole,
suoni, silenzi, gesti, spazio,
movimento, azione, ordine, tempo,
luce. Tutta la creazione e
manifestazione dell’amore di Dio: da
quando lo stesso amore si e
manifestato in pienezza nella croce
di Gesu tutta la creazione ne e
attratta. E tutto il creato che viene
assunto per essere messo a Servizio
dell’incontro con il Verbo incarnato,
crocifisso, morto, risorto, asceso al
Padre. Cosi come canta la preghiera
sull’acqua per il fonte battesimale,
ma anche quella sull’olio per il sacro
crisma e le parole della
presentazione del pane e del vino,



frutti della terra e del lavoro
dell’'uomo.

43. La liturgia da gloria a Dio non
perché noi possiamo aggiungere
qualcosa alla bellezza della luce
inaccessibile nella quale Egli abita
(cfr. 1Tm 6,16) o alla perfezione del
canto angelico che risuona
eternamente nelle sedi celesti. La
Liturgia da gloria a Dio perché ci
permette, qui, sulla terra, di vedere
Dio nella celebrazione dei misteri e,
nel vederlo, prendere vita dalla sua
Pasqua: noi, che da morti che
eravamo per le colpe, per grazia,
siamo stati fatti rivivere con Cristo
(cfr. Ef 2,5), siamo la gloria di Dio.
Ireneo, doctor unitatis, ce lo ricorda:
«La gloria di Dio e 'uomo vivente, e
la vita dell’'uomo consiste nella
visione di Dio: se gia la rivelazione di
Dio attraverso la creazione da la vita
a tutti gli esseri che vivono sulla
terra, quanto piu la manifestazione
del Padre attraverso il Verbo e causa



di vita per coloro che vedono Dio!».
[12]

44. Scrive Guardini: «Con cio si
delinea il primo compito del lavoro
di formazione liturgica: 'uomo deve
diventare nuovamente capace di
simboli». [13] Questo impegno
riguarda tutti, ministri ordinati e
fedeli. Il compito non é facile perché
I'uomo moderno e diventato
analfabeta, non sa piu leggere i
simboli, quasi non ne sospetta
nemmeno l’esistenza. Cio accade
anche con il simbolo del nostro
corpo. E simbolo perché intima
unione di anima e corpo, visibilita
dell’anima spirituale nell’ordine del
corporeo e in questo consiste
I'unicita umana, la specificita della
persona irriducibile a qualsiasi altra
forma di essere vivente. La nostra
apertura al trascendente, a Dio, e
costitutiva: non riconoscerla ci porta
inevitabilmente ad una non
conoscenza oltre che di Dio, anche di



noi stessi. Basta vedere il modo
paradossale con il quale viene
trattato il corpo, ora curato in modo
quasi ossessivo inseguendo il mito di
una eterna giovinezza, ora ridotto ad
una materialita alla quale é negata
ogni dignita. Il fatto & che non si puo
dare valore al corpo partendo solo
dal corpo. Ogni simbolo e nello stesso
tempo potente e fragile: se non viene
rispettato, se non viene trattato per
quello che e, si infrange, perde di
forza, diventa insignificante.

Non abbiamo piu lo sguardo di san
Francesco che guardava il sole — che
chiamava fratello perché cosi lo
sentiva - lo vedeva bellu e radiante
cum grande splendore, e, pieno di
stupore, cantava: de te Altissimu,
porta significatione. [14] L’aver perso
la capacita di comprendere il valore
simbolico del corpo e di ogni
creatura rende il linguaggio
simbolico della Liturgia quasi
inaccessibile all’'uomo moderno. Non



si tratta, tuttavia, di rinunciare a tale
linguaggio: non e possibile
rinunciarvi perché é cio che la
Santissima Trinita ha scelto per
raggiungerci nella carne del Verbo. Si
tratta, piuttosto, di recuperare la
capacita di porre e di comprendere i
simboli della Liturgia. Non dobbiamo
disperare, perché nell’'uomo questa
dimensione, come ho appena detto, &
costitutiva e, nonostante i mali del
materialismo e dello spiritualismo -
entrambi negazione dell’'unita corpo
e anima - é sempre pronta a
riemergere, come ogni verita.

45. La domanda che ci poniamo é&,
dunque, come tornare ad essere
capaci di simboli? Come tornare a
saperli leggere per poterli vivere?
Sappiamo bene che la celebrazione
dei sacramenti e — per grazia di Dio —
efficace in se stessa (ex opere
operato) ma questo non garantisce
un pieno coinvolgimento delle
persone senza un adeguato modo di



porsi di fronte al linguaggio della
celebrazione. La lettura simbolica
non e un fatto di conoscenza
mentale, di acquisizione di concetti
ma e esperienza vitale.

46. Anzitutto dobbiamo riacquistare
fiducia nei confronti della creazione.
Intendo dire che le cose — con le quali
i sacramenti “sono fatti” — vengono
da Dio, a Lui sono orientate e da Lui
sono state assunte, in modo
particolare con I'incarnazione,
perché diventassero strumenti di
salvezza, veicoli dello Spirito, canali
di grazia. Qui si avverte tutta la
distanza sia dalla visione
materialista sia da quella
spiritualista. Se le cose create sono
parte irrinunciabile dell’agire
sacramentale che opera la nostra
salvezza, dobbiamo predisporci nei
loro confronti con uno sguardo
nuovo non superficiale, rispettoso,
grato. Fin dall’origine esse



contengono il germe della grazia
santificante dei sacramenti.

47. Altra questione decisiva — sempre
riflettendo su come la Liturgia ci
forma - é I’educazione necessaria per
poter acquisire l’atteggiamento
interiore che ci permette di porre e
di comprendere i simboli liturgici. Lo
esprimo in modo semplice. Penso ai
genitori e, ancor piu, ai nonni, ma
anche ai nostri parroci e catechisti.
Molti di noi hanno appreso la
potenza dei gesti della liturgia —
come ad esempio il segno della croce,
lo stare in ginocchio, le formule della
nostra fede — proprio da loro. Forse
non ne abbiamo il ricordo vivo, ma
facilmente possiamo immaginare il
gesto di una mano piu grande che
prende la piccola mano di un
bambino e la accompagna
lentamente nel tracciare per la prima
volta il segno della nostra salvezza.
Al movimento si accompagnano le
parole, anch’esse lente, quasi a voler



prendere possesso di ogni istante di
quel gesto, di tutto il corpo: «Nel
nome del Padre ... e del Figlio ... e
dello Spirito Santo ... Amen». Per poi
lasciare la mano del bambino e
guardarlo ripetere da solo, pronti a
venire in suo aiuto, quel gesto ormai
consegnato, come un abito che
crescera con Lui, vestendolo nel
modo che solo lo Spirito conosce. Da
quel momento quel gesto, la sua
forza simbolica, ci appartiene o,
sarebbe meglio dire, noi
apparteniamo a quel gesto, ci da
forma, siamo da esso formati. Non
servono troppi discorsi, non e
necessario aver compreso tutto di
quel gesto: occorre essere piccoli sia
nel consegnarlo sia nel riceverlo. Il
resto é opera dello Spirito. Cosi siamo
stati iniziati al linguaggio simbolico.
Di questa ricchezza non possiamo
farci derubare. Crescendo potremo
avere piu mezzi per poter
comprendere, ma sempre a
condizione di rimanere piccoli.



Ars celebrandi

48. Un modo per custodire e per
crescere nella comprensione vitale
dei simboli della Liturgia é
certamente quello di curare I’arte del
celebrare. Anche questa espressione
e oggetto di diverse interpretazioni.
Essa si chiarisce se viene compresa
avendo come riferimento il senso
teologico della Liturgia descritto in
Sacrosanctum Concilium al n. 7 e che
abbiamo piu volte richiamato. L'ars
celebrandi non puo essere ridotta alla
sola osservanza di un apparato
rubricale e non pudo nemmeno essere
pensata come una fantasiosa — a
volte selvaggia — creativita senza
regole. Il rito e per se stesso norma e
la norma non e mai fine a se stessa,
ma sempre a servizio della realta piu
alta che vuole custodire.

49. Come ogni arte, richiede diverse
conoscenze.



Anzitutto la comprensione del
dinamismo che descrive la Liturgia.
Il momento dell’azione celebrativa e
il luogo nel quale attraverso il
memoriale si fa presente il mistero
pasquale perché i battezzati, in forza
della loro partecipazione, possano
farne esperienza nella loro vita:
senza questa comprensione
facilmente si cade nell’esteriorismo
(pit 0 meno raffinato) e nel
rubricismo (piu 0 meno rigido).

Occorre, poi, conoscere come lo
Spirito Santo agisce in ogni
celebrazione: I’arte del celebrare
deve essere in sintonia con I’azione
dello Spirito. Solo cosi sara libera da
soggettivismi, che sono il frutto del
prevalere di sensibilita individuali, e
da culturalismi, che sono
acquisizioni acritiche di elementi
culturali che non hanno nulla a che
vedere da un corretto processo di
inculturazione.



E necessario, infine, conoscere le
dinamiche del linguaggio simbolico,
la sua peculiarita, la sua efficacia.

50. Da questi brevi cenni, risulta
evidente che I’arte del celebrare non
si puo improvvisare. Come ogni arte
richiede applicazione assidua. Ad un
artigiano basta la tecnica; ad un
artista, oltre alle conoscenze
tecniche, non puo mancare
I'ispirazione che & una forma
positiva di possessione: I’artista,
quello vero, non possiede un’arte ne
e posseduto. Non si impara 'arte del
celebrare perché si frequenta un
corso di public speaking o di tecniche
di comunicazione persuasiva (non
giudico le intenzioni, vedo gli effetti).
Ogni strumento puo essere utile ma
deve sempre essere sottomesso alla
natura della Liturgia e all’azione
dello Spirito. Occorre una diligente
dedizione alla celebrazione lasciando
che sia la celebrazione stessa a
trasmetterci la sua arte. Scrive



Guardini: «Dobbiamo renderci conto
di quanto profondamente siamo
ancora radicati nell’individualismo e
nel soggettivismo, di quanto siamo
disabituati al richiamo delle
grandezze e di quanto sia piccola la
misura della nostra vita religiosa.
Deve risvegliarsi il senso dello stile
grande della preghiera, la volonta di
coinvolgere anche in essa la nostra
esistenza. Ma la via verso queste
mete é la disciplina, la rinuncia ad
una sentimentalita morbida; un serio
lavoro, svolto in obbedienza alla
Chiesa, in rapporto al nostro essere e
al nostro comportamento religioso».
[15] E cosi che si impara l’arte del
celebrare.

51. Parlando di questo tema siamo
portati a pensare che riguardi solo i
ministri ordinati che svolgono il
servizio della presidenza. In realta e
un atteggiamento che tuttii
battezzati sono chiamati a vivere.
Penso a tutti i gesti e le parole che



appartengono all’assemblea: il
radunarsi, I'incedere in processione,
lo stare seduti, in piedi, in ginocchio,
il cantare, lo stare in silenzio,
I’acclamare, il guardare, ’ascoltare.
Sono molti modi con i quali
I’assemblea, come un solo uomo (Ne
8,1), partecipa alla celebrazione.
Compiere tutti insieme lo stesso
gesto, parlare tutti insieme ad una
sola voce, trasmette ai singoli la forza
dell’intera assemblea. E una
uniformita che non solo non
mortifica ma, al contrario, educa i
singoli fedeli a scoprire I'unicita
autentica della propria personalita
non in atteggiamenti individualistici
ma nella consapevolezza di essere un
solo corpo. Non si tratta di dover
seguire un galateo liturgico: si tratta
piuttosto di una “disciplina” — nel
senso usato da Guardini - che, se
osservata con autenticita, ci forma:
sono gesti e parole che mettono
ordine dentro il nostro mondo
interiore facendoci vivere



sentimenti, atteggiamenti,
comportamenti. Non sono
I’enunciazione di un ideale al quale
cercare di ispirarci, ma sono
un’azione che coinvolge il corpo
nella sua totalita, vale a dire nel suo
essere unita di anima e di corpo.

52. Tra 1 gesti rituali che
appartengono a tutta I’assemblea
occupa un posto di assoluta
importanza il silenzio. Piu volte e
espressamente prescritto nelle
rubriche: tutta la celebrazione
eucaristica e immersa nel silenzio
che precede il suo inizio e segna ogni
istante del suo svolgersi rituale.
Infatti & presente nell’atto
penitenziale; dopo I'invito alla
preghiera; nella liturgia della Parola
(prima delle letture, tra le letture e
dopo ’'omelia); nella preghiera
eucaristica; dopo la comunione. [16]
Non si tratta di un rifugio nel quale
nascondersi per un isolamento
intimistico, quasi patendo la ritualita



come se fosse una distrazione: un
tale silenzio sarebbe in
contraddizione con I’essenza stessa
della celebrazione. 1l silenzio
liturgico € molto di piu: é il simbolo
della presenza e dell’azione dello
Spirito Santo che anima tutta ’azione
celebrativa, per questo motivo spesso
costituisce il culmine di una
sequenza rituale. Proprio perché
simbolo dello Spirito ha la forza di
esprimere la sua multiforme azione.
Cosl, ripercorrendo i momenti che ho
sopra ricordato, il silenzio muove al
pentimento e al desiderio di
conversione; suscita I’ascolto della
Parola e la preghiera; dispone
all’adorazione del Corpo e del Sangue
di Cristo; suggerisce a ciascuno,
nell’intimita della comunione, cio
che lo Spirito vuole operare nella vita
per conformarci al Pane spezzato.
Per questo siamo chiamati a
compiere con estrema cura il gesto
simbolico del silenzio: in esso lo
Spirito ci da forma.



53. Ogni gesto e ogni parola contiene
un’azione precisa che é sempre
nuova perché incontra un istante
sempre nuovo della nostra vita. Mi
spiego con un solo semplice esempio.
Ci inginocchiamo per chiedere
perdono; per piegare il nostro
orgoglio; per consegnare a Dio il
nostro pianto; per supplicare un suo
intervento; per ringraziarlo di un
dono ricevuto: & sempre lo stesso
gesto che dice essenzialmente il
nostro essere piccoli dinanzi a Dio.
Tuttavia, compiuto in momenti
diversi del nostro vivere, plasma la
nostra interiorita profonda per poi
manifestarsi all’esterno nella nostra
relazione con Dio e con i fratelli.
Anche l'inginocchiarsi va fatto con
arte, vale a dire con una piena
consapevolezza del suo senso
simbolico e della necessita che noi
abbiamo di esprimere con questo
gesto il nostro modo di stare alla
presenza del Signore. Se tutto questo
e vero per questo semplice gesto,



quanto piu lo sara per la
celebrazione della Parola? Quale arte
siamo chiamati ad apprendere nel
proclamare la Parola, nell’ascoltarla,
nel farla ispirazione della nostra
preghiera, nel farla diventare vita?
Tutto questo merita la massima cura,
non formale, esteriore, ma vitale,
interiore, perché ogni gesto e ogni
parola della celebrazione espresso
con “arte” forma la personalita
cristiana del singolo e della
comunita.

54. Se e vero che l’ars celebrandi
riguarda tutta ’assemblea che
celebra, e altrettanto vero che i
ministri ordinati devono avere per
essa una particolare cura. Nel
visitare le comunita cristiane ho
spesso notato che il loro modo di
vivere la celebrazione é condizionato
—nel bene e, purtroppo, anche nel
male — da come il loro parroco
presiede ’assemblea. Potremmo dire
che vi sono diversi “modelli” di



presidenza. Ecco un possibile elenco
di atteggiamenti che, pur essendo tra
loro opposti, caratterizzano la
presidenza in modo certamente
inadeguato: rigidita austera o
creativita esasperata; misticismo
spiritualizzante o funzionalismo
pratico; sbrigativita frettolosa o
lentezza enfatizzata; sciatta
trascuratezza o eccessiva
ricercatezza; sovrabbondante
affabilita o impassibilita ieratica. Pur
nell’ampiezza di questa gamma,
penso che 'inadeguatezza di questi
modelli abbia una comune radice: un
esasperato personalismo dello stile
celebrativo che, a volte, esprime una
mal celata mania di protagonismo.
Spesso cio acquista maggior evidenza
quando le nostre celebrazioni
vengono trasmesse in rete, cosa non
sempre opportuna e sulla quale
dovremmo riflettere. Intendiamoci,
non sono questi gli atteggiamenti piu
diffusi, ma non di rado le assemblee
subiscono questi “maltrattamenti”.



55. Molto si potrebbe dire
sull’importanza e sulla delicatezza
del presiedere. In piu occasioni mi
sono soffermato sul compito
impegnativo del tenere ’'omelia. [17]
Mi limito ora ad alcune
considerazioni piu ampie, sempre
volendo riflettere con voi su come
veniamo formati dalla Liturgia.
Penso alla normalita delle Messe
domenicali nelle nostre comunita: mi
riferisco, quindi, ai presbiteri ma
implicitamente a tutti i ministri
ordinati.

56. Il presbitero vive la sua tipica
partecipazione alla celebrazione in
forza del dono ricevuto nel
sacramento dell’Ordine: tale tipicita
si esprime proprio nella presidenza.
Come tutti gli uffici che & chiamato a
svolgere, non si tratta primariamente
di un compito assegnato dalla
comunita, quanto, piuttosto, della
conseguenza dell’effusione dello
Spirito Santo ricevuta



nell’ordinazione che lo abilita a tale
compito. Anche il presbitero viene
formato dal suo presiedere
I’assemblea che celebra.

57. Perché questo servizio venga
fatto bene - con arte, appunto - e di
fondamentale importanza che il
presbitero abbia anzitutto una viva
coscienza di essere, per misericordia,
una particolare presenza del Risorto.
Il ministro ordinato é egli stesso una
delle modalita di presenza del
Signore che rendono I’assemblea
cristiana unica, diversa da ogni altra
(cfr. Sacrosanctum Concilium, n. 7).
Questo fatto da spessore
“sacramentale” — in senso ampio —a
tutti i gesti e le parole di chi presiede.
L’assemblea ha diritto di poter
sentire in quei gesti e in quelle
parole il desiderio che il Signore ha,
oggl come nell’'ultima Cena, di
continuare a mangiare la Pasqua con
noi. Il Risorto e, dunque, il
protagonista, non lo sono di sicuro le



nostre immaturita che cercano,
assumendo un ruolo e un
atteggiamento, una presentabilita
che non possono avere. Il presbitero
stesso é sopraffatto da questo
desiderio di comunione che il
Signore ha verso ciascuno: € come se
fosse posto in mezzo tra il cuore
ardente d’amore di Gesu e il cuore di
ogni fedele, I’'oggetto del suo amore.
Presiedere I’Eucaristia e stare
immersi nella fornace dell’amore di
Dio. Quando ci viene dato di
comprendere, o anche solo di intuire,
questa realta, non abbiamo di certo
piu bisogno di un direttorio che ci
imponga un comportamento
adeguato. Se di questo abbiamo
bisogno e per la durezza del nostro
cuore. La norma piu alta, e, quindji,
piu impegnativa, € la realta stessa
della celebrazione eucaristica che
seleziona parole, gesti, sentimenti,
facendoci comprendere se sono o
meno adeguati al compito che
devono svolgere. E evidente che



anche questo non si improvvisa: e
un’arte, chiede al presbitero
applicazione, vale a dire una
frequentazione assidua del fuoco di
amore che il Signore é venuto a
portare sulla terra (cfr. Lc 12,49).

58. Quando la prima comunita
spezza il pane in obbedienza al
comando del Signore, lo fa sotto
sguardo di Maria che accompagna i
primi passi della Chiesa: “erano
perseveranti e concordi nella
preghiera, insieme ad alcune donne e
a Maria, la madre di Gesu” (At 1,14).
La Vergine Madre “sorveglia” i gesti
del suo Figlio affidati agli Apostoli.
Come ha custodito nel suo grembo,
dopo aver accolto le parole
dell’angelo Gabriele, il Verbo fatto
carne, la Vergine custodisce ancora
una volta nel grembo della Chiesa
quei gesti che fanno il corpo del
Figlio suo. Il presbitero, che in forza
del dono ricevuto con il sacramento
dell’Ordine ripete quei gesti, €



custodito nel grembo della Vergine.
Serve una norma per dirci come ci si
deve comportare?

59. Divenuti strumenti per far
divampare il fuoco del suo amore
sulla terra, custoditi nel grembo di
Maria, Vergine fatta Chiesa (come
cantava san Francesco), 1 presbiteri si
lasciano lavorare dallo Spirito che
vuole portare a compimento I'opera
che ha iniziato nella loro
ordinazione. I’azione dello Spirito
offre a loro la possibilita di esercitare
la presidenza dell’assemblea
eucaristica con il timore di Pietro,
consapevole del suo essere peccatore
(cfr. Lc 5,1-11), con 'umilta forte del
servo sofferente (cfr. Is 42 ss), con il
desiderio di “farsi mangiare” dal
popolo a loro affidato nell’esercizio
quotidiano del ministero.

60. E la celebrazione stessa che educa
a questa qualita di presidenza, non &,
lo ripetiamo, un’adesione mentale,



anche se tutta la nostra mente, come
pure la nostra sensibilita, viene in
essa coinvolta. Il presbitero é,
dunque, formato alla presidenza
dalle parole e dai gesti che la liturgia
mette sulle sue labbra e nelle sue
mani.

Non siede su di un trono [18] perché
il Signore regna con 'umilta di chi
serve.

Non ruba la centralita all’altare,
segno di Cristo dal cui fianco
squarciato scaturirono l’acqua e il
sangue fonte dei sacramenti della
Chiesa, e centro della nostra lode e del
comune rendimento di grazie. [19]

Accostandosi all’altare per l’offerta il
presbitero e educato all’'umilta e al
pentimento dalle parole: «Umili e
pentiti accoglici, o Signore: ti sia
gradito il nostro sacrificio che oggi si
compie dinanzi a te». [20]



Non puo presumere di se stesso per il
ministero a Lui affidato perché la
Liturgia lo invita a chiedere di essere
purificato, nel segno dell’acqua:
«Lavami, o Signore, dalla mia colpa,
dal mio peccato rendimi puro». [21]

Le parole che la liturgia mette sulle
sue labbra hanno contenuti, diversi
che chiedono specifiche tonalita: per
I'importanza di queste parole al
presbitero é chiesta una vera ars
dicendi. Esse danno forma ai suoi
sentimenti interiori, ora nella
supplica al Padre a nome
dell’assemblea, ora nell’esortazione
rivolta all’assemblea, ora
nell’acclamazione ad una sola voce
con tutta ’assemblea.

Con la preghiera eucaristica — nella
quale anche tutti i battezzati
partecipano ascoltando con riverenza
e silenzio e intervenendo con le
acclamazioni [22] - chi presiede ha la
forza, a nome di tutto il popolo santo,



di ricordare al Padre I’offerta del
Figlio suo nell’'ultima Cena, perché
quel dono immenso si renda
nuovamente presente sull’altare. A
quell’offerta partecipa con 'offerta
di se stesso. Il presbitero non puo
narrare al Padre I'ultima Cena senza
esserne partecipe. Non puo dire:
«Prendete, e mangiatene tutti: questo
e il mio Corpo offerto in sacrificio per
voi», e non vivere lo stesso desiderio
di offrire il proprio corpo, la propria
vita per il popolo a lui affidato. E cio
che avviene nell’esercizio del suo
ministero.

Da tutto questo, e da molto altro, il
presbitero viene continuamente
formato nell’azione celebrativa.

kK 3k

61. Ho voluto semplicemente offrire
alcune riflessioni che certamente
non esauriscono 'immenso tesoro
della celebrazione dei santi misteri.
Chiedo a tutti i vescovi, ai presbiteri e



ai diaconi, ai formatori dei seminari,
agli insegnanti delle facolta
teologiche e delle scuole di teologia, a
tutti i catechisti e le catechiste, di
aiutare il popolo santo di Dio ad
attingere a quella che da sempre e la
fonte prima della spiritualita
cristiana. Siamo chiamati
continuamente a riscoprire la
ricchezza dei principi generali
esposti nei primi numeri della
Sacrosanctum Concilium
comprendendo 'intimo legame tra la
prima delle Costituzioni conciliari e
tutte le altre. Per questo motivo non
possiamo tornare a quella forma
rituale che i Padri conciliari, cum
Petro e sub Petro, hanno sentito la
necessita di riformare, approvando,
sotto la guida dello Spirito e secondo
la loro coscienza di pastori, i principi
da cui é nata la riforma. I santi
Pontefici Paolo VI e Giovanni Paolo II
approvando i libri liturgici riformati
ex decreto Sacrosancti (Ecumenici
Concilii Vaticani IT hanno garantito la



fedelta della riforma al Concilio. Per
questo motivo ho scritto Traditionis
Custodes, perché la Chiesa possa
elevare, nella varieta delle lingue,
una sola e identica preghiera capace
di esprimere la sua unita. [23] Questa
unita, come gia ho scritto, intendo
che sia ristabilita in tutta la Chiesa di
Rito Romano.

62. Vorrei che questa lettera ci
aiutasse a ravvivare lo stupore per la
bellezza della verita del celebrare
cristiano, a ricordare la necessita di
una formazione liturgica autentica e
a riconoscere 'importanza di un’arte
della celebrazione che sia a servizio
della verita del mistero pasquale e
della partecipazione di tutti i
battezzati, ciascuno con la specificita
della sua vocazione.

Tutta questa ricchezza non é lontana
da noi: e nelle nostre chiese, nelle
nostre feste cristiane, nella centralita
della domenica, nella forza dei



sacramenti che celebriamo. La vita
cristiana € un continuo cammino di
crescita: siamo chiamati a lasciarci
formare con gioia e nella comunione.

63. Per questo desidero lasciarvi
ancora una indicazione per
proseguire nel nostro cammino. Vi
invito a riscoprire il senso dell’anno
liturgico e del giorno del Signore:
anche questa € una consegna del
Concilio (cfr. Sacrosanctum
Concilium, nn. 102-111).

64. Alla luce di quanto abbiamo
sopra ricordato, comprendiamo che
I’anno liturgico € per noi la
possibilita di crescere nella
conoscenza del mistero di Cristo,
immergendo la nostra vita nel
mistero della sua Pasqua, in attesa
del suo ritorno. E questa una vera
formazione continua. La nostra vita
non € un susseguirsi casuale e
caotico di eventi ma un percorso che,
di Pasqua in Pasqua, ci conforma a



Lui nell’attesa che si compia la beata
speranza e venga il nostro Salvatore,
Gesu Cristo. [24]

65. Nello scorrere del tempo fatto
nuovo dalla Pasqua, ogni otto giorni
la Chiesa celebra nella domenica
I’evento della salvezza. La domenica,
prima di essere un precetto, € un
dono che Dio fa al suo popolo (per
questo motivo la Chiesa lo custodisce
con un precetto). La celebrazione
domenicale offre alla comunita
cristiana la possibilita di essere
formata dall’Eucaristia. Di domenica
in domenica, la Parola del Risorto
illumina la nostra esistenza volendo
operare in noi cio per cui é stata
mandata (cfr. Is 55,10-11). Di
domenica in domenica, la comunione
al Corpo e al Sangue di Cristo vuole
fare anche della nostra vita un
sacrificio gradito al Padre, nella
comunione fraterna che sifa
condivisione, accoglienza, servizio.
Di domenica in domenica, la forza



del Pane spezzato ci sostiene
nell’annuncio del Vangelo nel quale
si manifesta ’autenticita della nostra
celebrazione.

Abbandoniamo le polemiche per
ascoltare insieme che cosa lo Spirito
dice alla Chiesa, custodiamo la
comunione, continuiamo a stupirci
per la bellezza della Liturgia. Ci é
stata donata la Pasqua, lasciamoci
custodire dal desiderio che il Signore
continua ad avere di poterla
mangiare con noi. Sotto lo sguardo di
Maria, Madre della Chiesa.

Dato a Roma, presso San Giovanni in
Laterano, il 29 giugno, Solennita dei
Santi Apostoli Pietro e Paolo,
dell’anno 2022, decimo del mio
pontificato.

Francesco




Tutta 'umanita trepidi, 'universo
intero tremi e il cielo esulti,

quando sull’altare, nella mano del
sacerdote,

e presente Cristo, il Figlio del Dio
Vivo.

O ammirabile altezza e stupenda
degnazione!

O umilta sublime! O sublimita umile,

che il Signore dell’'universo, Dio e
Figlio di Dio,

si umili a tal punto da nascondersi,
per la nostra salvezza,

sotto poca apparenza di pane!
Guardate, fratelli, 'umilta di Dio,
e aprite davanti a Lui i vostri cuori;

umiliatevi anche voi, perché siate da
Lui esaltati.



Nulla, dunque, di voi trattenete per
voi,

affinché tutti e per intero vi accolga
Colui che tutto a voi si offre.

San Francesco d’Assisi

Lettera a tutto ’'Ordine 11, 26-29

[1] Cfr. Leo Magnus, Sermo LXXIV: De
ascensione Domini I1,1: «quod [...]
Redemptoris nostri conspicuum fuit,
in sacramenta transivit».

[2] Preefatio paschalis III, Missale
Romanum (2008) p. 367: «Qui
immolatus iam non maritur, sed
semper vivit occisus».

[3] Cfr. Missale Romanum (2008) p.
532.

[4] Cfr. Augustinus, Enarrationes in
psalmos. Ps. 138,2; Oratio post



septimam lectionem, Vigilia paschalis,
Missale Romanum (2008) p. 359;
Super oblata, Pro Ecclesia (B),
Missale Romanum (2008) p. 1076.

[5] Cfr. Augustinus, In Ioannis
Evangelium tractatus XXVI,13.

[6] Cfr. Litterae encyclicee Mediator
Dei (20 Novembris 1947) in AAS 39
(1947) 532.

[7]1 AAS 56 (1964) 34.

[8] R. Guardini, Liturgische Bildung
(1923) in Liturgie und liturgische
Bildung (Mainz 1992) p. 43; trad. it.
Formazione Liturgica (Brescia 2022)
p- 69.

[9] R. Guardini, Der Kultakt und die
gegenwidrtige Aufgabe der
Liturgischen Bildung (1964) in
Liturgie und liturgische Bildung
(Mainz 1992) p. 14; trad. it. L’atto di
culto e il compito attuale della
formazione liturgica. Una lettera



(1964) in Formazione liturgica
(Brescia 2022) p. 33.

[10] De Ordinatione Episcopi,
Presbyterorum et Diaconorum (1990)
p- 95: «Agnosce quod ages, imitare
quod tractabis, et vitam tuam
mysterio dominica crucis
conforman.

[11] Leo Magnus, Sermo XII: De
Passione II1,7.

[12] Irenaeus Lugdunensis, Adversus
heereses 1V,20,7.

[13] R. Guardini, Liturgische Bildung
(1923) in Liturgie und liturgische
Bildung (Mainz 1992) p. 36; trad. it.
Formazione Liturgica (Brescia 2022)
p- 60.

[14] Cantico delle Creature, Fonti
Francescane, n. 263.

[15] R. Guardini Liturgische Bildung
(1923) in Liturgie und liturgische



Bildung (Mainz 1992) p. 99; trad. it.
Formazione Liturgica (Brescia 2022)
p- 139.

[16] Cfr. Institutio Generalis Missalis
Romani, nn. 45; 51; 54-56; 66; 71; 78;
84; 88; 271.

[17] Vedi Esortazione apostolica
Evangelii gaudium (24 novembre
2013), nn. 135-144.

[18] Cfr. Institutio Generalis Missalis
Romani, n. 310.

[19] Prex dedicationis in Ordo
dedicationis ecclesice et altaris (1977)
p- 102.

[20] Missale Romanum (2008) p. 515:
«In spiritu humilitatis et in animo
contrito suscipiamur a te, Domine; et
sic fiat sacrificium nostrum in
conspectu tuo hodie, ut placeat tibi,
Domine Deus».



[21] Missale Romanum (2008) p. 515:
«Lava me, Domine, ab iniquitate
mea, et a peccato meo munda me».

[22] Cfr. Institutio Generalis Missalis
Romani, nn. 78-79.

[23] Cfr. Paulus VI, Constitutio
apostolica Missale Romanum (3
Aprilis 1969) in AAS 61 (1969) 222.

[24] Missale Romanum (2008) p. 598:
« ... exspectantes beatam spem et
adventum Salvatoris nostri Iesu
Christi».

Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana




pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/article/lettera-
apostolica-desiderio-desideravi/
(02/02/2026)


https://opusdei.org/it-it/article/lettera-apostolica-desiderio-desideravi/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-apostolica-desiderio-desideravi/
https://opusdei.org/it-it/article/lettera-apostolica-desiderio-desideravi/

	Lettera apostolica Desiderio Desideravi del Santo Padre Francesco

