
opusdei.org

“Leggere e vivere i
testi del Concilio
vuol dire amare la
Chiesa intera”

Monsignor Javier Echevarría
parla del Concilio Vaticano II e
dell’Anno della fede in una
intervista pubblicata su “Desde
la Austral”, rivista
dell’Università Austral, in
Argentina.

01/01/2013

Sono trascorsi 50 anni dall'inizio
del Concilio Vaticano II; può



commentare l'importanza che ha
avuto e ha ancora oggi per la
Chiesa?

Il Concilio Vaticano II è stato la
manifestazione più solenne del
magistero della Chiesa nello scorso
secolo, in continuità con tutto
l'insegnamento precedente. I suoi
documenti contengono una grande
ricchezza e, come hanno indicato
Giovanni Paolo II e Benedetto XVI,
per noi costituiscono un'esortazione
a metterli in pratica, con piena
fedeltà, perché Cristo e il suo Vangelo
raggiungano i cuori e le menti di
milioni di persone. Leggere e vivere i
testi del Concilio vuol dire amare la
Chiesa, l'Umanità intera.

Quale è stato il messaggio più
importante che il Concilio ha
voluto dare all'uomo e alla donna
di oggi?

Fare una sintesi non è facile; ad ogni
modo, si potrebbe dire che Dio si



avvicina a noi, ci viene incontro: ci
ama, s'interessa a noi e conta su di
noi; con la sua grazia, possiamo
corrispondergli e fare un gran bene
agli altri. Più esattamente, il Concilio
ha ricordato che la santità – la
risposta piena all'amore di Dio – non
è una meta riservata ad alcuni
privilegiati, ma è alla portata di tutti
e tutti noi siamo chiamati a ottenere
l'unione con Dio in Cristo attraverso
la nostra vita quotidiana: famiglia,
lavoro, relazioni sociali. Il lavoro del
Concilio è stato assai arduo. Vi hanno
partecipato più di 2.500 padri
conciliari.

Come è stato possibile arrivare a
una vera unità e, in pratica,
all'unanimità nei testi approvati,
quando nelle discussioni di lavoro
le posizioni sui diversi aspetti
apparivano non soltanto diverse,
ma addirittura divergenti?



La Chiesa è formata da persone, ed è
logico che, a volte, si possano notare
differenze nel mettere a fuoco le
questioni o nei punti di vista.
Tuttavia sarebbe sbagliato
dimenticare che è anche divina: Gesù
Cristo ha promesso che lo Spirito
Santo l'avrebbe assistita sempre.
Dunque, lo spiega Benedetto XVI, non
possiamo esimerci dal metterci in
ascolto, evitando di seguire le nostre
idee, ma tentando di scoprire la
volontà del Signore, lasciando che sia
Lui a guidarci. Dietro i documenti del
Concilio Vaticano II c'è il lavoro
abnegato di molte persone, e
soprattutto si scopre la dottrina di
Cristo e l'azione dello Spirito Santo.

Perché vi sono state
interpretazioni discordanti di
alcune disposizioni del Concilio?
Perché sia Giovanni Paolo II che
Benedetto XVI hanno mostrato un
forte impegno per farne applicare
le conclusioni?



È noto che in alcuni ambienti il
Concilio è stato interpretato male o
in modo parziale. Le cause sono state
parecchie e ciò si è dovuto
confrontare anche con il diffondersi
del secolarismo e del materialismo
edonista, che hanno provocato gravi
danni. Penso, per esempio, alla
perdita del senso cristiano in molte
famiglie, al declino delle pratiche
religiose e anche alle crisi di alcuni
membri del clero e della vita
consacrata. Eppure, come ho detto, i
testi del Concilio contengono una
grande ricchezza; in gran parte i suoi
insegnamenti sono stati messi in
pratica nella Chiesa e se ne vedono i
frutti: l'uso frequente della Sacra
Scrittura, la piena responsabilità dei
laici, quali membri del popolo di
Dio... Comunque il Concilio non è un
fatto storico del passato, ma piuttosto
è un progetto che si va diffondendo e
assimilando un po' per volta, con
maggiore o minor successo; nello
stesso tempo, bisogna ricordare che



la Chiesa è pellegrina attraverso i
tempi e, dunque, dobbiamo avere
sempre una fede ottimista. La nuova
evangelizzazione, indetta dal beato
Giovanni Paolo II e da Benedetto XVI,
ci ricorda la necessità di diffondere
uno dei messaggi chiave del Concilio,
di cui dicevo prima: la chiamata
universale alla santità, messaggio
centrale anche negli insegnamenti di
san Josemaría.

Il Concilio Vaticano II è stato
considerato il grande tentativo di
“dialogo della Chiesa con il
mondo". Cinquanta anni dopo, il
Papa ritorna a insistere su questo
punto. Un padre o una madre di
famiglia, un professionista, uno
studente, un professore..., in che
modo possono portare avanti
questo dialogo con quanti non
conoscono o hanno messo da parte
la fede?



La Chiesa è essenzialmente
missionaria e ogni cristiano è
chiamato a essere sempre un
testimone di Cristo. San Josemaría
spiegava che non è possibile
separare la vita cristiana
dall'apostolato, e che non è possibile
dissociare in Cristo il suo essere Dio-
Uomo e la sua missione di Redentore.
Penso che la prima sfida di ogni
fedele – madre o padre di famiglia,
operaio, intellettuale, sacerdote,
vescovo, religioso o laico – sia quella
di formarsi bene e di approfondire le
ragioni della propria fede. Il Santo
Padre ci ha raccomandato – in questo
Anno della fede – di conoscere bene
il Catechismo della Chiesa cattolica;
in questo modo, potremo dialogare
con gli altri, con rispetto e sincerità,
per aiutarli a condividere il tesoro
che abbiamo ricevuto: questa è la
base di ogni avvicinamento. E un
punto fondamentale è che noi
cattolici dobbiamo esercitarci nel 
mandatum novum : saper amare tutti,



per servire, per aiutare e, quando è
necessario, per correggere con carità.

Che importanza ha avuto, in ciò
che si riferisce alla dottrina sui
comuni fedeli accolta dal Concilio,
la chiamata universale alla santità,
nucleo del messaggio che san
Josemaría Escrivá proponeva fin
dal 1928?

Gli insegnamenti di san Josemaría
hanno fatto luce sulla profondità
della vocazione alla santità che tutti i
fedeli laici ricevono con il battesimo,
per il servizio della Chiesa e di tutti:
delle famiglie, degli ambienti
professionali, dei più bisognosi. Lo
ha messo in evidenza il beato
Giovanni Paolo II nel riferirsi a san
Josemaría come “l'apostolo dei laici
per i tempi nuovi", mentre nei
documenti ufficiali della sua causa di
canonizzazione viene chiamato
“precursore del Concilio Vaticano II".
Molti padri conciliari hanno



affermato che san Josemaría era
stato un precursore del messaggio di
questa assemblea della Chiesa.

Potrebbe parlarci del lavoro che il
primo Rettore onorario della
nostra Università, il venerabile
mons. Álvaro del Portillo, ha svolto
nelle sessioni di lavoro del
Concilio?

Dovrei dilungarmi molto e voglio
precisare che illustrare questo
aspetto sarà compito della storia. Il
suo contributo è stato sottolineato da
molti protagonisti: come si sa, egli è
intervenuto direttamente, dalla fase
antipreparatoria sino alla fine del
Concilio. Posso offrire in
testimonianza un dato significativo:
l'apprezzamento che di lui si aveva
nella Curia romana, anche da parte
di coloro che non la pensavano come
lui. Era uomo di pace, di unità, di
carità. La sua impronta personale
era il sorriso sereno dal contenuto



fraterno: chiunque è abituato a
lavorare in gruppo apprezza
l'importanza delle persone che
sorridono e uniscono. Nel caso di don
Álvaro questo si aggiungeva alla sua
intelligenza e alla sua capacità di
lavoro.

Può consigliarci come vivere e
utilizzare con frutto nella
comunità universitaria il recente
“Anno della fede" istituito da Papa
Benedetto XVI?

L'Anno della fede è una grande
occasione per approfondire, anche
personalmente, il messaggio di Cristo
e per rinnovare il proprio modo di
comunicarlo: è una opportunità per
valorizzare ancor più la fede,
cercando di farla diventare vita come
cristiani coerenti e aiutando le donne
e gli uomini del nostro tempo a
considerarla una risposta ai loro
dubbi profondi, in modo che si
sentano protetti, aiutati, incoraggiati.



Per questo, è straordinariamente
importante lo studio, la formazione e
anche l'amicizia personale che porta
all'apostolato.

La fede dev'essere presente nella vita
universitaria e nella ricerca
scientifica: Benedetto XVI insiste
sulla necessità di “ampliare la
ragione", perché non c'è
contrapposizione tra scienza e fede:
sarebbe sbagliato, riduttivo e causa
di impoverimento, agire come se, in
pratica, nella scienza o nella vita
pubblica, economica, o nell'attività
universitaria si dovesse prescindere
dalla dimensione trascendente
dell'essere umano. D'altra parte, una
comunità universitaria si deve
occupare soprattutto dell'educazione
e della formazione degli studenti, e
dev'essere pronta alle grandi sfide
intellettuali; ma, nello stesso tempo,
deve curare innanzi tutto il servizio
alla società sui problemi importanti:
la salvaguardia della vita umana in



tutti gli stadi di sviluppo, l'aiuto alla
stabilità della famiglia fondata sul
matrimonio fra uomo e donna, la
lotta contro la povertà e
l'emarginazione, la promozione di
una nuova cultura, di una nuova
legislazione, di una nuova moda più
coerente con la dignità della donna e
dell'uomo in quanto figli di Dio. Da
dove sorgeranno proposte cristiane
concrete per costituire una società
giusta e solidale, che si ispirino al
Vangelo e si fondino su un lavoro
generoso e ben fatto? La società ha
bisogno di persone preparate, dal
punto di vista umano, professionale e
spirituale: abbiamo una strada
aperta da continuare a percorrere
nell'Anno della fede, e anche dopo.

Benedetto XVI ha indetto un Anno
della fede in un momento nel
quale la fragilità di alcuni membri
della Chiesa appare evidente e il
mondo sembra deciso a seguire
rotte ad essa estranee. Perché è



convinto, malgrado tutto, che
questo sia il momento per credere?
Perché continuare a credere alla
Chiesa?

Come le dicevo prima, la Chiesa è
formata da persone, uomini e donne:
sappiamo che esiste il peccato e che
Dio ci chiama continuamente alla
conversione del cuore. Come
vediamo fare al Papa, non bisogna
ignorare i problemi, né evitare di
preoccuparsi per le persone che
hanno subito qualche ingiustizia.
Eppure ora si nota chiaramente che il
mondo ha un gran bisogno di Dio e
della sua grazia, che ci arriva
attraverso i sacramenti, nella Chiesa.
Sembra che i giovani lo scoprano
facilmente e ci si sorprende – per
esempio, durante le Giornate
mondiali della Gioventù – constatare
come si commuovono davanti
all'Eucaristia, davanti alla persona
del Papa e davanti alla Chiesa. La
Chiesa è giovane e siamo davvero in



un tempo di speranza. La Chiesa
cerca l'unità, promuove la pace e la
solidarietà, dà la priorità
all'evangelizzazione, si preoccupa dei
più poveri ed è un faro di luce di
fronte all'odio e alla violenza di tante
parti del mondo. In tale contesto, noi
cristiani dobbiamo rispecchiare il
volto amabile di Cristo. La Chiesa,
nostra Madre, è santa, e lo sarà
sempre, anche se la condotta di
alcuni suoi figli può apparire
inconciliabile con la santità.

San Josemaría diceva di avere una
fede molto grande, “così grande
che si può tagliare con un coltello",
spiegava con una frase espressiva.
Lei ha vissuto con quel santo: come
si esprimeva la sua fede?

In un rapporto fiducioso con Cristo,
che “impregnava" tutta la sua
giornata; nella sua devozione filiale
alla Vergine Santissima; e anche
nell'umiltà e nella magnanimità: si



considerava poca cosa ed era
consapevole che tutto ciò che faceva
aveva valore soltanto se Dio lo faceva
progredire; nello stesso tempo, si
spingeva in grandi imprese per
aiutare questo nostro mondo. Sono
molto grandi e numerose le iniziative
sociali, educative, religiose che sono
sorte per influsso delle sue parole.
L'Università Australe è un esempio
concreto di questo impegno
incontenibile di san Josemaría nel
servire Dio e l'intera società. Ha
saputo e voluto affidarsi sempre a
Dio e, contemporaneamente,
nascondersi e scomparire come
persona, perché soltanto il Signore
risplendesse.

Potrebbe farci capire la necessità
che hanno l'uomo e la donna di
oggi di irrobustire la loro fede per
percorrere felicemente questo
mondo che, assai spesso, non
include Dio nel proprio progetto di
vita?



L'autentica felicità, quella che tutti
noi aneliamo, raggiungerà la sua
pienezza soltanto nella vita eterna,
ma si conquista e comincia già sulla
Terra se si vive in amicizia con Dio.
Sant'Agostino l'ha spiegato
magistralmente: “ Ci hai fatti,
Signore, per te, e il nostro cuore è
inquieto finché non riposi in te! ". Le
dirò anche che può sentire di avere
bisogno di Gesù soltanto chi sente di
avere bisogno di salvezza. C'è
qualcuno oggi che pensa di non
dovere cambiare qualcosa nel suo
cuore, nella sua vita, nel suo passato,
nel suo presente? Noi cristiani
dobbiamo essere proprio il volto
comprensivo di Cristo verso gli altri.
Se i nostri amici e le nostre amiche, e
tutte le persone, trovano in noi un
volto fraterno, potremo comunicare
loro il grande messaggio della Chiesa:
“ Non abbiano paura di aprire le porte
a Cristo " (Giovanni Paolo II) e “ 
Abbiano il coraggio di rischiare per
Cristo " (Benedetto XVI). Il cammino



della felicità è sempre un cammino
di generosità. Come ricorda il
Concilio Vaticano II, ogni persona “ 
non può ritrovarsi pienamente se non
attraverso un dono sincero di sé " ( 
Gaudium et spes , n. 24).

Infine vorremmo chiederle una
cosa che c'interessa più da vicino:
c'è qualche possibilità che lei
venga a visitarci durante l'Anno
della fede?

A me farebbe molto piacere visitare
l'Università e parlare con ognuna e
con ognuno di voi, in modo da
condividere gioie e dolori, sfide e
progetti. Lascio questo desiderio
nelle mani del Signore.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/leggere-e-vivere-

https://opusdei.org/it-it/article/leggere-e-vivere-i-testi-del-concilio-vuol-dire-amare-la-chiesa-intera/
https://opusdei.org/it-it/article/leggere-e-vivere-i-testi-del-concilio-vuol-dire-amare-la-chiesa-intera/


i-testi-del-concilio-vuol-dire-amare-la-
chiesa-intera/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/leggere-e-vivere-i-testi-del-concilio-vuol-dire-amare-la-chiesa-intera/
https://opusdei.org/it-it/article/leggere-e-vivere-i-testi-del-concilio-vuol-dire-amare-la-chiesa-intera/

	“Leggere e vivere i testi del Concilio vuol dire amare la Chiesa intera”

