
opusdei.org

Le radici della gioia

Il cristiano dev’essere felice per
sempre. L’ottimismo del
cristiano è basato sul fatto di
avere trovato una vera e
personale strada verso l’Ottimo,
e l’Ottimo è Dio.

08/10/2018

L’amore umano è una realtà certa e,
nello stesso tempo, è figura o
analogia dell’amore divino. Forse per
capire bene la gioia cristiana bisogna
tenere presente la gioia
dell’innamorato; non malgrado le
sofferenze, ma proprio nelle



sofferenze, nella continua vigilanza,
in un modo di essere nel quale la
persona cresce. L’innamorato, se ama
ed è amato, si dà ed è oggetto del
dono, è allegro, gode, canta. Per
questo anche nei bambini la gioia si
nota in una maniera tutta
particolare: perché la loro vita
consiste nel ricevere sempre,
nell’essere oggetto di amore,
singolarmente da parte dei genitori,
ma anche di tutti gli altri, che
guardano con benevolenza i
bambini, volendo loro bene.

Felicità non significa forse
confidare in un “finale felice”?

Dato che il mondo non può vivere
senza cristianesimo – tanto forti sono
le conseguenze storiche della realtà
del Verbo fatto uomo – in molte
epoche una parte di questo mondo si
è dedicato a denigrarlo:
letteralmente, a dipingerlo con tinte
oscure, tenebrose. Gli uomini



dall’atteggiamento dionisiaco,
secondo la terminologia di Nietzsche,
hanno accusato il cristianesimo di
predicare la morte, la rinuncia, la
tristezza, il ritiro dal mondo. Al
contrario, quando per un motivo
qualsiasi la storia attraversa un
periodo di sconforto, l’ottimismo
appare molesto: perché sono felici
questi cristiani, perché non dubitano
mai, perché non sono mai
angosciati? Non sarà frivolezza,
superficialità, questo confidare in un
epilogo felice? Accade così che, come
c’era da aspettarsi, il cristiano è stato
tacciato alternativamente di essere
triste o allegro, cupo o
sfacciatamente luminoso, disfattista
o trionfalista. Il canto sacro diventa
complesso, polifonico, ricco? «Si è
perduta la primitiva austerità».
Ritorna sobrio? «Sono canti di morte
e non di vita».

I paradossi del cristianesimo



Quando avvengono questi attacchi
simultanei e contrari, si può dire che
coloro che accusano non hanno
compreso lo «scandalo» e la «pazzia»
cristiani. Chesterton scriveva: «Il
vero risultato di ogni esperienza e il
vero fondamento di ogni religione è
questo: le quattro o cinque verità, la
cui conoscenza è in pratica più
essenziale per l’uomo, appartengono
tutte alla categoria che la gente
chiama paradosso». Anche la gioia
del cristiano si esprime in paradossi.
Paradossale è che Cristo consigli,
quando si digiuna, di essere lieti, di
profumarsi, di mostrarsi lontani da
qualunque tristezza. Naturalmente,
un digiunatore lieto può facilmente
essere accusato di ipocrisia; però è
l’accusatore a non aver capito il
paradosso.

Conviene dare sempre una
opportunità a chi attacca; conviene
sempre tentare di capire il motivo
dell’accusa. Si può pensare, perciò,



che l’uomo intelligente ami la
complessità, perché quasi niente è
scritto o descritto senza sfumature.
Elogiare con voce stentorea che
«tutto è semplice» infastidisce i
temperamenti che temono che ciò
che è trasparente si trasformi in una
copertura della superficialità. Così,
nel caso dell’affermazione «il
cristiano è felice», seguiranno gesti di
insoddisfazione: non può essere così
semplice.

E non lo è. Il fatto che il
cristianesimo sia stato attaccato da
diversi e opposti fronti dimostra,
quanto meno, che la realtà cristiana
è difficile da abbracciare con un solo
sguardo. Semplice non è sinonimo di
chiaro. Conferire chiarezza non vuol
dire semplificare: semplice è ciò che
non si nasconde, ma quello che non
si nasconde può essere una realtà
complessa. Proprio questo succede
con il cristianesimo. E con la gioia del
cristiano in modo particolare.



Il gaudium

Il termine classico per felicità è gioia,
il gaudium dei latini. Gaudium
traduce praticamente sempre, nella
Vulgata, il charis greco, e questo
termine greco si può tradurre anche
con regalo, premio, elemosina e 
grazia. Grazia è ciò che si ottiene
senza sforzo da parte di chi lo riceve;
per questo, rendere grazie o dare le
grazie vuol dire riconoscere tale
gratuità. Il gaudio, la felicità, è il
risultato di possedere un bene, e più
precisamente un bene grande, che
soltanto gratuitamente si può
ricevere. Fra tutti questi beni, uno è
di qualità superiore: l’amore.
L’archetipo di un bene gratuitamente
ricevuto è l’amore.

Ringraziare

Cammino, alimentandosi alla radice
cristiana, non potrebbe rimanere
lontano da questa trama ricca di
gioia. Nel punto 268 si può leggere:



«Ringrazialo di tutto, perché tutto è
buono». Questo mi sembra il testo
fondamentale sulla felicità.
Ringraziare di tutto comporta una
gioia grande, come piace dire al
Vangelo: gli angeli annunciano, alla
nascita di Cristo, una grande gioia (Lc
2, 10); i discepoli, confortati dalla
benedizione di Cristo, che è ritornato
al Padre, provano una grande gioia
(Lc 24, 50-52).

Chiedere aiuto

Ecco perché il cristiano dev’essere
sempre felice. L’ottimismo del
cristiano è sul fatto di avere trovato
una vera e personale strada verso
l’Ottimo, e l’Ottimo è Dio. Dunque un
cristiano non può essere di umore
nero. Pensare che tutto va in malora,
che il cuore umano sia talmente
corrotto che «neanche Dio possa
salvarlo» è soltanto un tipo di
superbia, vale a dire, della mitica
adorazione del proprio io. Un riflesso



di tale superbia si trova anche nelle
relazioni umane: il cronicamente
triste è qualcuno che non si lascia
aiutare, che è convinto che la propria
«complessità» è tale che nessuno
potrà mai venirne a capo. Al
contrario, nulla di più gradevole
esiste del carattere di una persona
che si lascia aiutare, non in modo
servile ma con semplicità: «Questo
non lo so; insegnamelo tu».

A forma di croce

D’altra parte, pensatori come
Kierkegaard o Unamuno, e tutti
coloro che in un modo o nell’altro
hanno parlato del «sentimento
tragico della vita», hanno intuito più
o meno confusamente che, in questa
storia, in questo tempo, la gioia
dell’uomo non può mai essere
completa. La gioia è la conseguenza
di un bene ottenuto; e inoltre, di un
bene ottenuto gratuitamente, dato
per pura liberalità. Però nella storia



non esiste, per essere goduto, nessun
bene eterno (tra le creazioni degli
uomini o i beni della natura); infatti,
l’unico bene eterno, Dio, non può
essere «visto», né pertanto goduto
completamente in questa vita.
Stiamo ricorrendo, ancora una volta,
al paradosso. E in questo caso il
paradosso è stato indicato
ripetutamente da san Josemaría
Escrivá con la frase: «la gioia ha le
radici a forma di Croce»[1].

Per riuscire a capire meglio tutto ciò
è necessario mettere insieme alcune
idee che sono già apparse. Per
esempio, il legame esistente tra gioia
e infanzia. Per esempio in Cammino
la radice della gioia sta nel sapere di
essere figli di Dio, e possiamo
metterla in rapporto con i due
capitoli nei quali si tratta di «infanzia
spirituale». Si può leggere il punto
659 alla luce del punto 860.
«L’allegria che devi avere non è
quella che potremmo chiamare



fisiologica, da animale sano, ma
quella soprannaturale, che procede
dall’abbandonare tutto e
dall’abbandonare te stesso nelle
braccia amorose di nostro Padre-
Dio». «Davanti a Dio, che è Eterno, tu
sei un bambino più piccolo di quanto
lo sia davanti a te un piccino di due
anni. E, oltre a essere bambino, sei
figlio di Dio. Non dimenticarlo».

In Cammino la gioia è legata
all’accettazione della volontà di Dio,
ma non con fredda passività. Si
tratta, infatti, della volontà di un
Padre, e si sa bene fino a che punto,
in qualche modo, nella misura di ciò
che è buono per il figlio, il padre più
che pretendere si sente spinto a
compiacere. Nella misura di ciò che è
buono per il figlio: questa è la chiave.
L’uomo si sente continuamente
portato a fabbricarsi un mondo a suo
piacere, nell’ambito grigio del suo
egoismo. Non riesce a rendersi conto
di quale sia la vera legge della gioia



su questa terra, quello che in 
Cammino è descritta con chiarezza:
«Per noi, poveri uomini, la gioia,
anche se ha un motivo
soprannaturale, lascia sempre un
sapore d’amarezza. Che cosa
credevi? Quaggiù il dolore è il sale
della nostra vita» (n. 203). Da un
altro punto di vista, la penitenza è
«gioia, anche se faticosa» (n. 548). Per
questo bisogna accogliere
serenamente la tribolazione: «Se
ricevi la tribolazione con animo
intimorito perdi la gioia e la pace
(...)» (n. 696).

Un po’ per volta compare l’intimo e
inseparabile rapporto tra la gioia e la
Croce, soprattutto se si tiene presente
che in altre opere di Josemaría
Escrivá si fa notare, con profondità
teologica, la convenienza di usare il
termine “croce” per l’unica Croce,
quella di Cristo. La questione è
annunciata in molti testi di Cammino:
«Se le cose riescono bene,



rallegriamoci, benedicendo Dio che
ci mette l’incremento. Riescono
male? Rallegriamoci, benedicendo
Dio che ci fa partecipi della sua dolce
Croce» (n. 658). Per raggiungere forse
il suo punto più alto nel capitolo La
volontà di Dio: «La piena
accettazione della Volontà di Dio
porta necessariamente la gioia e la
pace: la felicità nella Croce. Allora si
vede che il giogo di Cristo è soave e
che il suo peso è leggero» (n. 758).
Perché? Perché il primo che accetta
fino in fondo la volontà del Padre è
Cristo, e questa accettazione lo porta
alla morte e morte di croce. Egli, il
Figlio, il Verbo. Pertanto il cristiano,
figlio di Dio nel Figlio di Dio, deve
passare attraverso la croce per
rendersi conto delle radici della
gioia; allora si constata che il giogo
non è giogo, il peso non è peso, pur
continuando a essere peso e giogo. E
non possiamo fare a meno di
ricordare ancora una volta la forza
del paradosso.



Dato che non è possibile governare
contemporaneamente tutti i fili della
visione cristiana della vita, quando
prima facevamo riferimento al
legame filiazione divina-croce non
abbiamo nominato un’altra realtà
inseparabile: l’amore. Soltanto
l’amore rende possibile
l’accettazione della croce. Come
scrive santa Teresa nelle Fondazioni:
«Questa è la forza che ha l’amore, se
è perfetto: che trascuriamo la nostra
felicità per rendere felici quelli che
amiamo». È l’antica esperienza
umana, che non ha motivo di
cambiare nel caso dell’amore divino.
A Josemaría Escrivá piaceva un verso
della canzone di Juan del Encina, che
suona così: «È meglio cambiare/ il
piacere con i dolori/ che stare senza
amori». L’amore non è mai
tranquillo, perché il cuore vigila
sempre, come si legge nel Cantico dei
Cantici, che Fray Luis de León
commentava così: «La cura
dell’amore è così grande e sta così



attenta a ciò che desidera, che tra
mille passi lo sente, mentre dorme lo
ascolta e attraverso i muri lo vede».

L’amore umano è una realtà certa e,
nello stesso tempo, è figura o
analogia dell’amore divino. Forse per
capire bene la gioia cristiana bisogna
tenere presente la gioia
dell’innamorato, non malgrado le
sofferenze, ma proprio nelle
sofferenze, nelle preoccupazioni,
nella continua vigilanza. Si tratta,
dunque, di una gioia ben lontana
dalla superficialità, di un contenuto
che nulla ha da spartire con la
frivolezza; è una gioia sincera, un
impegno nel quale la persona cresce.

Ora si capisce meglio, forse, perché
una presentazione triste del
cristianesimo non fa che falsificare la
realtà soprannaturale della fede. «La
vera virtù non è triste e antipatica,
bensì amabilmente allegra» (n. 657),
ovvero, con l’allegria che viene



dall’amare, perché è amabile
soltanto colui che ama. In un altro
punto del libro si parla degli occhi,
«dello sguardo amabilissimo» di
Cristo. Allora si comprende ciò che
segue: «Faccia lunga..., modi
bruschi..., aspetto ridicolo..., aria
antipatica: è così che speri di
incoraggiare gli altri a seguire
Cristo?» (n. 661). O in un altro
ancora: «Non essere triste. Abbi una
visione più... “nostra” – più cristiana
– delle cose» (n. 664).

Cammino, come tutti i grandi libri di
spiritualità germogliati dalla realtà
cristiana, non si lascia invischiare
nella facile dicotomia ottimismo-
pessimismo, nelle semplificazioni del
«migliore dei mondi
possibili» (Leibniz) o del «peggiore
dei mondi possibili» (Schopenhauer).
In questo mondo è avvenuto e
avviene, con una strana efficacia, il
peccato, l’offesa di Dio, che si traduce
in uno spietato sfruttamento delle



creature. Però il peccato non è
l’ultimo approdo, né quello
definitivo. L’ultimo emana dalla
Croce, dalla Risurrezione; dal
supremo dolore della redenzione che
dà via libera alla gioia, ora come
annuncio, poi come perfetto
possesso. Il lavoro della Croce è una
vittoria, una laboriosa vittoria che
continua nel corso della storia, nel
chiaroscuro della libertà umana, che
è lo stesso chiaroscuro della gioia.

[1]Espressione molto usuale nella
predicazione del fondatore dell’Opus
Dei; possiamo trovarla in È Gesù che
passa, n. 43.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

https://opusdei.org/it-it/article/le-radici-della-gioia/


opusdei.org/it-it/article/le-radici-della-
gioia/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/le-radici-della-gioia/
https://opusdei.org/it-it/article/le-radici-della-gioia/

	​Le radici della gioia

