
opusdei.org

Le parole di papa
Leone nei giorni di
Natale 2025

In questo articolo sono raccolte
le parole di papa Leone XIV
pronunciate in questo tempo di
Natale.

07/01/2026

- Omelia nella Messa della notte di
Natale

- Omelia nella Messa del giorno di
Natale

- Benedizione Urbi et Orbi



- Angelus del 26 dicembre

- Angelus del 28 dicembre

- Epifania del Signore – Chiusura
della Porta Santa e Santa Messa

Omelia nella Messa della notte di
Natale

Cari fratelli e sorelle,

per millenni, in ogni parte della
terra, i popoli hanno scrutato il cielo
dando nomi e forme a stelle mute:
nella loro fantasia, vi leggevano gli
eventi del futuro cercando in alto, tra
gli astri, la verità che mancava in
basso, tra le case. Come a tentoni, in
quel buio restavano però confusi dai
loro stessi oracoli. In questa notte,
invece, «il popolo che camminava



nelle tenebre ha visto una grande
luce; su coloro che abitavano in terra
tenebrosa una luce rifulse» (Is 9,1).

Ecco l’astro che sorprende il mondo,
una scintilla appena accesa e
divampante di vita: «Oggi, nella città
di Davide, è nato per voi un
Salvatore, che è Cristo Signore» (Lc
2,11). Nel tempo e nello spazio, lì
dove noi siamo, viene Colui senza il
quale non saremmo stati mai. Vive
con noi chi per noi dà la sua vita,
illuminando di salvezza la nostra
notte. Non esiste tenebra che questa
stella non rischiari, perché alla sua
luce l’intera umanità vede l’aurora di
una esistenza nuova ed eterna.

È il Natale di Gesù, l’Emmanuele. Nel
Figlio fatto uomo, Dio non ci dona
qualcosa, ma Sé stesso, «per
riscattarci da ogni iniquità e formare
per sé un popolo puro» (Tt 2,14).
Nasce nella notte Colui che dalla
notte ci riscatta: la traccia del giorno



che albeggia non è più da cercare
lontano, negli spazi siderali, ma
chinando il capo, nella stalla accanto.

Il chiaro segno dato al mondo buio è
infatti «un bambino avvolto in fasce,
adagiato in una mangiatoia» (Lc
2,12). Per trovare il Salvatore, non
bisogna guardare in alto, ma
contemplare in basso: l’onnipotenza
di Dio rifulge nell’impotenza di un
neonato; l’eloquenza del Verbo
eterno risuona nel primo vagito di un
infante; la santità dello Spirito brilla
in quel corpicino appena lavato e
avvolto in fasce. È divino il bisogno
di cura e di calore, che il Figlio del
Padre condivide nella storia con tutti
i suoi fratelli. La luce divina che si
irradia da questo Bambino ci aiuta a
vedere l’uomo in ogni vita nascente.

Per illuminare la nostra cecità, il
Signore ha voluto rivelarsi da uomo
all’uomo, sua vera immagine,
secondo un progetto d’amore iniziato



con la creazione del mondo. Finché
la notte dell’errore oscura questa
provvidenziale verità, allora «non c’è
neppure spazio per gli altri, per i
bambini, per i poveri, per gli
stranieri» (Benedetto XVI, Omelia
nella notte di Natale, 24 dicembre
2012). Così attuali, le parole di Papa
Benedetto XVI ci ricordano che sulla
terra non c’è spazio per Dio se non
c’è spazio per l’uomo: non accogliere
l’uno significa non accogliere l’altro.
Invece là dove c’è posto per l’uomo,
c’è posto per Dio: allora una stalla
può diventare più sacra di un tempio
e il grembo della Vergine Maria è
l’arca della nuova alleanza.

Ammiriamo, carissimi, la sapienza
del Natale. Nel bambino Gesù, Dio dà
al mondo una vita nuova: la sua, per
tutti. Non un’idea risolutiva per ogni
problema, ma una storia d’amore che
ci coinvolge. Davanti alle attese dei
popoli Egli manda un infante, perché
sia parola di speranza; davanti al



dolore dei miseri Egli manda un
inerme, perché sia forza per
rialzarsi; davanti alla violenza e alla
sopraffazione Egli accende una luce
gentile che illumina di salvezza tutti i
figli di questo mondo. Come notava
Sant’Agostino, «la superbia umana ti
ha tanto schiacciato che poteva
sollevarti soltanto l’umiltà
divina» (Sermo in Natale Domini 188,
III, 3). Sì, mentre un’economia
distorta induce a trattare gli uomini
come merce, Dio si fa simile a noi,
rivelando l’infinita dignità di ogni
persona. Mentre l’uomo vuole
diventare Dio per dominare sul
prossimo, Dio vuole diventare uomo
per liberarci da ogni schiavitù. Ci
basterà questo amore, per cambiare
la nostra storia?

La risposta viene appena ci destiamo,
come i pastori, da una notte mortale
alla luce della vita nascente,
contemplando il bambino Gesù.
Sopra la stalla di Betlemme, dove



Maria e Giuseppe, pieni di stupore,
vegliano il Neonato, il cielo stellato
diventa «una moltitudine
dell’esercito celeste» (Lc 2,13). Sono
schiere disarmate e disarmanti,
perché cantano la gloria di Dio, della
quale la pace è manifestazione in
terra (cfr v. 14): nel cuore di Cristo,
infatti, palpita il legame che unisce
nell’amore il cielo e la terra, il
Creatore e le creature.

Perciò, esattamente un anno fa, Papa
Francesco affermava che il Natale di
Gesù ravviva in noi «il dono e
l’impegno di portare speranza là
dove è stata perduta», perché «con
Lui fiorisce la gioia, con Lui la vita
cambia, con Lui la speranza non
delude» (Omelia nella notte di Natale,
24 dicembre 2024). Con queste parole
iniziava l’Anno Santo. Ora che il
Giubileo si avvia al suo compimento,
il Natale è per noi tempo di
gratitudine e di missione. Gratitudine
per il dono ricevuto, missione per



testimoniarlo al mondo. Come canta
il Salmista: «Annunciate di giorno in
giorno la sua salvezza. / In mezzo alle
genti narrate la sua gloria, / a tutti i
popoli dite le sue meraviglie» (Sal
96,2-3).

Sorelle e fratelli, la contemplazione
del Verbo fatto carne suscita in tutta
la Chiesa una parola nuova e vera:
proclamiamo allora la gioia del
Natale, che è festa della fede, della
carità e della speranza. È festa della
fede, perché Dio diventa uomo,
nascendo dalla Vergine. È festa della
carità, perché il dono del Figlio
redentore si avvera nella dedizione
fraterna. È festa della speranza,
perché il bambino Gesù la accende in
noi, facendoci messaggeri di pace.
Con queste virtù nel cuore, senza
temere la notte, possiamo andare
incontro all’alba del giorno nuovo.



Omelia nella Messa del giorno di
Natale

Sorelle e fratelli carissimi!

«Prorompete insieme in canti di
gioia» (Is 52,9), grida il messaggero di
pace a chi si trova fra le rovine di
una città interamente da ricostruire.
Anche se impolverati e feriti, i suoi
piedi sono belli – scrive il profeta (cfr
Is 52,7) – perché, attraverso strade
lunghe e dissestate, hanno portato un
annuncio lieto, in cui ora tutto
rinasce. È un nuovo giorno! Anche
noi partecipiamo di questa svolta,
alla quale nessuno sembra credere
ancora: la pace esiste ed è già in
mezzo a noi.

«Vi lascio la pace, vi do la mia pace.
Non come la dà il mondo, io la do a
voi» (Gv 14,27). Così Gesù disse ai
discepoli, ai quali aveva da poco
lavato i piedi, messaggeri di pace che
da lì in poi avrebbero dovuto correre
attraverso il mondo, senza stancarsi,



per rivelare a tutti il «potere di
diventare figli di Dio» (Gv 1,12). Oggi,
dunque, non soltanto siamo sorpresi
dalla pace che è già qui, ma
celebriamo come questo dono ci è
stato fatto. Nel come, infatti, brilla la
differenza divina che ci fa
prorompere in canti di gioia. Così, in
tutto il mondo, il Natale è per
eccellenza una festa di musiche e di
canti.

Anche il prologo del quarto Vangelo è
un inno e ha per protagonista il
Verbo di Dio. Il “verbo” è una parola
che agisce. Questa è una
caratteristica della Parola di Dio: non
è mai senza effetto. A ben vedere,
anche molte delle nostre parole
producono effetti, a volte
indesiderati. Sì, le parole agiscono.
Ma ecco la sorpresa che la liturgia
del Natale ci pone di fronte: il Verbo
di Dio appare e non sa parlare, viene
a noi come neonato che soltanto
piange e vagisce. «Si fece carne» (Gv



1,14) e, sebbene crescerà e un giorno
imparerà la lingua del suo popolo,
ora a parlare è solo la sua semplice,
fragile presenza. «Carne» è la
radicale nudità cui a Betlemme e sul
Calvario manca anche la parola;
come parola non hanno tanti fratelli
e sorelle spogliati della loro dignità e
ridotti al silenzio. La carne umana
chiede cura, invoca accoglienza e
riconoscimento, cerca mani capaci di
tenerezza e menti disposte
all’attenzione, desidera parole
buone.

«Venne fra i suoi, e i suoi non lo
hanno accolto. A quanti però lo
hanno accolto ha dato potere di
diventare figli di Dio» (Gv 1,11). Ecco
il modo paradossale in cui la pace è
già fra noi: il dono di Dio è
coinvolgente, cerca accoglienza e
attiva la dedizione. Ci sorprende
perché si espone al rifiuto, ci incanta
perché ci strappa all’indifferenza. È
un vero potere quello di diventare



figli di Dio: un potere che rimane
sepolto finché stiamo distaccati dal
pianto dei bambini e dalla fragilità
degli anziani, dal silenzio impotente
delle vittime e dalla rassegnata
malinconia di chi fa il male che non
vuole.

Come scrisse l’amato Papa Francesco,
per richiamarci alla gioia del
Vangelo: «A volte sentiamo la
tentazione di essere cristiani
mantenendo una prudente distanza
dalle piaghe del Signore. Ma Gesù
vuole che tocchiamo la miseria
umana, che tocchiamo la carne
sofferente degli altri. Aspetta che
rinunciamo a cercare quei ripari
personali o comunitari che ci
permettono di mantenerci a distanza
dal nodo del dramma umano,
affinché accettiamo veramente di
entrare in contatto con l’esistenza
concreta degli altri e conosciamo la
forza della tenerezza» (Esort. ap. 
Evangelii gaudium, 270).



Cari fratelli e sorelle, poiché il Verbo
si fece carne, ora la carne parla,
grida il desiderio divino di
incontrarci. Il Verbo ha stabilito fra
noi la sua fragile tenda. E come non
pensare alle tende di Gaza, da
settimane esposte alle piogge, al
vento e al freddo, e a quelle di tanti
altri profughi e rifugiati in ogni
continente, o ai ripari di fortuna di
migliaia di persone senza dimora,
dentro le nostre città? Fragile è la
carne delle popolazioni inermi,
provate da tante guerre in corso o
concluse lasciando macerie e ferite
aperte. Fragili sono le menti e le vite
dei giovani costretti alle armi, che
proprio al fronte avvertono
l’insensatezza di ciò che è loro
richiesto e la menzogna di cui sono
intrisi i roboanti discorsi di chi li
manda a morire.

Quando la fragilità altrui ci penetra il
cuore, quando il dolore altrui manda
in frantumi le nostre certezze



granitiche, allora già inizia la pace.
La pace di Dio nasce da un vagito
accolto, da un pianto ascoltato: nasce
fra rovine che invocano nuove
solidarietà, nasce da sogni e visioni
che, come profezie, invertono il corso
della storia. Sì, tutto questo esiste,
perché Gesù è il Logos, il senso da cui
tutto ha preso forma. «Tutto è stato
fatto per mezzo di lui e senza di lui
nulla è stato fatto di ciò che
esiste» (Gv 1,3). Questo mistero ci
interpella dai presepi che abbiamo
costruito, ci apre gli occhi su un
mondo in cui la Parola risuona
ancora, «molte volte e in diversi
modi» (cfr Eb 1,1), e ancora ci chiama
a conversione.

Certo, il Vangelo non nasconde la
resistenza delle tenebre alla luce,
descrive il cammino della Parola di
Dio come una strada impervia,
disseminata di ostacoli. Fino a oggi
gli autentici messaggeri di pace
seguono il Verbo su questa via, che



infine raggiunge i cuori: cuori
inquieti, che spesso desiderano
proprio ciò a cui resistono. Così il
Natale rimotiva una Chiesa
missionaria, sospingendola sui
sentieri che la Parola di Dio le ha
tracciato. Non serviamo una parola
prepotente – ne risuonano già
dappertutto – ma una presenza che
suscita il bene, ne conosce l’efficacia,
non se ne arroga il monopolio.

Ecco la strada della missione: una
strada verso l’altro. In Dio ogni
parola è parola rivolta, è un invito
alla conversazione, parola mai
uguale a sé stessa. È il rinnovamento
che il Concilio Vaticano II ha
promosso e che vedremo fiorire solo
camminando insieme all’intera
umanità, mai separandocene.
Mondano è il contrario: avere per
centro sé stessi. Il movimento
dell’Incarnazione è un dinamismo di
conversazione. Ci sarà pace quando i
nostri monologhi si interromperanno



e, fecondati dall’ascolto, cadremo in
ginocchio davanti alla nuda carne
altrui. La Vergine Maria è proprio in
questo la Madre della Chiesa, la
Stella dell’evangelizzazione, la
Regina della pace. In lei
comprendiamo che nulla nasce
dall’esibizione della forza e tutto
rinasce dalla silenziosa potenza della
vita accolta.

Benedizione Urbi et Orbi

Cari fratelli e sorelle,

«Rallegriamoci tutti nel Signore: il
nostro Salvatore è nato nel mondo.
Oggi la vera pace è scesa a noi dal
cielo» (Antifona d’ingresso alla Messa
della notte di Natale). Così canta la
liturgia nella notte di Natale, e così
riecheggia nella Chiesa l’annuncio di



Betlemme: il Bambino che è nato
dalla Vergine Maria è il Cristo
Signore, mandato dal Padre a
salvarci dal peccato e dalla morte.
Egli è la nostra pace, Colui che ha
vinto l’odio e l’inimicizia con l’amore
misericordioso di Dio. Per questo «il
Natale del Signore è il Natale della
pace» (S. Leone Magno, Sermone 26).

Gesù è nato in una stalla, perché non
c’era posto per Lui nell’alloggio.
Appena nato, sua mamma Maria «lo
avvolse in fasce e lo pose in una
mangiatoia» (cfr Lc 2,7). Il Figlio di
Dio, per mezzo del quale tutto è stato
creato, non viene accolto e la sua
culla è una povera mangiatoia per gli
animali.

Il Verbo eterno del Padre, che i cieli
non possono contenere ha scelto di
venire nel mondo così. Per amore ha
voluto nascere da donna, per
condividere la nostra umanità; per
amore ha accettato la povertà e il



rifiuto e si è identificato con chi è
scartato ed escluso.

Nel Natale di Gesù già si profila la
scelta di fondo che guiderà tutta la
vita del Figlio di Dio, fino alla morte
sulla croce: la scelta di non far
portare a noi il peso del peccato, ma
di portarlo Lui per noi, di farsene
carico. Questo, solo Lui poteva farlo.
Ma nello stesso tempo ha mostrato
ciò che invece solo noi possiamo fare,
cioè assumerci ciascuno la propria
parte di responsabilità. Sì, perché
Dio, che ci ha creato senza di noi,
non può salvarci senza di noi (cfr S.
Agostino, Discorso 169, 11. 13), cioè
senza la nostra libera volontà di
amare. Chi non ama non si salva, è
perduto. E chi non ama il fratello che
vede, non può amare Dio che non
vede (cfr 1Gv 4,20).

Sorelle e fratelli, ecco la via della
pace: la responsabilità. Se ognuno di
noi – a tutti i livelli –, invece di



accusare gli altri, riconoscesse prima
di tutto le proprie mancanze e ne
chiedesse perdono a Dio, e nello
stesso tempo si mettesse nei panni di
chi soffre, si facesse solidale con chi è
più debole e oppresso, allora il
mondo cambierebbe.

Gesù Cristo è la nostra pace prima di
tutto perché ci libera dal peccato e
poi perché ci indica la via da seguire
per superare i conflitti, tutti i
conflitti, da quelli interpersonali a
quelli internazionali. Senza un cuore
libero dal peccato, un cuore
perdonato, non si può essere uomini
e donne pacifici e costruttori di pace.
Per questo Gesù è nato a Betlemme
ed è morto sulla croce: per liberarci
dal peccato. Lui è il Salvatore. Con la
sua grazia, possiamo e dobbiamo
fare ognuno la propria parte per
respingere l’odio, la violenza, la
contrapposizione e praticare il
dialogo, la pace, la riconciliazione.



In questo giorno di festa, desidero
inviare un caloroso e paterno saluto
a tutti i cristiani, in modo speciale a
quelli che vivono in Medio Oriente,
che ho inteso incontrare
recentemente con il mio primo
viaggio apostolico. Ho ascoltato le
loro paure e conosco bene il loro
sentimento di impotenza dinanzi a
dinamiche di potere che li
sorpassano. Il Bambino che oggi
nasce a Betlemme è lo stesso Gesù
che dice: «Abbiate pace in me. Nel
mondo avete tribolazioni, ma abbiate
coraggio: io ho vinto il mondo!» (Gv
16,33).

Da Lui invochiamo giustizia, pace e
stabilità per il Libano, la Palestina,
Israele, la Siria, confidando in queste
parole divine: «Praticare la giustizia
darà pace. Onorare la giustizia darà
tranquillità e sicurezza per
sempre» (Is 32,17).



Al Principe della Pace affidiamo tutto
il Continente europeo, chiedendogli
di continuare a ispirarvi uno spirito
comunitario e collaborativo, fedele
alle sue radici cristiane e alla sua
storia, solidale e accogliente con chi
si trova nel bisogno. Preghiamo in
modo particolare per il martoriato
popolo ucraino: si arresti il fragore
delle armi e le parti coinvolte,
sostenute dall’impegno della
comunità internazionale, trovino il
coraggio di dialogare in modo
sincero, diretto e rispettoso.

Dal Bambino di Betlemme
imploriamo pace e consolazione per
le vittime di tutte le guerre in atto nel
mondo, specialmente di quelle
dimenticate; e per quanti soffrono a
causa dell’ingiustizia, dell’instabilità
politica, della persecuzione religiosa
e del terrorismo. Ricordo in modo
particolare i fratelli e le sorelle del
Sudan, del Sud Sudan, del Mali, del



Burkina Faso e della Repubblica
Democratica del Congo.

In questi ultimi giorni del Giubileo
della Speranza, preghiamo il Dio
fatto uomo per la cara popolazione di
Haiti, affinché cessi ogni forma di
violenza nel Paese e possa progredire
sulla via della pace e della
riconciliazione.

Il Bambino Gesù ispiri quanti in
America Latina hanno responsabilità
politiche, perché, nel far fronte alle
numerose sfide, sia dato spazio al
dialogo per il bene comune e non alle
preclusioni ideologiche e di parte.

Al Principe della Pace domandiamo
che illumini il Myanmar con la luce
di un futuro di riconciliazione: ridoni
speranza alle giovani generazioni,
guidi l’intero popolo birmano su
sentieri di pace e accompagni quanti
vivono privi di dimora, di sicurezza o
di fiducia nel domani.



A Lui chiediamo che si restauri
l’antica amicizia tra Tailandia e
Cambogia e che le parti coinvolte
continuino ad adoperarsi per la
riconciliazione e la pace.

A Lui affidiamo anche le popolazioni
dell’Asia meridionale e dell’Oceania,
provate duramente dalle recenti e
devastanti calamità naturali, che
hanno colpito duramente intere
popolazioni. Di fronte a tali prove,
invito tutti a rinnovare con
convinzione il nostro impegno
comune nel soccorrere chi soffre.

Cari fratelli e sorelle,

nel buio della notte, «veniva nel
mondo la luce vera, quella che
illumina ogni uomo» (Gv 1,9), ma «i
suoi non lo hanno accolto» (Gv 1,11).
Non lasciamoci vincere
dall’indifferenza verso chi soffre,
perché Dio non è indifferente alle
nostre miserie.



Nel farsi uomo, Gesù assume su di sé
la nostra fragilità, si immedesima
con ognuno di noi: con chi non ha
più nulla e ha perso tutto, come gli
abitanti di Gaza; con chi è in preda
alla fame e alla povertà, come il
popolo yemenita; con chi è in fuga
dalla propria terra per cercare un
futuro altrove, come i tanti rifugiati e
migranti che attraversano il
Mediterraneo o percorrono il
Continente americano; con chi ha
perso il lavoro e con chi lo cerca,
come tanti giovani che faticano a
trovare un impiego; con chi è
sfruttato, come i troppi lavoratori
sottopagati; con chi è in carcere e
spesso vive in condizioni disumane.

Al cuore di Dio giunge l’invocazione
di pace che sale da ogni terra, come
scrive un poeta:

«Non la pace di un cessate-il-fuoco,

nemmeno la visione del lupo e
dell’agnello,



ma piuttosto

come nel cuore quando l’eccitazione
è finita

e si può parlare solo di una grande
stanchezza.

[…]

Che venga

come i fiori selvatici,

all’improvviso, perché il campo

ne ha bisogno: pace selvatica». 

( Y. Amichai, “Wildpeace”, in The
Poetry of Yehuda Amichai, Farrar,
Straus and Giroux, 2015)

In questo giorno santo, apriamo il
nostro cuore ai fratelli e alle sorelle
che sono nel bisogno e nel dolore.
Così facendo lo apriamo al Bambino
Gesù, che con le sue braccia aperte ci
accoglie e dischiude a noi la sua



divinità: «A quanti però lo hanno
accolto ha dato potere di diventare
figli di Dio» (Gv 1,12).

Tra pochi giorni terminerà l’Anno
giubilare. Si chiuderanno le Porte
Sante, ma Cristo, nostra speranza,
rimane sempre con noi! Egli è la
Porta sempre aperta, che ci introduce
nella vita divina. È il lieto annuncio
di questo giorno: il Bambino che è
nato è il Dio fatto uomo; egli non
viene per condannare, ma per
salvare; la sua non è un’apparizione
fugace, Egli viene per restare e
donare sé stesso. In Lui ogni ferita è
risanata e ogni cuore trova riposo e
pace. «Il Natale del Signore è il
Natale della pace».

A tutti auguro di cuore un sereno
santo Natale!

Angelus del 26 dicembre



Cari fratelli e sorelle, buongiorno!

Oggi è il “natale” di Santo Stefano,
come usavano dire le prime
generazioni cristiane, certe che non
si nasce una volta sola. Il martirio è
nascita al cielo: uno sguardo di fede,
infatti, persino nella morte non vede
più soltanto il buio. Noi veniamo al
mondo senza deciderlo, ma poi
passiamo attraverso molte
esperienze in cui ci è chiesto sempre
più consapevolmente di “venire alla
luce”, di scegliere la luce. Il racconto
degli Atti degli Apostoli testimonia
che chi vide Stefano andare verso il
martirio fu sorpreso dalla luce del
suo volto e delle sue parole. È scritto:
«E tutti quelli che sedevano nel
sinedrio, fissando gli occhi su di lui,
videro il suo volto come quello di un
angelo» (At 6,15). È il volto di chi non
se ne va indifferente dalla storia, ma
la affronta con amore. Tutto ciò che
Stefano fa e dice ripresenta l’amore



divino apparso in Gesù, la Luce
brillata nelle nostre tenebre.

Carissimi, la nascita fra noi del Figlio
di Dio ci chiama alla vita di figli di
Dio: la rende possibile, con un
movimento di attrazione
sperimentato fin dalla notte di
Betlemme dalle persone umili come
Maria, Giuseppe e i pastori. Ma
quella di Gesù e di chi vive come Lui
è anche una bellezza respinta:
proprio la sua forza calamitante ha
suscitato, fin dall’inizio, la reazione
di chi teme per il proprio potere, di
chi è smascherato nella sua
ingiustizia da una bontà che rivela i
pensieri dei cuori (cfr Lc 2,35).
Nessuna potenza, però, fino a oggi,
può prevalere sull’opera di Dio.
Dovunque nel mondo c’è chi sceglie
la giustizia anche se costa, chi
antepone la pace alle proprie paure,
chi serve i poveri invece di sé stesso.
Germoglia allora la speranza, e ha
senso fare festa malgrado tutto.



Nelle condizioni di incertezza e di
sofferenza del mondo attuale
sembrerebbe impossibile la gioia. Chi
oggi crede alla pace e ha scelto la via
disarmata di Gesù e dei martiri è
spesso ridicolizzato, spinto fuori dal
discorso pubblico e non di rado
accusato di favorire avversari e
nemici. Il cristiano però non ha
nemici, ma fratelli e sorelle, che
rimangono tali anche quando non ci
si comprende. Il Mistero del Natale ci
porta questa gioia: una gioia
motivata dalla tenacia di chi già vive
la fraternità, di chi già riconosce
attorno a sé, anche nei propri
avversari, la dignità indelebile di
figlie e figli di Dio. Per questo Stefano
morì perdonando, come Gesù: per
una forza più vera di quella delle
armi. È una forza gratuita, già
presente nel cuore di tutti, che si
riattiva e si comunica in modo
irresistibile quando qualcuno
incomincia a guardare diversamente
il suo prossimo, a offrirgli attenzione



e riconoscimento. Sì, questo è
rinascere, questo è venire
nuovamente alla luce, questo è il
nostro Natale!

Preghiamo ora Maria e la
contempliamo, benedetta fra tutte le
donne che servono la vita e
oppongono la cura alla prepotenza,
la fede alla sfiducia. Maria ci porti
nella sua stessa gioia, una gioia che
dissolve ogni paura e ogni minaccia
come si scioglie la neve al sole.

Dopo l'Angelus

Cari fratelli e sorelle,

rinnovo di cuore gli auguri di pace e
di serenità nella luce del Natale del
Signore.

Saluto voi tutti fedeli di Roma e
pellegrini venuti da tanti Paesi.

Nel ricordo di Santo Stefano primo
Martire, invochiamo la sua



intercessione perché renda forte la
nostra fede e sostenga le comunità
che maggiormente soffrono per la
loro testimonianza cristiana.

Il suo esempio di mitezza, di coraggio
e di perdono accompagni quanti si
impegnano nelle situazioni di
conflitto per promuovere il dialogo,
la riconciliazione e la pace.

A tutti auguro una buona festa!

Angelus del 28 dicembre

Cari fratelli e sorelle, buona
domenica!

Oggi celebriamo la Festa della Santa
Famiglia e la Liturgia ci propone il
racconto della “fuga in Egitto” (cfr Mt
2,13-15.19-23).



È un momento di prova per Gesù,
Maria e Giuseppe. Sul quadro
luminoso del Natale si proietta
infatti, quasi improvvisamente,
l’ombra inquietante di una minaccia
mortale, che ha la sua origine nella
vita tormentata di Erode, un uomo
crudele e sanguinario, temuto per la
sua efferatezza, ma proprio per
questo profondamente solo e
ossessionato dalla paura di essere
spodestato. Egli, quando apprende
dai Magi che è nato il “re dei
Giudei” (cfr Mt 2,2), sentendosi
minacciato nel suo potere, decreta
l’uccisione di tutti i bambini di età
corrispondente a quella di Gesù. Nel
suo regno Dio sta realizzando il
miracolo più grande della storia, in
cui trovano compimento tutte le
antiche promesse di salvezza, ma
questo lui non riesce a vederlo,
accecato dal timore di perdere il
trono, le sue ricchezze, i suoi
privilegi. A Betlemme c’è luce, c’è
gioia: alcuni pastori hanno ricevuto



l’annuncio celeste e davanti al
Presepe hanno glorificato Dio (cfr Lc
2,8-20), ma di tutto ciò niente riesce a
penetrare oltre le difese corazzate
del palazzo reale, se non come eco
distorta di una minaccia, da
soffocare nella violenza cieca.

Proprio questa durezza di cuore,
però, evidenzia ancora di più il
valore della presenza e della
missione della Santa Famiglia che,
nel mondo dispotico e ingordo che il
tiranno rappresenta, è nido e culla
dell’unica possibile risposta di
salvezza: quella di Dio che, in totale
gratuità, si dona agli uomini senza
riserve e senza pretese. E il gesto di
Giuseppe che, obbediente alla voce
del Signore, porta in salvo la Sposa e
il Bambino, si manifesta qui in tutto
il suo significato redentivo. In Egitto,
infatti, la fiamma d’amore domestico
a cui il Signore ha affidato la sua
presenza nel mondo cresce e prende



vigore per portare luce al mondo
intero.

Mentre guardiamo con stupore e
gratitudine a questo mistero,
pensiamo alle nostre famiglie, e alla
luce che pure da esse può venire alla
società in cui viviamo. Il mondo,
purtroppo, ha sempre i suoi “Erode”,
i suoi miti di successo ad ogni costo,
di potere senza scrupoli, di benessere
vuoto e superficiale, e spesso ne paga
le conseguenze in solitudine,
disperazione, divisioni e conflitti.
Non lasciamo che questi miraggi
soffochino la fiamma dell’amore
nelle famiglie cristiane. Al contrario,
custodiamo in esse i valori del
Vangelo: la preghiera, la frequenza ai
sacramenti – specialmente la
Confessione e la Comunione – gli
affetti sani, il dialogo sincero, la
fedeltà, la concretezza semplice e
bella delle parole e dei gesti buoni di
ogni giorno. Ciò le renderà luce di
speranza per gli ambienti in cui



viviamo, scuola d’amore e strumento
di salvezza nelle mani di Dio (cfr
Francesco, Omelia nella Messa per il
X Incontro mondiale delle famiglie, 25
giugno 2022).

Chiediamo allora al Padre dei Cieli,
per intercessione di Maria e di San
Giuseppe, di benedire le nostre
famiglie e tutte le famiglie del
mondo, perché, crescendo sul
modello di quella del suo Figlio fatto
uomo, siano per tutti segno efficace
della sua presenza e della sua carità
senza fine.

Dopo l'Angelus

Cari fratelli e sorelle,

rivolgo il mio caloroso saluto a tutti
voi, romani e pellegrini di vari Paesi.

In particolare, saluto i ragazzi di
Clusone, Gerenzano e San
Bartolomeo in Bosco, i cresimandi di
Adrara San Martino, i giovani e i



ministranti di Brescia, i partecipanti
al pellegrinaggio dei preadolescenti
dell’Unità Pastorale di Sarezzo e gli 
Scout di Treviso.

Saluto inoltre gli educatori
dell’Azione Cattolica di Limena e
quelli di Morciano di Romagna, gli
animatori dell’Oratorio San Pio X di
Portogruaro, il gruppo di volontari di
Borgomanero, i fedeli di San Cataldo
e Serradifalco e i membri della Pro
Loco di Sant’Egidio del Monte Albino.

Nella luce del Natale del Signore,
continuiamo a pregare per la pace.
Oggi, in particolare, preghiamo per le
famiglie che soffrono a causa della
guerra, per i bambini, gli anziani, le
persone più fragili. Affidiamoci
insieme all’intercessione della Santa
Famiglia di Nazaret.

Auguro a tutti buona domenica!



Epifania del Signore – Chiusura
della Porta Santa e Santa Messa

Cari fratelli e sorelle,

il Vangelo (cfr Mt 2,1-12) ci ha
descritto la grandissima gioia dei
Magi nel rivedere la stella (cfr v. 10),
ma anche il turbamento provato da
Erode e da tutta Gerusalemme
davanti alla loro ricerca (cfr v. 3).
Ogni volta che si tratta delle
manifestazioni di Dio, la Sacra
Scrittura non nasconde questo tipo di
contrasti: gioia e turbamento,
resistenza e obbedienza, paura e
desiderio. Celebriamo oggi l’Epifania
del Signore, consapevoli che in sua
presenza nulla rimane come prima.
Questo è l’inizio della speranza. Dio
si rivela e nulla può restare fermo.
Finisce un certo tipo di tranquillità,
quella che fa ripetere ai malinconici:
«Non c’è niente di nuovo sotto il
sole» (Qo 1,9). Inizia qualcosa da cui
dipendono il presente e il futuro,



come annuncia il Profeta: «Alzati,
rivestiti di luce, perché viene la tua
luce, la gloria del Signore brilla sopra
di te» (Is 60,1).

Sorprende il fatto che ad essere
turbata sia proprio Gerusalemme,
città testimone di tanti nuovi inizi. Al
suo interno, proprio chi studia le
Scritture e pensa di avere tutte le
risposte sembra aver perso la
capacità di porsi domande e di
coltivare desideri. Anzi, la città è
spaventata da chi viene ad essa da
lontano, mosso dalla speranza, al
punto da avvertire una minaccia in
ciò che dovrebbe al contrario darle
molta gioia. Questa reazione
interpella anche noi, come Chiesa.

La Porta Santa di questa Basilica, che,
ultima, oggi è stata chiusa, ha
conosciuto il flusso di innumerevoli
uomini e donne, pellegrini di
speranza, in cammino verso la Città
dalle porte sempre aperte, la



Gerusalemme nuova (cfr Ap 21,25).
Chi erano e che cosa li muoveva? Ci
interroga con particolare serietà, al
termine dell’Anno giubilare, la
ricerca spirituale dei nostri
contemporanei, molto più ricca di
quanto forse possiamo comprendere.
Milioni di loro hanno varcato la
soglia della Chiesa. Che cosa hanno
trovato? Quali cuori, quale
attenzione, quale corrispondenza? Sì,
i Magi esistono ancora. Sono persone
che accettano la sfida di rischiare
ciascuno il proprio viaggio, che in un
mondo travagliato come il nostro,
per molti aspetti respingente e
pericoloso, sentono l’esigenza di
andare, di cercare.

Homo viator, dicevano gli antichi.
Siamo vite in cammino. Il Vangelo
impegna la Chiesa a non temere tale
dinamismo, ma ad apprezzarlo e a
orientarlo verso il Dio che lo suscita.
È un Dio che ci può turbare, perché
non sta fermo nelle nostre mani



come gli idoli d’argento e d’oro: è
invece vivo e vivificante, come quel
Bambino che Maria si trovò fra le
braccia e i Magi adorarono. Luoghi
santi come le Cattedrali, le Basiliche,
i Santuari, divenuti meta di
pellegrinaggio giubilare, devono
diffondere il profumo della vita,
l’impressione incancellabile che un
altro mondo è iniziato.

Chiediamoci: c’è vita nella nostra
Chiesa? C’è spazio per ciò che nasce?
Amiamo e annunciamo un Dio che
rimette in cammino?

Nel racconto, Erode teme per il suo
trono, si agita per ciò che sente fuori
dal suo controllo. Prova ad
approfittare del desiderio dei Magi e
cerca di piegare la loro ricerca a
proprio vantaggio. È pronto a
mentire, è disposto a tutto; la paura,
infatti, accieca. La gioia del Vangelo,
invece, libera: rende prudenti, sì, ma
anche audaci, attenti e creativi;



suggerisce vie diverse da quelle già
percorse.

I Magi portano a Gerusalemme una
domanda semplice ed essenziale:
«Dov’è Colui che è nato?» (Mt 2,2).
Quanto è importante che chi varca la
porta della Chiesa avverta che il
Messia vi è appena nato, che lì si
raduna una comunità in cui è sorta la
speranza, che lì è in atto una storia di
vita! Il Giubileo è venuto a ricordarci
che si può ricominciare, anzi che
siamo ancora agli inizi, che il Signore
vuole crescere fra di noi, vuol’essere
il Dio-con-noi. Sì, Dio mette in
questione l’ordine esistente: ha sogni
che ispira anche oggi ai suoi profeti;
è determinato a riscattarci da antiche
e nuove schiavitù; coinvolge giovani
e anziani, poveri e ricchi, uomini e
donne, santi e peccatori nelle sue
opere di misericordia, nelle
meraviglie della sua giustizia. Non fa
rumore, ma il suo Regno germoglia
già ovunque nel mondo.



Quante epifanie ci sono donate o
stanno per esserci donate! Vanno
però sottratte alle intenzioni di
Erode, a paure sempre pronte a
trasformarsi in aggressione. «Dai
giorni di Giovanni il Battista fino ad
ora, il regno dei cieli subisce violenza
e i violenti se ne
impadroniscono» (Mt 11,12). Questa
misteriosa espressione di Gesù,
riportata nel Vangelo di Matteo, non
può non farci pensare a tanti conflitti
con cui gli uomini possono resistere e
persino colpire il Nuovo che Dio ha
in serbo per tutti. Amare la pace,
cercare la pace, significa proteggere
ciò che è santo e proprio per questo è
nascente: piccolo, delicato, fragile
come un bambino. Attorno a noi,
un’economia distorta prova a trarre
da tutto profitto. Lo vediamo: il
mercato trasforma in affari anche la
sete umana di cercare, di viaggiare,
di ricominciare. Chiediamoci: ci ha
educato il Giubileo a fuggire quel
tipo di efficienza che riduce ogni



cosa a prodotto e l’essere umano a
consumatore? Dopo quest’anno,
saremo più capaci di riconoscere nel
visitatore un pellegrino, nello
sconosciuto un cercatore, nel lontano
un vicino, nel diverso un compagno
di viaggio?

Il modo in cui Gesù ha incontrato
tutti e da tutti si è lasciato avvicinare
ci insegna a stimare il segreto dei
cuori che Lui solo sa leggere. Con lui
impariamo a cogliere i segni dei
tempi (cfr Conc. Ecum. Vat. II, Cost.
past. Gaudium et spes, 4). Nessuno
può venderci questo. Il Bambino che
i Magi adorano è un Bene senza
prezzo e senza misura. È l’Epifania
della gratuità. Non ci attende nelle
“location” prestigiose, ma nelle realtà
umili. «E tu, Betlemme, terra di
Giuda, non sei davvero l’ultima delle
città principali di Giuda» (Mt 2,6).
Quante città, quante comunità hanno
bisogno di sentirsi dire: “Non sei
davvero l’ultima”. Sì, il Signore ci

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html


sorprende ancora! Si fa trovare. Le
sue vie non sono le nostre vie, e i
violenti non riescono a dominarle, né
i poteri del mondo possono bloccarle.
Di qui la gioia grandissima dei Magi
che si lasciano alle spalle la reggia e
il tempio ed escono verso Betlemme:
è allora che rivedono la stella!

Per questo, cari fratelli e sorelle, è
bello diventare pellegrini di
speranza. Ed è bello continuare ad
esserlo, insieme! La fedeltà di Dio ci
stupirà ancora. Se non ridurremo a
monumenti le nostre chiese, se
saranno case le nostre comunità, se
resisteremo uniti alle lusinghe dei
potenti, allora saremo la generazione
dell’aurora. Maria, Stella del mattino,
camminerà sempre davanti a noi!
Nel suo Figlio contempleremo e
serviremo una magnifica umanità,
trasformata non da deliri di
onnipotenza, ma dal Dio che per
amore si è fatto carne.



© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

https://www.vatican.va/content/
vatican/it.html

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/le-parole-di-
papa-leone-nei-giorni-di-natale-2025/

(13/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/le-parole-di-papa-leone-nei-giorni-di-natale-2025/
https://opusdei.org/it-it/article/le-parole-di-papa-leone-nei-giorni-di-natale-2025/
https://opusdei.org/it-it/article/le-parole-di-papa-leone-nei-giorni-di-natale-2025/

	Le parole di papa Leone nei giorni di Natale 2025

