
opusdei.org

"Giornata Mondiale
della Gioventù
Lisbona 2023", ebook
gratuito

Pubblichiamo l'ebook gratuito
con gli interventi e le omelie di
papa Francesco durante la
Giornata Mondiale della
Gioventù di Lisbona.

08/08/2023

ePub ► Giornata Mondiale della
Gioventù Lisbona 2023

https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/giornata-mondiale-della-gioventu-lisbona-202320230810151638638323.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/giornata-mondiale-della-gioventu-lisbona-202320230810151638638323.epub


PDF ► Giornata Mondiale della
Gioventù Lisbona 2023

Programma

Mercoledì 2 agosto

Incontro con le Autorità, con la
Società Civile e con il Corpo
Diplomatico nel Centro Culturale di
Belém

Giovedì 3 agosto

Incontro con i giovani universitari
presso la “Universidade Católica
Portuguesa”

Incontro con i giovani di Scholas
Occurrentes

Cerimonia di accoglienza

Venerdì 4 agosto

https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/giornata-mondiale-della-gioventu-lisbona-202320230810151648174128.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/giornata-mondiale-della-gioventu-lisbona-202320230810151648174128.pdf


Incontro con i rappresentanti di
alcuni centri di assistenza e di carità
nel “Centro Paroquial de Serafina”

Via Crucis con i giovani nel “Parque
Eduardo VII”

Sabato 5 agosto

Preghiera del Santo Rosario con i
giovani ammalati presso la Cappella
delle Apparizioni del Santuario di
Nostra Signora di Fatima

Veglia con i giovani nel “Parque Tejo”

Domenica 6 agosto

Santa Messa per la Giornata
Mondiale della Gioventù nel “Parque
Tejo”

Angelus

Incontro con i volontari della GMG
presso il “Passeio marítimo” di Algés



Incontro con le Autorità, con la
Società Civile e con il Corpo
Diplomatico nel Centro Culturale
di Belém

Vi saluto cordialmente e ringrazio il
Signor Presidente per l’accoglienza e
per le cortesi parole che mi ha rivolto
– è molto accogliente il Presidente,
grazie! Sono felice di essere a
Lisbona, città dell’incontro che
abbraccia vari popoli e culture e che
diventa in questi giorni ancora più
universale; diventa, in un certo
senso, la capitale del mondo, la
capitale del futuro, perché i giovani
sono futuro. Ciò ben si adatta al suo
carattere multietnico e
multiculturale – penso al quartiere
Mouraria, dove vivono in armonia
persone provenienti da più di
sessanta Paesi – e rivela il tratto
cosmopolita del Portogallo, che
affonda le radici nel desiderio di
aprirsi al mondo e di esplorarlo,



navigando verso orizzonti nuovi e
più vasti.

Non lontano da qui, a Cabo da Roca,
è scolpita la frase di un grande poeta
di questa città: «Aqui… onde a terra
se acaba e o mar começa» (L. Vaz de
Camões, Os Lusíadas, VIII). Per secoli
si credeva che lì vi fosse il confine del
mondo, e in un certo senso è vero: ci
troviamo ai confini del mondo
perché questo Paese confina con
l’oceano, che delimita i continenti.
Lisbona ne porta l’abbraccio e il
profumo. Mi piace associarmi a
quanto amano cantare i portoghesi:
«Lisboa tem cheiro de flores e de
mar» (A. Rodrigues, Cheira bem,
cheira a Lisboa, 1972). Un mare che è
molto più di un elemento
paesaggistico, è una chiamata
impressa nell’animo di ogni
portoghese: «mar sonoro, mar sem
fundo, mar sem fin» l’ha chiamato
una poetessa locale (S. de Mello
Breyner Andresen, Mar sonoro).



Davanti all’oceano, i portoghesi
riflettono sugli immensi spazi
dell’anima e sul senso della vita nel
mondo. E anch’io, lasciandomi
trasportare dall’immagine
dell’oceano, vorrei condividere
alcuni pensieri.

Secondo la mitologia classica, Oceano
è figlio del cielo (Urano): la sua
vastità porta i mortali a guardare in
alto e a elevarsi verso l’infinito. Ma,
al contempo, Oceano è figlio della
terra (Gea) che abbraccia, invitando
così ad avvolgere di tenerezza
l’intero mondo abitato. L’oceano,
infatti, non collega solo popoli e
Paesi, ma terre e continenti; perciò
Lisbona, città dell’oceano, richiama
all’importanza dell’insieme, a
pensare i confini come zone di
contatto, non come frontiere che
separano. Sappiamo che oggi le
grandi questioni sono globali, eppure
spesso sperimentiamo l’inefficacia
nel rispondervi proprio perché



davanti a problemi comuni il mondo
è diviso, o per lo meno non
abbastanza coeso, incapace di
affrontare unito ciò che mette in crisi
tutti. Sembra che le ingiustizie
planetarie, le guerre, le crisi
climatiche e migratorie corrano più
veloci della capacità, e spesso della
volontà, di fronteggiare insieme tali
sfide.

Lisbona può suggerire un cambio di
passo. Qui nel 2007 è stato firmato
l’omonimo Trattato di riforma
dell’Unione Europea. Esso afferma
che «l’Unione si prefigge di
promuovere la pace, i suoi valori e il
benessere dei suoi popoli» (Trattato
di Lisbona che modifica il Trattato
sull’Unione Europea e il Trattato che
istituisce la Comunità europea, art.
1,4/2.1); ma va oltre, asserendo che
«nelle relazioni con il resto del
mondo […] contribuisce alla pace,
alla sicurezza, allo sviluppo
sostenibile della Terra, alla



solidarietà e al rispetto reciproco tra
i popoli, al commercio libero ed
equo, all’eliminazione della povertà e
alla tutela dei diritti umani» (art.
1,4/2.5). Non sono solo parole, ma
pietre miliari per il cammino della
comunità europea, scolpite nella
memoria di questa città. Ecco lo 
spirito dell’insieme, animato dal
sogno europeo di un
multilateralismo più ampio del solo
contesto occidentale.

Secondo un’etimologia discussa, il
nome Europa deriverebbe proprio da
una parola che indica la direzione di
occidente. È certo invece che Lisbona
è la capitale più a ovest dell’Europa
continentale. Essa richiama dunque
la necessità di aprire vie di incontro
più vaste, come il Portogallo già fa,
soprattutto con Paesi di altri
continenti accomunati dalla stessa
lingua. Auspico che la Giornata
Mondiale della Gioventù sia, per il
“vecchio continente” - possiamo dire



l’“anziano” continente -, un impulso
di apertura universale, cioè un
impulso di apertura che lo renda più
giovane. Perché di Europa, di vera
Europa, il mondo ha bisogno: ha
bisogno del suo ruolo di pontiere e di
paciere nella sua parte orientale, nel
Mediterraneo, in Africa e in Medio
Oriente. Così l’Europa potrà
apportare, all’interno dello scenario
internazionale, la sua specifica
originalità, delineatasi nel secolo
scorso quando, dal crogiuolo dei
conflitti mondiali, fece scoccare la
scintilla della riconciliazione,
inverando il sogno di costruire il
domani con il nemico di ieri, di
avviare percorsi di dialogo, percorsi
di inclusione, sviluppando una
diplomazia di pace che spenga i
conflitti e allenti le tensioni, capace
di cogliere i segnali di distensione
più flebili e di leggere tra le righe più
storte.



Nell’oceano della storia, stiamo
navigando in un frangente
tempestoso e si avverte la mancanza
di rotte coraggiose di pace.
Guardando con accorato affetto
all’Europa, nello spirito di dialogo
che la caratterizza, verrebbe da
chiederle: verso dove navighi, se non
offri percorsi di pace, vie creative per
porre fine alla guerra in Ucraina e ai
tanti conflitti che insanguinano il
mondo? E ancora, allargando il
campo: quale rotta segui, Occidente?
La tua tecnologia, che ha segnato il
progresso e globalizzato il mondo, da
sola non basta; tanto meno bastano
le armi più sofisticate, che non
rappresentano investimenti per il
futuro, ma impoverimenti del vero
capitale umano, quello
dell’educazione, della sanità, dello
stato sociale. Preoccupa quando si
legge che in tanti luoghi si investono
continuamente fondi sulle armi
anziché sul futuro dei figli. E questo è
vero. Mi diceva l’economo, alcuni



giorni fa, che il migliore reddito di
investimenti è nella fabbricazione di
armi. Si investe più sulle armi che sul
futuro dei figli. Io sogno un’Europa,
cuore d’Occidente, che metta a frutto
il suo ingegno per spegnere focolai di
guerra e accendere luci di speranza;
un’Europa che sappia ritrovare il suo
animo giovane, sognando la
grandezza dell’insieme e andando
oltre i bisogni dell’immediato;
un’Europa che includa popoli e
persone con la loro propria cultura,
senza rincorrere teorie e
colonizzazioni ideologiche. E questo
ci aiuterà a pensare ai sogni dei padri
fondatori dell’Unione europea: questi
sognavano alla grande!

L’oceano, immensa distesa d’acqua,
richiama le origini della vita. Nel
mondo evoluto di oggi è divenuto
paradossalmente prioritario
difendere la vita umana, messa a
rischio da derive utilitariste, che la
usano e la scartano: la cultura dello



scarto della vita. Penso a tanti
bambini non nati e anziani
abbandonati a sé stessi, alla fatica di
accogliere, proteggere, promuovere e
integrare chi viene da lontano e
bussa alle porte, alla solitudine di
molte famiglie in difficoltà nel
mettere al mondo e crescere dei figli.
Verrebbe anche qui da dire: verso
dove navigate, Europa e Occidente,
con lo scarto dei vecchi, i muri col
filo spinato, le stragi in mare e le
culle vuote? Verso dove navigate?
Dove andate se, di fronte al male di
vivere, offrite rimedi sbrigativi e
sbagliati, come il facile accesso alla
morte, soluzione di comodo che
appare dolce, ma in realtà è più
amara delle acque del mare? E penso
a tante leggi sofisticate
sull’eutanasia.

Lisbona, abbracciata dall’oceano, ci
dà però motivo di sperare, è città
della speranza. Un oceano di giovani
si sta riversando in quest’accogliente



città; e io vorrei ringraziare per il
grande lavoro e il generoso impegno
profusi dal Portogallo per ospitare un
evento così complesso da gestire, ma
fecondo di speranza. Come si dice da
queste parti: «Accanto ai giovani, uno
non invecchia». Giovani provenienti
da tutto il mondo, che coltivano i
desideri dell’unità, della pace e della
fraternità, giovani che sognano ci
provocano a realizzare i loro sogni di
bene. Non sono nelle strade a gridare
rabbia, ma a condividere la speranza
del Vangelo, la speranza della vita. E
se da molte parti oggi si respira un
clima di protesta e insoddisfazione,
terreno fertile per populismi e
complottismi, la Giornata Mondiale
della Gioventù è occasione per 
costruire insieme. Rinverdisce il
desiderio di creare novità, di
prendere il largo e navigare insieme
verso il futuro. Vengono in mente
alcune parole ardite di Pessoa:
«Navigare è necessario, vivere non è
necessario […]; quello che serve è



creare» (Navegar é preciso). Diamoci
dunque da fare con creatività per
costruire insieme! Immagino tre
cantieri di speranza in cui possiamo
lavorare tutti uniti: l’ambiente, il
futuro, la fraternità.

L’ambiente. Il Portogallo condivide
con l’Europa tanti sforzi esemplari
per la protezione del creato. Ma il
problema globale rimane
estremamente serio: gli oceani si
surriscaldano e i loro fondali portano
a galla la bruttezza con cui abbiamo
inquinato la casa comune. Stiamo
trasformando le grandi riserve di
vita in discariche di plastica.
L’oceano ci ricorda che la vita
dell’uomo è chiamata ad
armonizzarsi con un ambiente più
grande di noi, che va custodito, va
custodito con premura, pensando
alle giovani generazioni. Come
possiamo dire di credere nei giovani,
se non diamo loro uno spazio sano
per costruire il futuro?



Il futuro è il secondo cantiere. E il
futuro sono i giovani. Ma tanti fattori
li scoraggiano, come la mancanza di
lavoro, i ritmi frenetici in cui sono
immersi, l’aumento del costo della
vita, la fatica a trovare un’abitazione
e, ancora più preoccupante, la paura
di formare famiglie e mettere al
mondo dei figli. In Europa e, più in
generale, in Occidente, si assiste a
una fase discendente della curva
demografica: il progresso sembra
una questione riguardante gli
sviluppi della tecnica e gli agi dei
singoli, mentre il futuro chiede di
contrastare la denatalità e il
tramonto della voglia di vivere. La
buona politica può fare molto in
questo, può essere generatrice di
speranza. Essa, infatti, non è
chiamata a detenere il potere, ma a
dare alla gente il potere di sperare. È
chiamata, oggi più che mai, a
correggere gli squilibri economici di
un mercato che produce ricchezze,
ma non le distribuisce, impoverendo



di risorse e certezze gli animi. È
chiamata a riscoprirsi generatrice di
vita e di cura, a investire con
lungimiranza sull’avvenire, sulle
famiglie e sui figli, a promuovere
alleanze intergenerazionali, dove
non si cancelli con un colpo di
spugna il passato, ma si favoriscano i
legami tra giovani e anziani. Questo
dobbiamo riprenderlo: il dialogo tra
giovani e anziani. A questo richiama
il sentimento della saudade
portoghese, la quale esprime una
nostalgia, un desiderio di bene
assente, che rinasce solo a contatto
con le proprie radici. I giovani
devono trovare le proprie radici
negli anziani. In tal senso è
importante l’educazione, che non
può solo impartire nozioni tecniche
per progredire economicamente, ma
è destinata a immettere in una storia,
a consegnare una tradizione, a
valorizzare il bisogno religioso
dell’uomo e a favorire l’amicizia
sociale.



L’ultimo cantiere di speranza è
quello della fraternità, che noi
cristiani impariamo dal Signore Gesù
Cristo. In tante parti del Portogallo il
senso del vicinato e la solidarietà
sono molto vivi. Però, nel contesto
generale di una globalizzazione che
ci avvicina, ma non ci dà la
prossimità fraterna, tutti siamo
chiamati a coltivare il senso della
comunità, a partire dalla ricerca di
chi ci abita accanto. Perché, come
notò Saramago, «ciò che dà il vero
senso all’incontro è la ricerca, e
bisogna fare molta strada per
raggiungere ciò che è vicino» (Todos
os nomes, 1997). Com’è bello
riscoprirci fratelli e sorelle, lavorare
per il bene comune lasciando alle
spalle contrasti e diversità di vedute!
Anche qui ci sono d’esempio i
giovani che, con il loro grido di pace
e la loro voglia di vita, ci portano ad
abbattere i rigidi steccati di
appartenenza eretti in nome di
opinioni e credo diversi. Ho saputo di



tanti giovani che qui coltivano il
desiderio di farsi prossimi; penso
all’iniziativa Missão País, che porta
migliaia di ragazzi a vivere nello
spirito del Vangelo esperienze di
solidarietà missionaria nelle zone
periferiche, specialmente nei villaggi
all’interno del Paese, andando a
trovare molti anziani soli, e questo è
un’ “unzione” per la gioventù. Vorrei
ringraziare e incoraggiare, accanto ai
tanti che nella società portoghese si
occupano degli altri, la Chiesa locale,
che fa tanto bene, lontana dalla luce
dei riflettori.

Fratelli e sorelle, sentiamoci tutti
insieme chiamati, fraternamente, a
dare speranza al mondo in cui
viviamo e a questo magnifico Paese. 
Deus abençoe Portugal!

Incontro con i giovani universitari
presso la “Universidade Católica
Portuguesa”



Grazie, Signora Rettrice, per le sue
parole. Obrigado! Ha detto che tutti
ci sentiamo «pellegrini». È una
parola bella, il cui significato merita
di essere meditato; letteralmente
vuol dire lasciare da parte la routine
abituale e mettersi in cammino con
un’intenzione, muovendosi
«attraverso i campi» o «oltre i propri
confini», cioè fuori dalla propria
zona di comfort verso un orizzonte
di senso. Nel termine “pellegrino”
vediamo rispecchiata la condizione
umana, perché ognuno è chiamato a
confrontarsi con grandi domande
che non hanno risposta, una risposta
semplicistica o immediata, ma
invitano a compiere un viaggio, a
superare sé stessi, ad andare oltre. È
un processo che un universitario
comprende bene, perché così nasce
la scienza. E così cresce pure la
ricerca spirituale. Essere pellegrino è
camminare verso una meta o
cercando una meta. C’è sempre il
pericolo di camminare in un



labirinto, dove non c’è meta. E
nemmeno uscita. Diffidiamo delle
formule prefabbricate – sono
labirintiche –, diffidiamo delle
risposte che sembrano a portata di
mano, di quelle risposte sfilate dalla
manica come carte da gioco truccate;
diffidiamo di quelle proposte che
sembrano dare tutto senza chiedere
nulla. Diffidiamo! Questa diffidenza
è un’arma per poter andare avanti e
non continuare a girare in tondo.
Una delle parabole di Gesù dice che
la perla di grande valore colui la
cerca con intelligenza e con
intraprendenza, e dà tutto, rischia
tutto ciò che ha per averla (cfr Mt
13,45-46). Cercare e rischiare: ecco i
due verbi del pellegrino. Cercare e
rischiare.

Pessoa ha detto, in modo tormentato
ma corretto, che «essere insoddisfatti
è essere uomini» (Mensagem, O
Quinto Império). Non dobbiamo aver
paura di sentirci inquieti, di pensare



che quanto facciamo non basti.
Essere insoddisfatti, in questo senso e
nella giusta misura, è un buon
antidoto contro la presunzione di
autosufficienza e contro il
narcisismo. L’incompletezza
caratterizza la nostra condizione di
cercatori e pellegrini; come dice
Gesù, “siamo nel mondo, ma non
siamo del mondo” (cfr Gv 17,16).
Siamo in cammino verso… Siamo
chiamati a qualcosa di più, a un
decollo senza il quale non c’è volo.
Non allarmiamoci allora se ci
troviamo interiormente assetati,
inquieti, incompiuti, desiderosi di
senso e di futuro, com saudade do
futuro! E qui, insieme alla saudade
do futuro, non dimenticatevi di
mantenere viva la memoria del
futuro. Non siamo malati, siamo vivi!
Preoccupiamoci piuttosto quando
siamo disposti a sostituire la strada
da fare col fare sosta in qualsiasi
punto di ristoro, purché ci dia
l’illusione della comodità; quando



sostituiamo i volti con gli schermi, il
reale con il virtuale; quando, al posto
delle domande che lacerano,
preferiamo le risposte facili che
anestetizzano. E le possiamo trovare
in qualsiasi manuale sui rapporti
sociali, su come comportarsi bene. Le
risposte facili anestetizzano.

Amici, permettetemi di dirvi: cercate
e rischiate, cercate e rischiate. In
questo frangente storico le sfide sono
enormi, gemiti dolorosi. Stiamo
vedendo una terza guerra mondiale
a pezzi. Ma abbracciamo il rischio di
pensare che non siamo in un’agonia,
bensì in un parto; non alla fine, ma
all’inizio di un grande spettacolo. Ci
vuole coraggio per pensare questo.
Siate dunque protagonisti di una
“nuova coreografia” che metta al
centro la persona umana, siate
coreografi della danza della vita. Le
parole della Signora Rettrice sono
state per me ispiratrici, in particolare
quando ha detto che «l’università



non esiste per preservarsi come
istituzione, ma per rispondere con
coraggio alle sfide del presente e del
futuro». L’autopreservazione è una
tentazione, è un riflesso condizionato
della paura, che fa guardare
all’esistenza in modo distorto. Se i
semi preservassero sé stessi,
sprecherebbero completamente la
loro potenza generativa e ci
condannerebbero alla fame; se gli
inverni preservassero sé stessi, non
ci sarebbe la meraviglia della
primavera. Abbiate perciò il coraggio
di sostituire le paure coi sogni.
Sostituite le paure coi sogni: non
siate amministratori di paure, ma
imprenditori di sogni!

Sarebbe uno spreco pensare a
un’università impegnata a formare le
nuove generazioni solo per
perpetuare l’attuale sistema elitario e
diseguale del mondo, in cui
l’istruzione superiore resta un
privilegio per pochi. Se la conoscenza



non viene accolta come
responsabilità, diventa sterile. Se chi
ha ricevuto un’istruzione superiore
(che oggi, in Portogallo e nel mondo,
rimane un privilegio) non si sforza di
restituire ciò di cui ha beneficiato,
non ha capito fino in fondo cosa gli è
stato offerto. Mi piace pensare al
Libro della Genesi; le prime
domande che Dio pone all’uomo
sono: «Dove sei?» (Gen 3,9) e «Dov’è
tuo fratello?» (Gen 4,9). Ci farà bene
chiederci: dove sono? Me ne sto
chiuso nella mia bolla o corro il
rischio di uscire dalle mie sicurezze
per diventare un cristiano praticante,
un artigiano della giustizia, un
artigiano della bellezza? E ancora:
Dov’è mio fratello? Esperienze di
servizio fraterno come la Missão País
e molte altre che nascono in ambito
accademico dovrebbero essere
considerate indispensabili per chi
passa da un’università. Il titolo di
studio non deve infatti essere visto
solo come una licenza per costruire il



benessere personale, ma come un
mandato per dedicarsi a una società
più giusta, una società più inclusiva,
cioè più progredita. Mi è stato detto
che una vostra grande poetessa,
Sophia de Mello Breyner Andresen,
in un’intervista che è una sorta di
testamento, alla domanda: «Che cosa
le piacerebbe vedere realizzato in
Portogallo in questo nuovo secolo?»,
ha risposto senza esitare: «Vorrei
vedere realizzata la giustizia sociale,
la riduzione del divario tra ricchi e
poveri» (Entrevista de Joaci Oliveira,
in Cidade Nova, nº 3/2001). Giro a voi
questa domanda. Voi, cari studenti,
pellegrini del sapere, cosa volete
vedere realizzato in Portogallo e nel
mondo? Quali cambiamenti, quali
trasformazioni? E in che modo
l’università, soprattutto quella
cattolica, può contribuirvi?

Beatriz, Mahoor, Mariana, Tomás, vi
ringrazio per le vostre
testimonianze. Avevano tutte un tono



di speranza, una carica di
entusiasmo realista, senza lamentele
ma nemmeno senza fughe in avanti
idealiste. Volete essere «protagonisti,
protagonisti del cambiamento», come
ha detto Mariana. Ascoltandovi, ho
pensato a una frase che forse vi è
familiare, dello scrittore José de
Almada Negreiros: «Ho sognato un
Paese in cui tutti arrivavano a essere
maestri» (A Invenção do Dia Claro).
Anche questo anziano che vi parla –
ormai sono vecchio –, sogna che la
vostra generazione divenga una
generazione di maestri. Maestri di
umanità. Maestri di compassione.
Maestri di nuove opportunità per il
pianeta e i suoi abitanti. Maestri di
speranza. E maestri che difendano la
vita del pianeta, minacciata in questo
momento da una grave distruzione
ecologica.

Come alcuni di voi hanno
sottolineato, dobbiamo riconoscere
l’urgenza drammatica di prenderci



cura della casa comune. Tuttavia, ciò
non può essere fatto senza una
conversione del cuore e un
cambiamento della visione
antropologica alla base
dell’economia e della politica. Non ci
si può accontentare di semplici
misure palliative o di timidi e
ambigui compromessi. In questo caso
«le vie di mezzo sono solo un piccolo
ritardo nel disastro» (Lett. enc.
Laudato si’, 194). Non dimenticatelo:
le vie di mezzo sono solo un piccolo
ritardo nel disastro. Si tratta invece
di farsi carico di quello che
purtroppo continua a venir rinviato:
ossia la necessità di ridefinire ciò che
chiamiamo progresso ed evoluzione.
Perché, in nome del progresso, si è
fatto strada troppo regresso. Studiate
bene questo che vi dico: in nome del
progresso, si è fatto strada troppo
regresso. Voi siete la generazione che
può vincere questa sfida: avete gli
strumenti scientifici e tecnologici più
avanzati ma, per favore, non cadete



nella trappola di visioni parziali. Non
dimenticate che abbiamo bisogno di
un’ecologia integrale, abbiamo
bisogno di ascoltare la sofferenza del
pianeta insieme a quella dei poveri;
abbiamo bisogno di mettere il
dramma della desertificazione in
parallelo con quello dei rifugiati; il
tema delle migrazioni insieme a
quello della denatalità; abbiamo
bisogno di occuparci della
dimensione materiale della vita
all’interno di una dimensione
spirituale. Non creare polarizzazioni,
ma visioni d’insieme.

Grazie, Tomás, per aver detto che
«non è possibile un’autentica
ecologia integrale senza Dio, che non
può esserci futuro in un mondo
senza Dio». Vorrei dirvi: rendete la
fede credibile attraverso le scelte.
Perché se la fede non genera stili di
vita convincenti non fa lievitare la
pasta del mondo. Non basta che un
cristiano sia convinto, deve essere



convincente; le nostre azioni sono
chiamate a riflettere la bellezza,
gioiosa e insieme radicale, del
Vangelo. Inoltre, il cristianesimo non
può essere abitato come una fortezza
circondata da mura, che alza bastioni
nei confronti del mondo. Perciò ho
trovato toccante la testimonianza di
Beatriz, quando ha detto che proprio
«a partire dal campo della cultura» si
sente chiamata a vivere le
Beatitudini. In ogni epoca uno dei
compiti più importanti per i cristiani
è recuperare il senso
dell’incarnazione. Senza
l’incarnazione, il cristianesimo
diventa ideologia – e la tentazione
delle ideologie cristiane, tra
virgolette, è molto attuale. È
l’incarnazione che permette di essere
stupiti dalla bellezza che Cristo rivela
attraverso ogni fratello e sorella, ogni
uomo e donna.

A tale proposito, è interessante che
nella vostra nuova cattedra dedicata



all’«Economia di Francesco» abbiate
aggiunto la figura di Chiara. Il
contributo femminile è
indispensabile. Nell’inconscio
collettivo, quante volte si pensa che
le donne sono di seconda categoria,
sono riserve, non giocano come
titolari. Questo esiste nell’inconscio
collettivo. Il contributo femminile è
indispensabile. Del resto, nella
Bibbia si vede come l’economia della
famiglia è in larga parte in mano alla
donna. Lei, con la sua saggezza, è la
vera “reggente” della casa, che non
ha per fine esclusivamente il profitto,
ma la cura, la convivenza, il
benessere fisico e spirituale di tutti, e
pure la condivisione con i poveri e i
forestieri. È entusiasmante
intraprendere gli studi economici
con questa prospettiva: con
l’obiettivo di restituire all’economia
la dignità che le spetta, perché non
sia preda del mercato selvaggio e
della speculazione.



L’iniziativa del Patto Educativo
Globale, e i sette principi che ne
formano l’architettura, includono
molti di questi temi, dalla cura della
casa comune alla piena
partecipazione delle donne, fino alla
necessità di trovare nuove modalità
d’intendere l’economia, la politica, la
crescita e il progresso. Vi invito a
studiare il Patto educativo globale e
ad appassionarvene. Uno dei punti
che tratta è l’educazione
all’accoglienza e all’inclusione. Non
possiamo fingere di non aver sentito
le parole di Gesù nel capitolo 25 di
Matteo: «ero straniero e mi avete
accolto» (v. 35). Ho seguito con
emozione la testimonianza di
Mahoor, quando ha evocato cosa
significa vivere con «il sentimento
costante di assenza di un focolare,
della famiglia, degli amici […], di
essere rimasta senza casa, senza
università, senza soldi […], stanca,
esausta e abbattuta dal dolore e dalle
perdite». Ci ha detto di aver ritrovato



speranza perché qualcuno ha
creduto nell’impatto trasformante
della cultura dell’incontro. Ogni volta
che qualcuno pratica un gesto di
ospitalità, provoca una
trasformazione.

Amici, sono molto contento di
vedervi comunità educativa viva,
aperta alla realtà, e consapevoli che
il Vangelo non fa da ornamento, ma
anima le parti e l’insieme. So che il
vostro percorso comprende diversi
ambiti: studio, amicizia, servizio
sociale, responsabilità civile e
politica, cura della casa comune,
espressioni artistiche... Essere
un’università cattolica vuol dire
anzitutto questo: che ogni elemento è
in relazione al tutto e che il tutto si
ritrova nelle parti. Così, mentre si
acquisiscono le competenze
scientifiche, si matura come persone,
nella conoscenza di sé e nel
discernimento della propria strada.
Strada sì, labirinto no. Allora, avanti!



Una tradizione medievale racconta
che quando i pellegrini del Cammino
di Santiago si incrociavano, uno
salutava l’altro esclamando «Ultreia»
e l’altro rispondeva «et Suseia». Sono
espressioni di incoraggiamento a
continuare la ricerca e il rischio del
cammino, dicendoci reciprocamente:
“Dai, coraggio, vai avanti!”. Questo è
ciò che auguro anch’io a tutti voi, con
tutto il cuore. Grazie.

Incontro con i giovani di Scholas
Occurrentes

Domanda n. 1 (POR)

Buongiorno. Scholas! Scholas!
Scholas!

Quando mi è stato presentato, non ho
avuto dubbi ad accettarlo e
abbracciarlo perché è uno spazio
dove tutti condividono le proprie



emozioni e sentimenti. È uno spazio
dove ognuno contribuisce con ciò che
ha, di valori etici e morali, per il
benessere della comunità.
Indipendentemente dalla sua
religione od origine. Sono della
Guinea Bissau e sono musulmano,
ma mi sento parte di questo spazio.
E, come musulmano, sento l’obbligo e
il dovere di unirmi e di far parte di
questo movimento. Perché ciò a cui
anche l’islam esorta è la buona
convivenza tra le credenze, tra le
diverse credenze. Ed esorta e si
preoccupa del benessere della
comunità. Ci dice che cosa dobbiamo
fare, che dobbiamo prenderci cura
del prossimo e, per questo motivo,
vorrei chiedere perché Scholas è uno
spazio con cui tutti si identificano e
perché tanta diversità per ottenere
un’opera d’arte.

Papa:



Scholas rende possibile tutto ciò, che
ognuno si senta interpretato. Con
grande rispetto, ma non è un rispetto
statico, ma dinamico, che mette in
cammino, per fare cose, per
esprimersi facendo, com’è questo
dipinto, che come mi ha detto del
Corral, è una cappella sistina dipinta
da voi. (Applausi). Scholas ti mette in
cammino, Scholas ti fa rispettare
l’altro, e ascoltare l’altro che ha
qualcosa da dirti, e l’altro ascoltare te
perché tu hai qualcosa da dirgli.
Scholas ti indica il cammino per
andare avanti, ti fa andare avanti.
Scholas è un incontro camminando,
tutti, qualsiasi sia il Paese, qualsiasi
sia la religione, soltanto guardare
avanti e camminare insieme. E
questo è costruttivo, come i tre km e
mezzo di murale che voi avete fatto
per arrivare qui.

Domanda n. 2 (POR)



Vorrei continuare un po’ nella
direzione della diversità per entrare
nel tema che è stato alla base dei due
mesi del nostro lavoro, che è il caos.
Noi, come gruppo, e anche io
individualmente, abbiamo avuto
l’opportunità di visitare varie
comunità diverse, varie persone
diverse, di religione diversa, di
culture diverse, e questo ci ha dato
una grandiosa opportunità per
approfondire sempre più, non solo
dentro di noi, ma anche dentro tutta
la comunità, ciò che significa
scoprire il sentimento vero che esse
provano, le sofferenze vere che
sentono e, in tal modo, dare loro
l’opportunità di esprimere tutto ciò
con una pennellata, con una linea sul
murale. Dare loro l’opportunità di
esprimersi! E questo inevitabilmente
ci coinvolge, tocca il nostro cuore e ci
fa pensare: abbiamo questo
sentimento? Queste sofferenze fanno
parte di noi, del nostro convivere?
Allora vorrei domandare: che cosa



ne sarebbe della nostra esistenza
senza il caos originale? Grazie.

Papa:

Tu dici caos, va bene. È la crisi.
Sapete da dove viene la parola
“crisi”? Quando si raccoglieva il
grano, si passava al setaccio [in
spagnolo [cribar: fa notare la
parentela tra “crisi” e “cribar”]. E la
crisi nelle persone sono situazioni
della vita, eventi, problemi organici,
malumore o buonumore. Ti fa cribar,
ossia setacciare, e tu devi scegliere.
Una vita senza crisi è una vita
asettica. A te piace bere acqua? Ti
piace? Se ti do acqua distillata, uno
schifo! L’acqua distillata è un’acqua
senza crisi. Una vita senza crisi è
come l’acqua distillata, non sa di
niente. Non serve a niente. Solo per
metterla nell’armadio e chiudere la
porta. Le crisi bisogna accettarle,
bisogna accettarle e risolverle.
Perché neanche rimanere nella crisi



è un bene, perché è un suicidio
continuo. È come uno stare per
arrivare, per arrivare. Le crisi le devi
percorrere, le devi accettare. E
raramente da solo. E anche questo è
importante nel gruppo di Scholas.
Camminare insieme per affrontare
crisi insieme, risolvere cose.
L’importante è andare avanti e
crescere insieme. Allora, avanti,
anche solo per mangiare una 
feijoada.

Domanda n. 3 (POR)

In questi ultimi due mesi abbiamo
lavorato molto per riuscire a fare il
murale che ha visto lì fuori. Ma
questo murale veramente
rappresenta il caos. Il caos che, molto
spesso, quando lo viviamo, e quando
lo viviamo da vicino, non capiamo,
ed è una grande confusione.
Sembrano solo linee aleatorie. Ma la
verità è che arriva un momento in
cui noi ci distanziamo. In quella



distanza cominciamo a riuscire a
vedere forme, colori; cominciamo a
riuscire a trovare un senso in questo
caos, a riuscire a pensare più di
quello che spesso vediamo appena o
sentiamo appena, ma sì, riusciamo a
esprimere. Per me, ad esempio, è
stata un’esperienza molto
importante perché anch’io ho vissuto
momenti di grande caos nella mia
vita - credo che tutti li viviamo - e la
verità è che, ascoltare la storia degli
altri, aprirsi veramente per ascoltare,
per condividere e per accogliere tutte
le persone che hanno partecipato a
questo murale, è stato un privilegio
per noi, forse più che per loro, per
noi che siamo qui e abbiamo
permesso che ciò accadesse. E tutto
ciò perché cerchiamo questo senso,
tutti cerchiamo questo senso
profondo di percepire che è qualcosa
di più grande del semplice essere
qui. E allora vorremmo domandarle:
quando è passato accanto al murale,
che cosa ha sentito, che cosa ha



provato durante nel tragitto fino a
qui, nel cuore di questo murale, che
per noi è davvero semplicemente
l’inizio o la fine. Non lo sappiamo. E
prima che lei risponda, vorremmo
anche, a nome di tutti, offrirle un
pennello, questo pennello che
rappresenta tutti noi.

Papa:

È bello quello che hai detto del caos.
C’era uno che diceva che la vita
dell’uomo, la nostra vita umana, è
fare del caos un cosmo, ossia di ciò
che non ha senso, è disordinato, è
caotico, fare un cosmo, con senso,
aperto, inviante, complessivo. Non
voglio fare qui il catechista, ma se
vediamo la struttura del racconto
della Creazione, che è un racconto
mitico, nel senso vero della parola
“mito”, perché mito è forma di
conoscenza. Allora usa questa storia
colui che ha scritto il racconto della
Creazione. Tra parentesi, questo è



stato scritto molto tempo dopo che il
popolo ebraico ha fatto l’esperienza
della sua liberazione. Ossia, pima c’è
tutta l’esperienza dell’esodo del
popolo ebraico e poi guardano
indietro. E come è iniziata la storia?
Come si è trasformato il caos in
cosmo? E lì, in un linguaggio poetico,
si narra come Dio dal caos un giorno
fa la luce, un altro giorno fa l’uomo, e
continua a creare cose e a
trasformare il caos in cosmo. Nella
nostra vita succede lo stesso: ci sono
momenti di crisi - riprendo questa
parola -, che sono caotici, che non sai
più a che punto di trovi, tutti
attraversiamo questi momenti bui.
Caos. E qui il lavoro personale, delle
persone che ci accompagnano, di un
gruppo così, è di trasformare il
cosmo. A me risulta difficile in
questo caos della Sistina [risate]
pensare che dietro c’è un cosmo,
perché il cosmo qual è? Lo state
costruendo voi nel messaggio che
state portando avanti, nel cammino



che avete davanti. Non vi
dimenticate mai di questo:
trasformare un caos in un cosmo. E
questo è il cammino di ognuno. Una
vita che rimane nel caotico è una vita
fallita, e una vita che non ha mai
provato il caos è una vita distillata,
dove tutto è perfetto. E le vite
distillate non danno vita, muoiono in
sé stesse. E se una vita personale e
relazionale che ha provato la crisi
come caos e lentamente dentro di sé,
e nella comunità, si è trasformata in
un cosmo… tanto di cappello!

Una delle giovani di Scholas
Ocurrentes in spagnolo:

Grazie, Papa Francesco, per le tue
parole. Grazie!

Una giovane in portoghese:

È una gioia per noi concludere così
questo cammino. Ma, malgrado
questa esperienza stia per finire, ci
piacerebbe pensare che l’opera non



finirà mai. Per questo oggi
concluderemo cominciando. E così,
quando un cammino si chiude, un
nuovo cammino si apre. Abbiamo
deciso di chiamare questo progetto:
“Vita tra Mondi”. Infatti tutto il
murale è un’esperienza e
un’espressione di vita che nascono
dall’incontro di tante realtà diverse.
Perciò oggi faremo un salto e
riuniremo un mondo fisico con un
mondo virtuale.

Una giovane in spagnolo:

Ti chiediamo, caro Francesco, di
accompagnarci fino alla parete che
hai dietro di te e di regalarci l’ultima
pennellata di questo murale, ma con
un pennello molto particolare,
capace di iniziare al tempo stesso
un’opera virtuale che riuscirà a
riunire le diverse comunità di
Scholas in tutto il mondo.

José María del Corral, Presidente
di Scholas Ocurrentes:



Papa Francesco, il video, questo
pennello virtuale di cui parlava
Eugenia è un’arma per la pace.
Sembra una pistola perché sparerà
qui ma, invece di uccidere, questa
pennellata che darai sulla parete la
darai anche nel mondo virtuale. In
questo momento ci sono ragazzi di
Scholas in Mozambico, che hanno
montato un dispositivo, in
Mozambico, a Tofo, per vedere la
pennellata che darai ora, e seguirla
nel mondo virtuale, perché i giovani
vogliono che sia tu a unire il mondo
fisico con quello virtuale perché il
mondo virtuale non smetta mai di
essere concreto e impegnato con la
realtà. [applausi] Dipingiamo la
parete.

Papa:

Questa è la storia del buon
Samaritano, e nessuno di noi è esente
dall’essere un buon Samaritano. È un
obbligo che abbiamo tutti. Ognuno



deve cercarla nella vita, perché
ognuno termina la propria vita […]
ha perso come nella guerra. Il buon
Samaritano lo trova gettato a terra,
ma prima era passato un levita, era
passato un sacerdote, però avevano
fretta. Non gli hanno dato
importanza. Ma oltre ad avere fretta,
non potevano toccarlo perché c’era
del sangue […] e secondo la
legislazione di quel tempo chi
toccava il sangue diventava impuro.
Non so per quanto tempo doveva
purificarsi, allora questo gli
impediva di compiere il suo dovere,
non doveva toccare. “Muori ma io
non ti tocco, non divento impuro.
Muori ma io non divento impuro”.
Non dimenticatevi di questo. Quante
volte può passare per la nostra
mente: “Muori ma io non divento
impuro”. Quante volte si preferisce la
purezza rituale alla vicinanza umana
[…]. I Samaritani, nella mentalità
dell’epoca, erano dei “disgraziati”,
erano tutti disgraziati e



commercianti, non erano puri di
mente, di cuore, erano emarginati,
ma il buon Samaritano lo vede, si
ferma e la storia dice che provò
compassione. “Muori, io mi
preoccupo della mia purezza”. Provò
compassione. Vi lascio la domanda:
che cosa mi fa provare compassione?
Oppure hai un cuore talmente arido
che non provi compassione? Ognuno
si dia una risposta. E poi che
succede? Lo porta in un albergo e gli
trova una stanza e dice al locandiere:
“Guarda, io ripasserò tra tre giorni.
Intanto prendi questo e se serve di
più, al ritorno ti pago”. Questo
“disgraziato” era uno che pagava.
Allora abbiamo i ladroni che
uccidono, il buon Samaritano che si
prende cura e il levita e il sacerdote
che se ne vanno per non diventare
impuri. E Gesù dice: questo entra nel
Regno dei Cieli, perché si è mosso a
compassione. Pensate un po’ a questa
storia. Dove sto io? Reco danno alla
gente? Dove sto io? Evito le difficoltà



reali o mi sporco le mani? A volte
nella vita bisogna sporcarsi le mani
per non sporcarsi il cuore.

Una giovane, in spagnolo:

Grazie, caro Francesco, per il tuo
regalo, un vero segno per continuare
a camminare insieme.

Papa: Ora vi do la benedizione, ma
voi promettetemi di chiedere la
benedizione anche per me, dopo.

Pregate per me, e chi tra voi non lo fa
perché non può o perché non si
sente, che mi mandi energia positiva.

Cerimonia di accoglienza

Benvenuti! Benvenuti e grazie di
essere qui, sono felice di vedervi!
Sono felice di ascoltare il simpatico
chiasso che fate e di farmi contagiare



dalla vostra gioia. È bello essere
insieme a Lisbona: siete stati
chiamati qui da me, dal Patriarca,
che ringrazio per le sue parole, dai
vostri Vescovi, sacerdoti, catechisti e
animatori. Ringraziamo tutti coloro
che vi hanno chiamato e tutti quelli
che hanno lavorato per rendere
possibile questo incontro, e lo
facciamo con un forte applauso! Però
è soprattutto Gesù che vi ha
chiamati: ringraziamo Gesù con un
altro forte applauso!

Voi non siete qui per caso. Il Signore
vi ha chiamati, non solo in questi
giorni, ma dall’inizio dei vostri
giorni. Tutti ci ha chiamati fin
dall’inizio della nostra vita. Sì, Lui vi
ha chiamati per nome: abbiamo
ascoltato dalla Parola di Dio che ci ha
chiamati per nome. Provate a
immaginare queste tre parole scritte
a grandi lettere; e poi pensate che
stanno scritte dentro ciascuno di voi,
nei vostri cuori, come a formare il



titolo della vostra vita, il senso di
quello che sei: tu sei chiamato per
nome, tu, tu, tu, tutti noi che siamo
qui, io, tutti siamo stati chiamati con
il nostro nome. Non siamo stati
chiamati automaticamente, siamo
stati chiamati per nome. Pensiamo a
questo: Gesù mi ha chiamato con il
mio nome. Sono parole scritte nel
cuore. E poi pensiamo che sono
scritte dentro ciascuno di noi, nei
nostri cuori, e formano una specie di
titolo della tua vita, il senso di quello
che siamo, il senso di quello che
siete: sei stato chiamato per nome,
sei stato chiamato per nome, sei stato
chiamato per nome! Nessuno di noi è
cristiano per caso: tutti siamo stati
chiamati per nome. Al principio della
trama della vita, prima dei talenti
che abbiamo, delle ombre e delle
ferite che portiamo dentro, siamo
stati chiamati. Siamo stati chiamati,
perché? Perché siamo amati. Siamo
stati chiamati perché siamo amati. È
bello! Agli occhi di Dio siamo figli



preziosi, che Egli ogni giorno chiama
per abbracciare e incoraggiare; per
fare di ciascuno di noi un capolavoro
unico e originale; ognuno di noi è
unico, è originale, e la bellezza di
tutto questo non la possiamo
intravedere.

Cari giovani, in questa Giornata
Mondiale della Gioventù, aiutiamoci
vicendevolmente a riconoscere
questa realtà: siano questi giorni echi
vibranti di questa chiamata d’amore
di Dio, perché siamo preziosi agli
occhi di Dio, nonostante quello che a
volte vedono i nostri occhi; a volte i
nostri occhio sono annebbiati dalle
negatività e abbagliati da tante
distrazioni. Che questi siano giorni in
cui il mio nome, il tuo nome, il tuo
nome attraverso fratelli e sorelle di
tante lingue e nazioni – vediamo
tante bandiere! – che lo pronunciano
con amicizia, risuoni come una
notizia unica nella storia, perché
unico è il palpito di Dio per te. Siano



giorni in cui fissare nel cuore che
siamo amati così come siamo, non
come vorremmo essere: come siamo
adesso. Questo è il punto di partenza
della GMG, ma soprattutto il punto di
partenza della vita. Ragazzi e
ragazze: siamo amati come siamo,
senza trucco! Capito, questo?

Siamo chiamati per nome, ciascuno di
noi. Non è un modo di dire, è Parola
di Dio (cfr Is 43,1; 2 Tm 1,9). Amico,
amica, se Dio ti chiama per nome
significa che per Dio nessuno di noi è
un numero. È un volto, è una faccia,
è un cuore. Vorrei che ognuno di voi
noti una cosa: tanti, oggi, sanno il tuo
nome, ma non ti chiamano per
nome. Il tuo nome infatti è noto,
appare sui social, viene elaborato da
algoritmi che gli associano gusti e
preferenze. Tutto questo però non
interpella la tua unicità, ma la tua
utilità per le indagini di mercato.
Quanti lupi si nascondono dietro
sorrisi di falsa bontà, dicendo di



conoscere chi sei ma non volendoti
bene, insinuando di credere in te e
promettendoti che diventerai
qualcuno, per poi lasciarti solo
quando non interessi più. Queste
sono le illusioni del virtuale e
dobbiamo stare attenti a non
lasciarci ingannare, perché tante
realtà che oggi ci attirano e
promettono felicità poi si mostrano
poi per quello che sono: cose vane,
bolle di sapone, cose superflue, cose
che non servono e che ci lasciano il
vuoto dentro. Vi dico una cosa: Gesù
non è così, non è così! Lui ha fiducia
in te, ha fiducia in ciascuno di voi, in
ciascuno di noi perché per Gesù
ciascuno di noi è importante,
ciascuno di voi è importante. Questo
è Gesù.

E allora noi, sua Chiesa, siamo la
comunità di quelli che sono chiamati:
non siamo la comunità dei migliori,
no, siamo tutti peccatori, ma siamo
chiamati, così come siamo. Pensiamo



un poco a questo, nel nostro cuore:
siamo chiamati così come siamo, con
i problemi che abbiamo, con le
limitazioni che abbiamo, con la
nostra gioia travolgente, con il nostro
desiderio di essere migliori, con il
nostro desiderio di vincere. Siamo
chiamati così come siamo. Pensate a
questo. Gesù mi chiama così come
sono, non come mi piacerebbe
essere. Siamo la comunità dei fratelli
e delle sorelle di Gesù, figli e figlie
dello stesso Padre.

Amici, vorrei essere chiaro con voi,
che siete allergici alle falsità e alle
parole vuote: nella Chiesa c’è spazio
per tutti, per tutti! Nessuno è inutile,
nessuno è superfluo, c’è spazio per
tutti. Così come siamo, tutti. E questo
Gesù lo dice chiaramente quando
manda gli apostoli a invitare al
banchetto di quell’uomo che lo aveva
preparato, dice: “Andate e portate
tutti, giovani e vecchi, sani e malati,
giusti e peccatori: tutti, tutti, tutti”.



Nella Chiesa c’è posto per tutti.
“Padre, ma io sono un disgraziato…,
sono una disgraziata, c’è posto per
me?”. C’è posto per tutti! Tutti
insieme, ognuno nella sua lingua,
ripeta con me: “Tutti, tutti, tutti!”.
[ripetono] Non si sente, ancora!
“Tutti, tutti, tutti!”. E questa è la
Chiesa, la Madre di tutti. C’è posto
per tutti. Il Signore non punta il dito,
ma apre le sue braccia. Questo ci fa
pensare: il Signore non sa fare
questo [puntare il dito], ma sa fare
questo [abbracciare], ci abbraccia
tutti. Ce lo mostra Gesù in croce, che
tanto ha aperto le sue braccia da
essere crocifisso e morire per noi.
Gesù non chiude mai la porta, mai,
ma ti invita a entrare: “entra e vedi”.
Gesù ti riceve, Gesù accoglie. In
questi giorni ciascuno di noi
trasmetta il linguaggio d’amore di
Gesù: “Dio ti ama, Dio ti chiama”. Che
bello che è questo! Dio mi ama, Dio
mi chiama, vuole che io sia vicino a
Lui.



Voi stasera mi avete fatto anche delle
domande, tante domande. Non
stancatevi mai di fare domande! Fare
domande è giusto, anzi spesso è
meglio che dare risposte, perché chi
domanda resta “inquieto” e
l’inquietudine è il miglior rimedio
all’abitudine, a quella normalità
piatta che anestetizza l’anima.
Ciascuno di noi ha dentro di sé le
proprie inquietudini. Portiamo con
noi queste inquietudini e portiamole
nel dialogo tra di noi, portiamole con
noi quando preghiamo davanti a Dio.
Queste domande che con la vita
diventano risposte, dobbiamo
soltanto aspettarle. C’è una cosa
molto interessante: Dio ama per
sorpresa, non è programmato.
L’amore di Dio è sorpresa. Sempre
sorprende, sempre ci tiene svegli e ci
sorprende.

Cari ragazzi e ragazze, vi invito a
pensare a questa cosa tanto bella:
che Dio ci ama, Dio ci ama come



siamo, non come vorremmo essere o
come la società vorrebbe che
fossimo: come siamo. Ci ama con i
difetti che abbiamo, con le
limitazioni che abbiamo e con la
voglia che abbiamo di andare avanti
nella vita. Dio ci chiama così. Abbiate
fiducia perché Dio è Padre, ed è un
Padre che ci ama, un Padre che ci
vuole bene. Questo non è molto
facile, e per questo abbiamo un
grande aiuto nella Madre del
Signore, che è anche nostra Madre.
Lei è nostra Madre. Solo questo
volevo dirvi. Non abbiate paura,
abbiate coraggio, andate avanti,
sapendo che siamo protetti
dall’amore di Dio. Dio ci ama.
Diciamolo insieme, tutti: “Dio ci
ama”. Più forte, che non sento!
[ripetono] Non si sente qui…
[ripetono] Grazie!



Incontro con i rappresentanti di
alcuni centri di assistenza e di carità

Ringrazio il Parroco per le sue parole
e saluto tutti voi, in particolare gli
amici del Centro Paroquial da
Serafina, della Casa Famiglia Ajuda de
Berço e dell’Associazione Acreditar. E
ringrazio per le vostre parole che
hanno illustrato il lavoro che si fa,
grazie! È bello essere qui insieme nel
contesto della Giornata Mondiale
della Gioventù, mentre guardiamo
alla Vergine che si alza per andare ad
aiutare. La carità, infatti, è l’origine e
la meta del cammino cristiano, e la
vostra presenza, realtà concreta di
“amore in azione”, ci aiuta a non
dimenticare la rotta, il senso di
quello che stiamo facendo sempre.
Grazie per le vostre testimonianze,
delle quali vorrei sottolineare tre
aspetti: fare il bene insieme, agire
concretamente e stare vicini ai più
fragili. Ossia, fare il bene insieme,
agire concretamente, non solo con



idee, bensì concretamente, stare
vicino ai più fragili.

Primo: fare il bene insieme. “Insieme”
è la parola chiave, che è stata
ripetuta tante volte negli interventi.
Vivere, aiutare e amare insieme:
giovani e adulti, sani e malati,
insieme. João ci ha detto una cosa
molto importante: che non bisogna
lasciarsi “definire” dalla malattia, ma
farne parte viva del contributo che
diamo all’insieme della comunità. È
vero: non dobbiamo lasciarci
“definire” dalla malattia o dai
problemi, perché noi non siamo una
malattia, non siamo un problema:
ciascuno di noi è un regalo, è un
dono, un dono unico, con i suoi
limiti, ma un dono, un dono prezioso
e sacro per Dio, per la comunità
cristiana e per la comunità umana.
Allora, così come siamo, arricchiamo
l’insieme e lasciamoci arricchire
dall’insieme!



Secondo: agire concretamente. Anche
questo è importante. Come ci ha
ricordato don Francisco, citando San
Giovanni XXIII, la Chiesa non è un
museo di archeologia. Alcuni la
pensano così, ma non lo è. È l’antica
fontana del villaggio che dà l’acqua
alle generazioni di oggi come a quelle
future (cfr Omelia nella Liturgia in
Rito Bizantino-Slavo in onore di S.
Giovanni Crisostomo, 13 novembre
1960). La fontana serve per placare
la sete delle persone che arrivano,
con il peso del viaggio o della vita e
sono concretezza. Concretezza,
dunque, attenzione al “qui e ora”,
come già fate, con cura dei
particolari e senso pratico, belle virtù
tipiche del popolo portoghese.

Quando non si perde tempo a
lamentarsi della realtà, ma ci si
preoccupa di andare incontro ai
bisogni concreti, con gioia e fiducia
nella Provvidenza, accadono cose
meravigliose. Lo testimonia la vostra

https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it/homilies/1960/documents/hf_j-xxiii_hom_19601113_rito-bizantino-slavo.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it/homilies/1960/documents/hf_j-xxiii_hom_19601113_rito-bizantino-slavo.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it/homilies/1960/documents/hf_j-xxiii_hom_19601113_rito-bizantino-slavo.html


storia: dall’incontro con lo sguardo di
un anziano sulla strada nasce un
centro di carità “a tutto tondo”, come
quello in cui ci troviamo; da una
sfida morale e sociale, la “campagna
per la vita”, nasce un’associazione
che aiuta mamme e famiglie in
attesa, bambini, ragazzi e giovani in
difficoltà, perché, come ci ha
raccontato Sandra, trovino un
progetto di vita sicuro;
dall’esperienza della malattia nasce
una comunità di sostegno a chi
affronta la battaglia contro il cancro,
specialmente ai bambini, affinché,
come ci ha detto João, «l’evoluzione
della cura e la migliore qualità della
vita diventino per loro una realtà».
Grazie per quello che fate!
Continuate con mitezza e gentilezza
a lasciarvi interrogare dalla realtà,
con le sue povertà antiche e nuove, e
a rispondere in modo concreto, con
creatività e coraggio.



Il terzo aspetto: stare vicini ai più
fragili. Tutti siamo fragili e bisognosi,
ma lo sguardo di compassione del
Vangelo ci porta a vedere le necessità
di chi ha più bisogno. E a servire i
poveri, i prediletti di Dio che si è
fatto povero per noi (cfr 2 Cor 8,9): gli
esclusi, gli emarginati, gli scartati, i
piccoli, gli indifesi. Sono loro il tesoro
della Chiesa, sono i preferiti di Dio! E,
tra di loro, ricordiamoci di non fare
differenze. Per un cristiano, infatti,
non ci sono preferenze di fronte a chi
bussa bisognoso alla porta:
connazionali o stranieri,
appartenenti a un gruppo o ad un
altro, giovani o anziani, simpatici o
antipatici...

E, a proposito di carità, vorrei ora
raccontarvi una storia, specialmente
a voi bambini, che forse non la
conoscete. È la storia, veramente
accaduta, di un giovane portoghese
vissuto molto tempo fa. Si chiamava
Giovanni Ciudad e abitava a 



Montemor-o-Novo. Sognava una vita
avventurosa e così, da ragazzo, partì
da casa in cerca della felicità. La
trovò dopo tanti anni e molte
avventure, quando incontrò Gesù. E
fu così felice della scoperta che
decise di cambiare perfino il nome e
di chiamarsi, da allora in poi, non più
Giovanni Ciudad, ma Giovanni di Dio.
E fece una cosa ardita: andò in città e
si mise a chiedere l’elemosina per
strada, dicendo alla gente: «Fate del
bene, fratelli, a voi stessi!». Capite?
Chiedeva la carità, ma diceva a quelli
che gliela facevano che, aiutando lui,
in realtà aiutavano prima di tutto sé
stessi! Spiegava, cioè, che i gesti
d’amore sono un dono anzitutto per
chi li fa, prima ancora che per chi li
riceve; perché tutto quello che si
accaparra per sé andrà perso, mentre
quello che si dona per amore non
andrà mai sprecato, ma sarà il nostro
tesoro in cielo.



Per questo diceva: «Fate del bene,
fratelli, a voi stessi!». Ma l’amore non
rende felici solo in cielo, bensì già qui
in terra, perché dilata il cuore e
permette di abbracciare il senso della
vita. Se vogliamo essere davvero
felici, impariamo a trasformare tutto
in amore, offrendo agli altri il nostro
lavoro e il nostro tempo, dicendo
parole e compiendo gesti buoni,
anche con un sorriso, con un
abbraccio, con l’ascolto, con lo
sguardo. Cari ragazzi, fratelli e
sorelle, viviamo così! Tutti possiamo
farlo e tutti ne abbiamo bisogno, qui
e ovunque nel mondo.

Sapete poi cosa successe a Giovanni?
Che non lo capirono! Pensavano che
fosse matto e lo chiusero in un
manicomio. Ma lui non si
demoralizzò, perché l’amore non si
arrende, perché chi segue Gesù non
perde la pace e non si piange
addosso. E proprio lì, in manicomio,
portando la croce, arrivò



l’ispirazione di Dio. Giovanni si rese
conto di quanto i malati avessero
bisogno di aiuto e, quando
finalmente lo lasciarono uscire, dopo
alcuni mesi, cominciò a prendersi
cura di loro con altri compagni,
fondando un ordine religioso: i 
Fratelli Ospedalieri. Alcuni, però,
cominciarono a chiamarli in un altro
modo, proprio con le parole di quel
giovane che diceva a tutti: “Fate-del-
bene-fratelli”! A Roma noi li
chiamiamo così: i “Fatebenefratelli”.
Che bel nome, che insegnamento
importante! Aiutare gli altri è un
dono per sé e fa bene a tutti. Sì,
amare è un dono per tutti!
Ricordiamoci: “o amor é um presente
para todos!”. Ripetiamolo insieme: o
amor é um presente para todos!

Amiamoci così! Continuate a fare
della vita un regalo d’amore e di
gioia. Io vi ringrazio e vi
raccomando, tutti quanti ma



specialmente i bambini, andate
avanti a pregare per me. Obrigado!

* * *

Parole a braccio

Sono molte le cose che vorrei dirvi
ora, ma succede che non mi stanno
funzionando “i riflettori” e non posso
leggere bene. Perciò ve lo consegno,
perché lo rendiate pubblico poi. Non
si può forzare la vista e leggere male.

Voglio solo soffermarmi su qualcosa
che non è scritto, ma che sta nello
spirito dell’incontro: la concretezza.
Non esiste amore astratto, non esiste.
L’amore platonico sta in orbita, non
sta nella realtà. L’amore concreto,
quello che si sporca le mani. Ognuno
di noi può chiedere: l’amore che io
sento per tutti quelli che stanno qui,
quello che sento per gli altri, è
concreto o astratto? Quando io do la
mano a una persona bisognosa, a un
malato, a un emarginato, dopo aver



dato la mano, faccio subito così
[strofina la mano sulla veste] per non
contagiarmi? Mi disgusta la povertà,
la povertà degli altri? Cerco sempre
la vita “distillata”, quella che esiste
nella mia fantasia, ma non esiste
nella realtà? Quante vite distillate,
inutili, che passano senza lasciare
un’impronta, perché quelle vite non
hanno peso!

E qui abbiamo una realtà che lascia
un’impronta, una realtà di tanti anni,
tanti anni, che sta lasciando
un’impronta che è d’ispirazione per
gli altri. Non potrebbe esistere una
Giornata Mondiale della Gioventù
senza tener conto di questa realtà.
Perché anche questo è gioventù, nel
senso che voi generate vita nuova
continuamente. Con la vostra
condotta, con il vostro impegno, con
il vostro sporcarvi le mani per
toccare la realtà della miseria degli
altri, state generando ispirazione,
state generando vita. Grazie per



questo! Vi ringrazio con tutto il
cuore. Andate avanti e non vi
scoraggiate! E se vi scoraggiate,
prendete un bicchiere d’acqua e
andate avanti!

Via Crucis con i giovani

Oggi camminerete con Gesù. Gesù è
la Via e noi cammineremo con Lui,
perché Lui cammina. Quando era tra
noi, Gesù ha camminato, ha
camminato curando i malati,
assistendo i poveri, facendo
giustizia… ha camminato
predicando, insegnandoci. Gesù
cammina, ma il cammino che più è
inciso nel nostro cuore è il cammino
del Calvario, la via della Croce. E oggi
voi, noi, io pure, con la preghiera
rinnoveremo la via della Croce. E
guarderemo Gesù che passa e
cammineremo con Lui. Il cammino



di Gesù è Dio che esce da sé stesso,
esce da sé stesso per camminare tra
noi. Quello che ascoltiamo tante volte
nella Messa: “E il Verbo si fece carne
e camminò tra noi”. Ricordate? E il
Verbo si fece uomo e camminò tra
noi. E questo lo fa per amore. Lo fa
per amore. E la Croce che
accompagna ogni Giornata Mondiale
della Gioventù è l’icona, è la figura di
questo cammino. La Croce è il senso
più grande dell’amore più grande,
l’amore con il quale Gesù vuole
abbracciare la nostra vita. La nostra?
Sì, la tua, la tua, la tua, quella di
ciascuno di noi. Gesù cammina per
me. Dobbiamo dirlo tutti. Gesù
intraprende questo cammino per me,
per dare la sua vita per me. E
nessuno ha più amore di chi dà la
vita per i suoi amici, di colui che dà
la vita per gli altri. Non dimenticate
questo: nessuno ha più amore di chi
dà la vita, e questo lo ha insegnato
Gesù. Per questo, quando guardiamo
il Crocifisso, che è tanto doloroso,



una cosa così dura, vediamo la
bellezza dell’amore che dà la sua vita
per ciascuno di noi.

Diceva una persona molto credente
una frase che mi ha colpito molto.
Diceva così: “Signore, per la tua
ineffabile agonia posso credere
nell’amore”. Signore, per la tua
ineffabile agonia posso credere
nell’amore. E Gesù cammina, ma
aspetta qualcosa, aspetta la nostra
compagnia, aspetta che guardiamo…
Non so, aspetta di aprire le finestre
della mia anima, della tua anima,
dell’anima di ciascuno di noi. Come
sono brutte le anime chiuse, che
seminano dentro e sorridono dentro!
Non ha senso. Gesù cammina e
aspetta con il suo amore, aspetta con
la sua tenerezza, per darci
consolazione, per asciugare le nostre
lacrime.

Ora vi faccio una domanda, però non
rispondete a voce alta: ciascuno



risponda dentro di sé. Io piango,
qualche volta? Ci sono cose nella vita
che mi fanno piangere? Tutti nella
vita abbiamo pianto, e piangiamo
ancora. E lì c’è Gesù con noi, Lui
piange con noi, perché ci
accompagna nell’oscurità che ci
porta al pianto.

Facciamo un po’ di silenzio, e
ciascuno dica a Gesù per che cosa
piange nella vita; ciascuno di noi lo
dica a sé stesso, adesso, in silenzio.

[momento di silenzio]

Gesù, con la sua tenerezza, asciuga le
nostre lacrime nascoste. Gesù vuole
riempire, con la sua vicinanza, la
nostra solitudine. Come sono tristi i
momenti di solitudine! E Lui è lì, Lui
vuole colmare questa solitudine.
Gesù vuole colmare la nostra paura,
la tua paura, la mia paura, quelle
paure oscure vuole colmarle con la
sua consolazione; e aspetta di
spingerci ad abbracciare il rischio di



amare. Perché, voi lo sapete, lo
sapete meglio di me: amare è
rischioso. Bisogna correre il rischio
di amare. È un rischio, ma vale la
pena correrlo, e Lui di accompagna
in questo. Sempre ci accompagna,
sempre cammina, sempre, durante la
vita, è vicino a noi.

Non vorrei dire tante cose in più.
Oggi faremo il cammino con Lui, il
cammino della sua sofferenza, il
cammino delle nostre ansie, il
cammino delle nostre solitudini.

Adesso facciamo un secondo di
silenzio e ciascuno di noi pensi alla
propria sofferenza, pensi alla propria
ansia, pensi alle proprie miserie. Non
abbiate paura, pensateci, e pensate
anche al desiderio che l’anima torni
a sorridere.

[momento di silenzio]



E Gesù cammina con la Croce, muore
sulla Croce, perché la nostra anima
possa sorridere. Amen.

Preghiera con i giovani ammalati

Grazie, Mons. Ornelas, per le sue
parole e grazie a tutti voi per la
presenza e per la preghiera.
Abbiamo recitato il Rosario, una
preghiera bellissima, e vitale, perché
ci mette a contatto con la vita di Gesù
e di Maria. E abbiamo meditato i
misteri della gioia, i quali ci
ricordano che la Chiesa non può che
essere la casa della gioia. La
cappellina in cui ci troviamo è una
bella immagine della Chiesa:
accogliente, senza porte. La Chiesa
non ha porte, affinché tutti possano
entrare. E qui possiamo anche
insistere sul fatto che tutti possono
entrare, perché questa è la casa della



Madre, e una madre ha sempre il
cuore aperto per tutti i suoi figli,
tutti, tutti, tutti, senza alcuna
esclusione. Siamo qui, sotto lo
sguardo materno di Maria, siamo qui
come Chiesa, Chiesa madre. Il
pellegrinaggio è proprio una
caratteristica mariana, perché la
prima a fare un pellegrinaggio dopo
l’annunciazione di Gesù fu Maria.
Appena venne a sapere che sua
cugina era incita – era avanti con
l’età la cugina – partì di corsa. È una
traduzione un po’ libera, il Vangelo
dice “andò in fretta”, noi diremmo
“partì di corsa”, partì di corsa con
quel desiderio di aiutare, di essere
presente.

Ci sono tanti titoli di Maria, ma
pensandoci uno che pure potremmo
dire è questo: la Vergine “che va di
corsa”, ogni volta che c’è un
problema; ogni volta che la
invochiamo, non indugia, viene, è
premurosa. Madonna premurosa, vi



piace così? Diciamolo tutti insieme:
Madonna premurosa! Si affretta per
stare vicino a noi, si affretta perché
Madre. In portoghese si dice
“apressada”, mi dice Mons. Ornelas.
Madonna “apressada”. E così
accompagna la vita di Gesù; e non si
nasconde dopo la Risurrezione,
accompagna i discepoli, aspettando
lo Spirito Santo; e accompagna la
Chiesa che inizia a crescere dopo la
Pentecoste. Madonna che ha
premura e Madonna che
accompagna. Accompagna sempre.
Non è mai protagonista. Il gesto di
Maria Madre di accogliere è duplice:
prima accoglie e poi indica Gesù.
Maria nella sua vita non fa altro che
indicare Gesù. “Fate quello che vi
dirà”. Seguite Gesù.

Questi sono i due gesti di Maria,
pensiamoci bene: ci accoglie tutti e
indica Gesù. E questo lo fa un po’ con
premura, “apressada”. Madonna
premurosa che ci accoglie tutti e ci



indica Gesù. E ogni volta che
veniamo qui ricordiamoci di questo.
Maria qui si rese presente in modo
speciale, perché l’incredulità di tanti
cuori si aprisse a Gesù. Con la sua
presenza ci indica Gesù, sempre
indica Gesù. E oggi è qui tra noi, è
sempre tra noi, ma oggi la sentiamo
molto più vicina. Maria premurosa.

Amici, Gesù ci ama a tal punto da
identificarsi con noi, e ci chiede di
collaborare con Lui. E Maria ci indica
questo che Gesù ci chiede:
camminare nella vita collaborando
con Lui. Vorrei che oggi guardassimo
l’immagine di Maria e ognuno
pensasse: che cosa mi dice Maria
come Madre? che cosa mi sta
indicando? Ci indica Gesù; a volte ci
indica anche qualche piccola cosa
che nel cuore non funziona bene, ma
sempre indica. “Madre, cosa mi stai
indicando?”. Facciamo un piccolo
momento di silenzio e ognuno nel
suo cuore dica: “Madre, che cosa mi



stai indicando? Che c’è nella mia vita
che ti preoccupa? Che c’è nella mia
vita che ti commuove? Che c’è nella
mia vita che ti interessa? E tu lo
indichi”. E lì ci indica il cuore perché
Gesù venga. E così come a noi indica
Gesù, a Gesù indica il cuore di
ognuno di noi.

Cari fratelli, sentiamo oggi la
presenza di Maria Madre, la Madre
che sempre dirà: “Fate quello che
Gesù vi dice”; ci indica Gesù. Ma pure
la Madre che dice a Gesù: “Fai quello
che questi ti sta chiedendo”. Questa è
Maria. Questa è la nostra Madre, la
Madonna premurosa per stare vicino
a noi. Che Lei ci benedica tutti!
Amen.

Veglia con i giovani

Mi dà tanta gioia vedervi! Grazie per
aver viaggiato, per aver camminato,



e grazie di essere qui! E penso che
anche la Vergine Maria ha dovuto
viaggiare per vedere Elisabetta: «Si
alzò e andò in fretta» (Lc 1,39). Viene
da chiedersi: perché Maria si alza e
va in fretta dalla cugina? Certo, ha
appena saputo che la cugina è
incinta, ma anche lei lo è: perché
allora andare se nessuno gliel’aveva
chiesto? Maria compie un gesto non
richiesto e non dovuto; Maria va
perché ama e «chi ama vola, corre
lietamente» (L’imitazione di Cristo,
III,5). Questo è quello che ci fa
l’amore.

La gioia di Maria è duplice: aveva
appena ricevuto l’annuncio
dell’angelo, che avrebbe accolto il
Redentore, e anche la notizia che la
cugina era incinta. Allora, è
interessante: invece di pensare a sé
stessa, pensa all’altra. Perché?
Perché la gioia è missionaria, la gioia
non è per uno, è per portare
qualcosa. Vi domando: voi, che siete



qui, che siete venuti a incontrarvi, a
trovare il messaggio di Cristo, a
trovare un senso bello della vita,
questo, lo terrete per voi o lo
porterete agli altri? Cosa pensate?
Non sento… È per portarlo agli altri,
perché la gioia è missionaria!
Ripetiamolo tutti insieme: la gioia è
missionaria! E così io porto questa
gioia agli altri.

Ma questa gioia che abbiamo, altri ci
hanno preparato a riceverla. Adesso
guardiamo indietro, a tutto quello
che abbiamo ricevuto: tutto questo
ha predisposto il nostro cuore alla
gioia. Tutti, se guardiamo indietro,
abbiamo persone che sono state un
raggio di luce per la nostra vita:
genitori, nonni, amici, sacerdoti,
religiosi, catechisti, animatori,
maestri… Loro sono come le radici
della nostra gioia. Ora facciamo un
attimo di silenzio, e ciascuno pensa a
coloro che ci hanno dato qualcosa



nella vita, che sono come le radici
della gioia.

[momento di silenzio]

Avete trovato? Avete trovato dei volti,
delle storie? La gioia che è venuta
attraverso quelle radici è quella che
noi dobbiamo dare, perché noi 
abbiamo radici di gioia. E allo stesso
modo noi possiamo essere radici di
gioia per gli altri. Non si tratta di
portare una gioia passeggera, una
gioia del momento; si tratta di
portare una gioia che crea radici. E
mi domando: come possiamo
diventare radici di gioia?

La gioia non sta nella biblioteca,
chiusa – anche se è necessario
studiare! – ma sta da un’altra parte.
Non è custodita sotto chiave. La gioia
bisogna cercarla, bisogna scoprirla.
Bisogna scoprirla nel dialogo con gli
altri, dove dobbiamo dare queste
radici di gioia che abbiamo ricevuto.
E questo, a volte, stanca. Vi faccio



una domanda: voi vi stancate a
volte? Pensate a cosa accade quando
uno è stanco: non ha voglia di far
niente, come diciamo in spagnolo
uno getta la spugna perché non ha
voglia di andare avanti e allora uno
si arrende, smette di camminare e
cade. Voi credete che una persona
che cade, nella vita, che ha un
fallimento, che anche commette
errori gravi, forti, che la sua vita sia
finita? No! Che cosa bisogna fare?
Alzarsi! E c’è una cosa molto bella
che oggi vorrei lasciarvi come
ricordo. Gli alpini, ai quali piace
scalare le montagne, hanno un canto
molto bello che dice così: “Nell’arte di
salire – sulla montagna –, quello che
conta non è non cadere, ma non
rimanere caduto”. È bello!

Chi rimane caduto è già “andato in
pensione” dalla vita, ha chiuso, ha
chiuso alla speranza, ha chiuso ai
desideri e rimane a terra. E quando
vediamo qualcuno, un nostro amico



che è caduto, cosa dobbiamo fare? 
Sollevarlo. Fate caso a quando uno
deve sollevare o devi aiutare una
persona a sollevarsi, che gesto fa? Lo
guarda dall’alto in basso. L’unica
occasione, l’unico momento in cui è
lecito guardare una persona dall’alto
in basso, ed è per aiutarla a rialzarsi.
Quante volte, quante volte vediamo
persone che ci guardano così, sopra
le spalle, dall’alto in basso! È triste.
L’unico modo, l’unica situazione in
cui è lecito guardare una persona
dall’alto in basso è… ditelo voi…,
forte: per aiutarla ad alzarsi.

Bene, questo un po’ è il cammino, la
costanza nel camminare. E nella vita,
per ottenere le cose bisogna allenarsi
a camminare. A volte non abbiamo
voglia di camminare, non abbiamo
voglia di fare fatica, copiamo agli
esami perché non abbiamo voglia di
studiare e non arriviamo al risultato.
Non so se a qualcuno di voi piace il
calcio…, a me piace. Dietro a un gol,



cosa c’è? Tanto allenamento. Dietro
un risultato, cosa c’è? Tanto
allenamento. E nella vita, non
sempre uno può fare quello che
vuole, ma quello che ci porta a fare la
vocazione che abbiamo dentro –
ognuno ha la propria vocazione.
Camminare. E se cado, mi rialzo o
qualcuno mi aiuterà a rialzarmi; non
rimanere caduto; e allenarmi,
allenarmi a camminare. E tutto
questo è possibile, non perché
seguiamo un corso sul camminare –
non esistono corsi che ci insegnano a
camminare nella vita –: questo si
impara, si impara dai genitori, si
impara dai nonni, si impara dagli
amici, dandosi una mano a vicenda.
Nella vita si impara, e questo è
allenamento per camminare.

Vi lascio questi spunti. Camminare e,
se si cade, rialzarsi; camminare con
una meta; allenarsi tutti i giorni nella
vita. Nella vita, nulla è gratis, tutto si
paga. Solo una cosa è gratis: l’amore



di Gesù! Quindi, con questo gratis
che abbiamo – l’amore di Gesù – e
con la voglia di camminare,
camminiamo nella speranza,
guardiamo alle nostre radici e
andiamo avanti, senza paura. Non
abbiate paura. Grazie! Ciao!

Santa Messa 

«Signore, è bello per noi essere
qui!» (Mt 17,4). Queste parole, che
disse l’apostolo Pietro a Gesù sul
monte della Trasfigurazione,
vogliamo farle anche nostre dopo
questi giorni intensi. È bello quanto
stiamo sperimentando con Gesù, ciò
che abbiamo vissuto insieme, ed è
bello come abbiamo pregato, con
tanta gioia del cuore. Allora
possiamo chiederci: cosa portiamo
con noi ritornando alla vita
quotidiana?



Vorrei rispondere a questo
interrogativo con tre verbi, seguendo
il Vangelo che abbiamo ascoltato. Che
cosa portiamo? Brillare, ascoltare,
non temere. Che cosa portiamo con
noi? Rispondo con queste tre parole:
brillare, ascoltare e non temere.

La prima: brillare. Gesù si trasfigura.
Il Vangelo dice: «Il suo volto brillò
come il sole» (Mt 17,2). Egli aveva da
poco annunciato la sua passione e la
morte di croce, frantumando così
l’immagine di un Messia potente,
mondano, e deludendo le attese dei
discepoli. Ora, per aiutarli ad
accogliere il progetto d’amore di Dio
su ciascuno di noi, Gesù prende tre di
loro, Pietro, Giacomo e Giovanni, li
conduce sul monte e si trasfigura. E
questo “bagno di luce” li prepara alla
notte della passione.

Amici, cari giovani, anche oggi noi
abbiamo bisogno di un po’ di luce, di
un lampo di luce che sia speranza



per affrontare tante oscurità che ci
assalgono nella vita, tante sconfitte
quotidiane, per affrontarle con la
luce della risurrezione di Gesù.
Perché Lui è la luce che non
tramonta, è la luce che brilla anche
nella notte. «Il nostro Dio ha fatto
brillare i nostri occhi», dice il
sacerdote Esdra (Esd 9,8). Il nostro
Dio illumina. Illumina il nostro
sguardo, illumina il nostro cuore,
illumina la nostra mente, illumina il
nostro desiderio di fare qualcosa
nella vita. Sempre con la luce del
Signore.

Ma vorrei dirvi che non diventiamo
luminosi quando ci mettiamo sotto i
riflettori, no, questo abbaglia. Non
diventiamo luminosi. Non
diventiamo luminosi quando
esibiamo un’immagine perfetta, ben
ordinata, ben rifinita, no; e neanche
se ci sentiamo forti e vincenti, forti e
vincenti, ma non luminosi. Noi
diventiamo luminosi, brilliamo



quando, accogliendo Gesù,
impariamo ad amare come Lui.
Amare come Gesù: questo ci rende
luminosi, questo ci porta a fare opere
di amore. Non t’ingannare, amica,
amico, diventerai luce il giorno in cui
farai opere di amore. Ma quando,
invece di fare opere di amore verso
gli altri, guardi a te stesso, come un
egoista, lì la luce si spegne.

Il secondo verbo è ascoltare. Sul
monte, una nube luminosa copre i
discepoli. E questa nube, dalla quale
parla il Padre, che cosa dice?
«Ascoltatelo», «questi è il Figlio mio
prediletto, ascoltatelo» (Mt 17,5). È
tutto qui: tutto quello che c’è da fare
nella vita sta in questa parola:
ascoltatelo. Ascoltare Gesù. Tutto il
segreto sta qui. Ascolta che cosa ti
dice Gesù. “Io non so cosa mi dice”.
Prendi il Vangelo e leggi quello che
dice Gesù, quello che dice al tuo
cuore. Perché Lui ha parole di vita
eterna per noi, Lui rivela che Dio è



Padre, è amore. Lui ci indica il
cammino dell’amore. Ascolta Gesù.
Perché noi, anche se con buona
volontà, ci mettiamo su strade che
sembrano di amore, ma in definitiva
sono egoismi mascherati da amore.
State attenti agli egoismi mascherati
da amore! Ascoltalo, perché Lui ti
dirà qual è il cammino dell’amore.
Ascoltalo.

Brillare è la prima parola, siate
luminosi; ascoltare, per non
sbagliare strada; e infine la terza
parola: non avere paura. Non abbiate
paura. Una parola che nella Bibbia si
ripete tanto, nei Vangeli: “non
abbiate paura”. Queste furono le
ultime parole che nel momento della
Trasfigurazione Gesù disse ai
discepoli: «Non temete» (Mt 17,7).

A voi giovani che avete vissuto
questa gioia – stavo per dire questa
gloria, e in effetti una specie di gloria
lo è, questo nostro incontro –; a voi



che coltivate sogni grandi ma spesso
offuscati dal timore di non vederli
realizzati; a voi che a volte pensate di
non farcela – un po’ di pessimismo ci
assale a volte –; a voi, giovani, tentati
in questo tempo di scoraggiarvi, di
giudicarvi forse inadeguati o di
nascondere il dolore mascherandolo
con un sorriso; a voi, giovani, che
volete cambiare il mondo – ed è un
bene che vogliate cambiare il mondo
– e che volete lottare per la giustizia e
la pace; a voi, giovani, che ci mettete
impegno e fantasia nella vita, ma vi
sembra che non bastino; a voi,
giovani, di cui la Chiesa e il mondo
hanno bisogno come la terra della
pioggia; a voi, giovani, che siete il
presente e il futuro; sì, proprio a voi,
giovani, Gesù oggi dice: “Non
temete!”, “Non abbiate paura!”.

In un piccolo silenzio, ognuno ripeta
a sé stesso, nel proprio cuore, queste
parole: “Non abbiate paura”.



Cari giovani, vorrei guardare negli
occhi ciascuno di voi e dirvi: non
temete, non abbiate paura. Di più, vi
dico una cosa molto bella. Non sono
più io, è Gesù stesso che vi guarda
ora, vi guarda, Lui che vi conosce,
conosce il cuore di ognuno di voi,
conosce la vita di ognuno di voi,
conosce le gioie, conosce le tristezze,
i successi e i fallimenti, conosce il
vostro cuore. E oggi Lui dice a voi,
qui, a Lisbona, in questa Giornata
Mondiale della Gioventù: “Non
temete, non temete, coraggio, non
abbiate paura!”. 

Angelus 

Cari Fratelli e sorelle,

una parola è risuonata tante volte in
questi giorni: “grazie”, o meglio,
“obrigado”. È molto bello quanto ci
ha appena detto il Patriarca di



Lisbona, ovvero che obrigado non
esprime solo gratitudine per ciò che
si è ricevuto, ma anche il desiderio di
ricambiare il bene. In questo evento
di grazia, tutti noi abbiamo ricevuto
e ora il Signore ci fa sentire il
bisogno, tornando a casa, di
condividere con gli altri,
testimoniando la gioia, la gratuità di
Dio, e quello che Dio ci ha messo nel
cuore.

Prima però di inviarvi desidero dire
anch’io obrigado. Anzitutto al
Cardinale Clemente, e con Lui alla
Chiesa e all’intero popolo portoghese,
obrigado. Obrigado al Signor
Presidente, che ci ha accompagnato
negli eventi di questi giorni.
Obrigado alle Istituzioni nazionali e
locali per il sostegno e l’assistenza
forniti. Obrigado ai Vescovi, ai
sacerdoti, ai consacrati e ai laici. Y
obrigado a te, Lisbona, che rimarrai
nella memoria di questi giovani
come “casa di fraternità” e “città di



sogni”! Tanta gratitudine esprimo poi
al Cardinal Farrell, che è ringiovanito
in queste Giornate, e a coloro che
hanno preparato queste Giornate,
così come a quanti le hanno
accompagnate con la preghiera.
Obrigado ai volontari, ai quali va
l’applauso di cuore per il grande
servizio svolto! Un ringraziamento
speciale a chi ha vegliato sulla GMG
dall’alto, cioè ai Santi patroni
dell’evento: uno su tutti, Giovanni
Paolo II, che ha dato vita alle
Giornate Mondiali della Gioventù.

E obrigado a tutti voi, cari giovani!
Dio vede tutto il bene che siete, Lui
solo conosce quello che ha seminato
nei vostri cuori. Voi andate via da qui
con quello che Dio ha seminato nel
cuore: fatelo crescere, custoditelo
con cura. Vorrei farvi una
raccomandazione: fatene memoria,
fissate nella mente e nel cuore i
momenti più belli, perché così,
quando arriverà qualche momento



di fatica e scoraggiamento – che è
inevitabile –, e magari la tentazione
di fermarvi nel cammino o di
chiudervi in voi stessi, con il ricordo
ravvivate le esperienze e la grazia di
questi giorni, perché – non
dimenticatelo mai – questa è la
realtà, questo siete voi: il santo
Popolo fedele di Dio che cammina
nella gioia del Vangelo! Mi
piacerebbe anche inviare un saluto
ai giovani che non hanno potuto
essere qui, ma hanno partecipato a
iniziative organizzate dai loro Paesi,
dalle Conferenze episcopali, dalle
Diocesi; penso, ad esempio, ai fratelli
e alle sorelle subsahariani riuniti a
Tangeri. A tutti grazie, grazie!

In particolare, accompagniamo con
l’affetto e la preghiera coloro che non
sono potuti venire a causa di conflitti
e di guerre. Nel mondo sono tante le
guerre, sono molti i conflitti.
Pensando a questo continente, provo
grande dolore per la cara Ucraina,



che continua a soffrire molto. Amici,
permettete anche a me, ormai
vecchio, di condividere con voi
giovani un sogno che porto dentro: è
il sogno della pace, il sogno di
giovani che pregano per la pace,
vivono in pace e costruiscono un
avvenire di pace. Attraverso
l’Angelus mettiamo nelle mani di
Maria, Regina della pace, il futuro
dell’umanità. E c’è un ultimo
obrigado che vorrei sottolineare alla
fine: obrigado alle nostre radici, ai
nostri nonni, che ci hanno trasmesso
la fede, che ci hanno trasmesso
l’orizzonte di una vita. Sono le nostre
radici. E, tornando a casa, continuate
a pregare per la pace. Voi siete un
segno di pace per il mondo, una
testimonianza di come le diverse
nazionalità, le lingue, le storie
possono unire anziché dividere. Siete
speranza di un mondo diverso.
Grazie di questo. Avanti!



E alla fine c’è un momento che tutti
aspettano: l’annuncio della prossima
tappa del cammino. Prima di dirvi la
sede della quarantunesima GMG, vi
rivolgo un invito. Do appuntamento
ai giovani di tutto il mondo nel 2025
a Roma, per celebrare insieme il
Giubileo dei giovani! Vi aspetto nel
2025 per celebrare insieme il
Giubileo dei giovani. E la prossima
Giornata Mondiale della Gioventù
avrà luogo in Asia: sarà in Corea del
Sud, a Seoul! Così, nel 2027, dal
confine occidentale dell’Europa si
sposterà in estremo Oriente: è questo
un bel segno dell’universalità della
Chiesa e del sogno di unità di cui voi
siete testimoni!

Infine, un ultimo obrigado, lo
rivolgiamo a due persone speciali, ai
protagonisti principali di questo
incontro. Sono stati qui con noi, ma
sono sempre con noi, non perdono di
vista le nostre vite, amano le nostre
vite come nessun altro: obrigado a



Te, Signore Gesù; obrigado a te,
Madre nostra Maria. E ora
preghiamo insieme.

Dopo l'Angelus

Desidero assicurare la mia preghiera,
e lo facciamo anche insieme, per le
vittime della tragica valanga che si è
prodotta due giorni fa nella regione
di Racha, in Georgia. E accompagno
con la mia vicinanza i familiari, che
la Vergine Santa li consoli e sostenga
anche il lavoro delle squadre di
soccorso. Accompagno e sono vicino
al mio fratello, il Patriarca Elia II.

Incontro con i volontari

Grazie al Patriarca di Lisbona per le
sue parole, a Mons. Aguiar e a tutti
voi per aver lavorato tanto e tanto
bene: avete reso possibili queste
giornate indimenticabili! Avete



faticato per mesi, in modo nascosto,
senza clamore e senza le luci della
ribalta, perché tutti potessimo
trovarci qui a cantare insieme: «Gesù
vive e non ci lascia soli: non
smetteremo più di amare». Non solo:
siete stati d’esempio perché avete
fatto squadra nel lavorare insieme!
Ma il vostro, più che un lavoro, è
stato un servizio, grazie!

Lo stesso servizio che ha reso la
Vergine Maria, che «si alzò e andò in
fretta» (Lc 1,39) per andare a servire
la cugina Elisabetta, sentendo
l’urgenza di condividere la gioia nel
servizio. Condividere la gioia e il
servizio, la gioia nel servizio.
Pensiamo a Zaccheo, che salì su un
albero per vedere Gesù, e scese in
fretta. Qualcosa lo aveva toccato,
voleva incontrare Gesù e accoglierlo
a casa sua (cfr Lc 19,6); pensiamo alle
donne e ai discepoli, che a Pasqua
corrono avanti e indietro dalla
tomba al cenacolo per annunciare



che Cristo è Risorto (cfr Gv 20,1-18).
Chi ama non sta con le mani in
mano, chi ama serve, chi ama corre a
servire, corre a impegnarsi nel
servizio agli altri. E voi avete corso,
avete corso parecchio, in questi mesi!
Io ho potuto vedere solo il momento
finale, in questi giorni, osservarvi
mentre rispondevate a mille bisogni,
a volte con il volto segnato dalla
stanchezza, altre volte un po’
sopraffatti dalle urgenze del
momento, ma sempre ho notato una
cosa: che avevate gli occhi luminosi,
luminosi per la gioia del servizio,
grazie!

Voi avete reso possibile questo
incontro mondiale della gioventù,
avete fatto cose grandi nei gesti più
piccoli, come la bottiglietta d’acqua
offerta a uno sconosciuto, e questo
crea amicizia. Avete corso tanto, non
però con la corsa frenetica e senza
meta che a volte è quella del nostro
mondo, no, voi avete corso in un



altro modo: avete fatto una corsa che
porta incontro agli altri per servirli
in nome di Gesù. Voi siete venuti a
Lisbona per servire e non per essere
serviti, grazie, molte grazie!

E ora vorrei farvi io da amplificatore,
perché risuoni quanto ci hanno detto
le testimonianze, le testimonianze di
Chiara, Francisco e Filipe: tutti e tre
ci hanno parlato di un incontro
speciale con Gesù. Ci hanno ricordato
che l’incontro più bello, il motore di
tutti gli altri, quello che fa
camminare sul serio, che fa andare
avanti la vita, è con Gesù. È
l’incontro più importante della
nostra vita. Rinnovare ogni giorno
l’incontro personale con Gesù è il
cuore della vita cristiana. E bisogna
rinnovarlo ogni giorno per
mantenerlo fresco, non solo nella
testa ma anche nel cuore. Abbiamo
sperimentato che un piccolo “sì” a
Gesù può cambiare la vita. Ma anche
i “sì” detti agli altri fanno bene,



quando sono per il servizio. Voi, nel
momento della stanchezza, vi siete
fatti coraggio e siete andati avanti
dicendo “sì” per servire gli altri.
Grazie per questo.

E tu, Francisco, hai detto che qui hai
trovato qualcosa di cui avevi bisogno
e che però nemmeno cercavi.
Camminando, lavorando e pregando
con gli altri hai capito che non potevi
lasciarti imprigionare dal disordine,
dai “letti sfatti” del passato, né vivere
con il cuore tormentato dai sensi di
incompiutezza, ma che, con l’aiuto di
Gesù e dei fratelli, ti veniva data
l’occasione per riordinare “la stanza
della vita”. È bello questo: questa
Giornata serve, aiuta tanto a fare
ordine nella vita. Ma perché? Grazie
alla Giornata? No, grazie a Gesù, che
è qui in mezzo a noi e si mostra a noi.
Per mettere ordine nella nostra vita
non servono le cose, non servono le
distrazioni, non serve il denaro. È
necessario dilatare il cuore. E se voi



allargate il cuore metterete ordine
nella vostra vita. Non abbiate paura:
dilatate il vostro cuore!

E infine tu, Filipe, tra le tante cose
belle che hai condiviso ne hai detta
una che voglio sottolineare: hai detto
che hai vissuto qui un doppio
incontro, un incontro con Gesù e un
incontro con gli altri. Incontrarti con
Gesù e incontrarti con gli altri.
Questo è molto importante:
l’incontro con Gesù è un momento
personale, unico, che si può
descrivere e raccontare solo fino a
un certo punto, però arriva sempre
grazie a un cammino fatto con gli
altri, fatto per mezzo
dell’intercessione degli altri.
Incontrare Gesù e incontrarlo nel
servizio agli altri.

Amici, alla fine vorrei lasciarvi
un’immagine. Come molti di voi
sanno, a nord di Lisbona c’è una
località, Nazaré, dove si possono



ammirare delle onde che arrivano
fino a trenta metri di altezza e sono
un’attrazione mondiale,
specialmente per i surfisti che le
cavalcano. In questi giorni anche voi
avete affrontato una vera e propria
ondata: non di acqua, ma di giovani,
giovani come voi, che si sono
riversati in questa città. Però, con
l’aiuto di Dio, con tanta generosità e
sostenendovi a vicenda, avete
cavalcato questa grande onda. Voi
avete cavalcato questa grande onda:
siete proprio coraggiosi! Grazie,
obrigado! Voglio dirvi: continuate
così, continuate a cavalcare le onde
dell’amore, le onde della carità, siate
surfisti dell’amore! E questo è il
compito che vi affido in questo
momento: che il servizio che avete
fatto in questa Giornata Mondiale
della Gioventù sia la prima di tante
onde di bene; ogni volta sarete
portati più in alto, più vicini a Dio, e
ciò vi permetterà di vedere da una
prospettiva migliore la vostra strada.



Ancora grazie, a tutti. Buon
cammino! E, mi raccomando,
continuate a pregare per me! Grazie!

Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/le-parole-di-
papa-francesco-alla-gmg-di-lisbona/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/le-parole-di-papa-francesco-alla-gmg-di-lisbona/
https://opusdei.org/it-it/article/le-parole-di-papa-francesco-alla-gmg-di-lisbona/
https://opusdei.org/it-it/article/le-parole-di-papa-francesco-alla-gmg-di-lisbona/

	"Giornata Mondiale della Gioventù Lisbona 2023", ebook gratuito

