
opusdei.org

Le feste del Signore
durante il Tempo
Ordinario (I)

In questo articolo dedicato alle
feste del Signore che la Chiesa
ci propone durante il Tempo
ordinario, vogliamo riflettere su
alcune di esse: la Presentazione
del Signore al Tempio,
l’Annunciazione del Signore, la
Santissima Trinità e il Corpus
Domini.

22/01/2026



- La presentazione del Signore al
tempio

- L'Annunciazione

- La Santissima Trinità

- Il Santissimo Corpo e Sangue di
Cristo

«Come ora io, che sono venuto a voi
nel nome del Signore, vi ho trovato a
vegliare nel suo nome, così lo stesso
Signore, in onore del quale
celebriamo la solennità di oggi,
troverà la sua Chiesa a vegliare alla
luce dell’anima, quando verrà a
svegliarla»[1]. Vegliare alla luce
dell’anima: questa frase di
sant’Agostino, pronunciata durante
una veglia pasquale, sintetizza bene
il significato delle grandi solennità e
delle grandi feste del Signore che
scandiscono le settimane del Tempo



ordinario, che espongono durante
l’intero anno il mistero di salvezza
che scaturisce dalla Croce e che, dal
sepolcro vuoto, rinnova la faccia
della terra.

«L’unico e medesimo centro della
liturgia e della vita cristiana – il
mistero pasquale – assume poi, nelle
diverse solennità e feste, “forme”
specifiche, con ulteriori significati e
con particolari doni di grazia»[2].
Sono comuni a tutte le tradizioni
liturgiche le feste della
Trasfigurazione e della Esaltazione
della Croce, mentre sono proprie
della Chiesa romana le solennità
della Santissima Trinità, del
Santissimo Corpo e Sangue di Cristo,
del Sacro Cuore di Gesù e di Cristo,
Re dell’universo.

Infine, nel corso del Tempo ordinario
o della Quaresima, vengono
celebrate anche due feste del Signore
profondamente legate alla vita di



Maria: la Presentazione del Signore
al Tempio e la solennità
dell’Annunciazione del Signore. Dato
il loro contenuto teologico, entrambe
appartengono in realtà al ciclo della
Manifestazione o tempo di Natale,
però il posto che occupano nel
calendario è dovuto al modo nel
quale, per vie complesse, ne è stata
fissata la data.

In questo primo articolo dedicato alle
feste del Signore che la Chiesa ci
propone durante il Tempo ordinario,
riflettiamo su quattro di esse: la
Presentazione e l’Annunciazione del
Signore, la Santissima Trinità e il 
Corpus Domini.

La Presentazione del Signore al
Tempio

La legge mosaica prescriveva che
ogni primogenito di Israele dovesse



essere consacrato a Dio quaranta
giorni dopo essere nato e dovesse
essere riscattato con una somma
depositata nel tesoro del Tempio, a
ricordo della sua salvaguardia la
notte della prima Pasqua, durante la
partenza dall’Egitto. Il Vangelo
secondo Luca descrive così la
presentazione di Gesù al Tempio:
«Quando venne il tempo della loro
purificazione secondo la Legge di
Mosè, portarono il bambino a
Gerusalemme per offrirlo al Signore,
come è scritto nella Legge del
Signore: “Ogni maschio primogenito
sarà sacro al Signore”»[3]. San
Giuseppe e la Madonna entrano nel
tempio, confondendosi fra molte
altre persone: l’Atteso da tutti gli
uomini, entra inerme, in braccio alla
Madre, nella casa di suo Padre. La
liturgia di questa giornata ci sveglia,
con il salmo responsoriale, affinché
adoriamo, in seno alla sua famiglia
silenziosa, il Re della Gloria.
«Attollite, portae, capita vestra, et



elevamini, portae aeternales, et
introibit rex gloriae! – Sollevate,
porte, i vostri frontali, alzatevi, porte
antiche, ed entri il Re della gloria»[4].

La chiesa di Gerusalemme cominciò
a commemorare ogni anno questo
mistero nel IV secolo. La festa si
celebrava il 14 febbraio, quaranta
giorni dopo l’Epifania, perché la
liturgia di Gerusalemme non aveva
ancora adottato la consuetudine
romana di celebrare il Natale il 25
dicembre. Perciò, quando quest’uso
divenne comune in tutto il mondo
cristiano, la festa della presentazione
fu trasferita al 2 febbraio e così si
estese assai presto in tutto l’Oriente.
A Bisanzio fu introdotta nel VI secolo
dall’imperatore Giustiniano I, sotto
l’invocazione di Hypapante o
dell’incontro di Gesù con il vecchio
Simeone, figura dei giusti di Israele
che avevano aspettato
pazientemente e per lungo tempo



che si compissero le promesse
messianiche.

Durante il VII secolo la celebrazione
mise radici anche in Occidente. Il
nome popolare di candelora o festa
della luce proviene dalla tradizione,
instituita da papa Sergio I, di fare
una processione con le candele.
Come proclama il vecchio Simeone,
Gesù è il Salvatore, presentato «a
tutti i popoli, luce per illuminare le
genti»[5]. Nel commemorare la
venuta e la manifestazione della luce
divina nel mondo, la Chiesa benedice
tutti gli anni le candele, simbolo della
perenne presenza di Gesù e della
luce della fede che i fedeli ricevono
mediante il sacramento del
Battesimo. La processione con le
candele accese diventa così
espressione di vita cristiana: un
cammino illuminato dalla luce di
Cristo.



La commemorazione annuale della
Presentazione del Signore al Tempio
è anche una celebrazione mariana e
per questo, in determinate epoche, è
stata conosciuta come festa della
“Purificazione di Maria”. Benché da
Dio preservata dal peccato originale,
Maria, come ogni madre ebrea, vuole
sottostare alla «Legge del Signore» e
per questo offre «una coppia di
tortore o di giovani colombi»[6].
L’offerta di Maria si trasforma così in
un segno della sua pronta
obbedienza ai comandi di Dio.
«Bambino mio, imparerai anche tu
da questo esempio a non essere
sciocco e a compiere la Santa Legge
di Dio nonostante tutti i sacrifici che
richiede?»[7].

L’Annunciazione del Signore



Il 25 marzo la Chiesa celebra
l’annuncio del compimento delle
promesse di salvezza. Dalle labbra
dell’angelo Maria apprende di aver
trovato grazia davanti a Dio. Per
opera dello Spirito Santo concepirà
un figlio che sarà chiamato Figlio di
Dio. Salverà il suo popolo, siederà sul
trono di Davide e il suo regno non
avrà fine[8]. È la festa
dell’Incarnazione: il Figlio eterno del
Padre entra nella storia, si fa uomo
nella carne di Maria, un’umile
ragazza del popolo d’Israele. Da
allora «la storia non è un semplice
succedersi di secoli, di anni, di giorni,
ma è il tempo di una presenza che le
dona pieno significato e la apre a una
solida speranza»[9].

È probabile che già nel IV secolo in
Palestina si celebrasse questa festa,
perché in quel periodo a Nazaret
s’innalzò una basilica nel luogo dove
la tradizione collocava la casa di
Maria. Questa impronta mariana si



nota anche nel nome che la
commemorazione ha ricevuto:
“Annunciazione della Vergine
Maria”. Ben presto, durante il V
secolo, la festa si diffonderà
nell’Oriente cristiano, per essere
trasmessa poi in Occidente. Nella
seconda metà del VII secolo vi sono
già testimonianze della sua
celebrazione il 25 marzo nella Chiesa
romana sotto il titolo di Annuntiatio
Domini.

La datazione della festa parte da
un’antica tradizione che collocava la
creazione del mondo nel giorno
esatto dell’equinozio di primavera
(che all’inizio dell’era cristiana
corrispondeva al 25 marzo del
calendario giuliano). In accordo con
l’idea secondo cui la perfezione
richiede il compimento di cicli
completi, i primi cristiani erano
persuasi che l’incarnazione di Cristo
(inizio della nuova creazione), la sua
morte sulla croce e la sua venuta



definitiva alla fine dei tempi, si
dovevano situare in questa stessa
data, che in tal modo appare carica
di significato. Inoltre, il posto esatto
del Natale nel calendario – nove mesi
dopo l’Annunciazione - sembra avere
origine da questa primitiva
datazione.

I testi della Messa e della Liturgia
delle Ore di questa solennità si
concentrano nella contemplazione
del Verbo fatto carne. Il salmo 39[40],
evocato nell’antifona d’ingresso, nel
salmo responsoriale e nella seconda
lettura, è il filo conduttore di tutta la
celebrazione: «Ecco, io vengo per
fare, o Dio, la tua volontà»[10]. Gesù
s’incarna per obbedire alla volontà
del Padre; e anche sua Madre si
comporta come Gesù: Maria si turba,
ma non fa obiezioni: non dubita della
parola dell’angelo. Mossa dalla fede,
dice “sì” alla volontà di Dio. «Maria si
mostra santamente trasformata, nel
suo cuore purissimo, di fronte



all’umiltà di Dio [...]. L’umiltà della
Vergine è conseguenza
dell’insondabile abisso di grazia che
si opera con l’Incarnazione della
Seconda Persona della Trinità
Beatissima nel seno di sua Madre
sempre Immacolata»[11].

La Santissima Trinità

La prima domenica dopo Pentecoste
la Chiesa celebra la solennità della
Santissima Trinità. In quel giorno
glorifichiamo il Padre, il Figlio e lo
Spirito Santo, Dio uno, trino in
persone: «nel proclamare te Dio vero
ed eterno, noi adoriamo la Trinità
delle Persone, l’unità della natura,
l’uguaglianza della maestà
divina»[12]. «Mi avete sentito dire
molte volte che Dio è al centro della
nostra anima in grazia; e che,
pertanto, noi tutti abbiamo un filo



diretto con Dio Nostro Signore. Che
valore hanno tutti i paragoni umani,
riguardo a questa realtà divina,
meravigliosa? Dall’altra parte del filo
c’è, e ci aspetta, non solo il Grande
Sconosciuto, ma l’intera Trinità: il
Padre, il Figlio e lo Spirito Santo [...].
Purtroppo noi cristiani
dimentichiamo di essere trono della
Santissima Trinità. Vi consiglio di
migliorare la consuetudine di cercare
Dio nelle profondità del vostro cuore.
Questo è la vita interiore»[13].

Benché questa festa sia stata
introdotta nel Calendario romano a
metà del XIV secolo, le sue origini
rimontano al periodo patristico. Già
san Leone Magno sollecitava di
approfondire la dottrina sul mistero
trinitario durante il periodo di
Pentecoste. Alcune sue espressioni
più tardi saranno inserite nel
prefazio della Messa della domenica
dell’ottava di Pentecoste.
Successivamente nel regno franco



verrà composta una Messa della
Santissima Trinità che avrà
immediata diffusione in tutto
l’Occidente, forse come mezzo per
insegnare sistematicamente al
popolo cristiano la vera fede in Dio.

Comunque, la Chiesa romana non
stabilì nel calendario una festa
particolare per la Santissima Trinità,
perché le invocazioni a Dio uno e
Trino e le dossologie le danno già un
posto centrale nella liturgia. Questa
situazione non impedì che alcune
diocesi o alcune comunità
monastiche celebrassero ogni anno
una festa liturgica trinitaria, anche se
la data non era uguale dappertutto.
Sarà finalmente il Papa Giovanni
XXII, nel 1334, a introdurre nel
Calendario romano la festa della
Santissima Trinità nella domenica
successiva a quella di Pentecoste.
D’altra parte, benché le Chiese
orientali cristiane non abbiano
stabilito una festa specifica, dedicano



la maggior parte dei canti della
domenica di Pentecoste alla
contemplazione del mistero
trinitario.

Il Santissimo Corpo e Sangue di
Cristo

La solennità del Corpo e Sangue di
Cristo (il “Corpus Domini”) nasce nel
Medioevo, frutto

della pietà eucaristica e della
conferma del dogma dopo varie
dispute di natura teologica. La festa
fu celebrata per la prima volta nel
1247 a Liegi, su richiesta di santa
Giuliana di Mont-Cornillon, una
religiosa che ha dedicato gran parte
della sua vita a promuovere la
devozione al santo Sacramento
dell’altare. Nel 1264 Papa Urbano IV,
impressionato dal miracolo
eucaristico di Bolsena – testimoniato



in pietra dal monumentale duomo di
Orvieto, che è una sorta di grande
reliquario – istituì, con carattere
universale, la solennità in onore del
Santissimo Sacramento da celebrarsi
nel giovedì successivo all’ottava di
Pentecoste. La bolla di istituzione
della festa conteneva in appendice i
testi della Messa e dell’Ufficio del
giorno, redatti, in base alla
tradizione, da san Tommaso
d’Aquino. L’antifona O sacrum
convivium dei secondi vespri della
festa sintetizza mirabilmente la fede
della Chiesa, il mysterium fidei: «O
sacro banchetto nel quale si riceve
Cristo! Si rinnova la memoria della
sua Passione, l’anima è ricolma di
grazia e ci è donato il pegno della
gloria futura»[14]. «Ognuno di noi –
diceva il Papa in questa solennità –,
oggi, può domandarsi: e io? Dove
voglio mangiare? A quale tavola
voglio nutrirmi? Alla tavola del
Signore? O sogno di mangiare cibi
gustosi, ma nella schiavitù? Inoltre,



ognuno di noi può domandarsi: qual
è la mia memoria? Quella del Signore
che mi salva, o quella dell’aglio e
delle cipolle della schiavitù? Con
quale memoria io sazio la mia
anima?»[15].

Siccome questa festa ruota intorno
all’adorazione del Santissimo
Sacramento e alla fede nella
presenza reale di Cristo sotto le
specie eucaristiche, appare logico che
già nel XIV secolo sorgesse la
consuetudine di accompagnare il
Signore sacramentato per le vie delle
città. In precedenza il Santissimo
aveva presieduto la processione della
domenica delle palme oppure la
mattina di Pasqua veniva trasferito
solennemente dal “sepolcro” al
tabernacolo principale della chiesa.
La processione del Corpus Domini
come tale sarà definitivamente
accettata a Roma nel XV secolo.
Grazie a Dio, negli ultimi anni stiamo
assistendo al rifiorire di questa



devozione, anche in luoghi nei quali
era scomparsa da secoli. Facciamo
nostri i sentimenti espressi da san
Josemaría nella festa del Corpus
Domini del 1971: «Questa mattina,
mentre celebravo la Messa, ho detto
a Nostro Signore con il pensiero: io ti
faccio compagnia in tutte le
processioni del mondo, in tutti i
Tabernacoli dove ti onorano, e in
tutti i luoghi dove ti trovi e non ti
onorano»[16].

José Luis Gutiérrez

[1] Sant’Agostino, Sermo 223 D (PL 
Supplementum 2, 717-718).

[2] Benedetto XVI, Omelia, 31-V-2009.

[3] Lc 2, 22.

[4]Sal 23[24], 7.



[5] Lc 2, 32.

[6] Lc 2, 24.

[7] San Josemaría, Santo Rosario,
quarto mistero gaudioso.

[8] Cfr. Lc 1, 26-33.

[9] Benedetto XVI, Udienza generale,
12-XII-2012.

[10] Cfr. Sal 39[40], 8-9.

[11]San Josemaría, Amici di Dio, n.
96.

[12] Messale Romano, Prefazio della
Messa della solennità della
Santissima Trinità.

[13] San Josemaría, Appunti della
predicazione, 8-XII-1972 (citato in E.
Burkhart – J. López, Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de San
Josemaría. Estudio de teología
espiritual, Rialp, Madrid 2010, vol. I,
pp. 311-312).



[14] Antifona ad Magnificat, Secondi
Vespri della Solennità del Corpo e
Sangue del Signore.

[15] Papa Francesco, Omelia, 19-
VI-2014 (cfr. Nm 11, 4-6).

[16] J. Echevarría, Memoria del Beato
Josemaría Escrivá, Leonardo
International, Milano 2001, p. 225.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/le-feste-del-
signore-durante-il-tempo-ordinario-i/

(22/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/le-feste-del-signore-durante-il-tempo-ordinario-i/
https://opusdei.org/it-it/article/le-feste-del-signore-durante-il-tempo-ordinario-i/
https://opusdei.org/it-it/article/le-feste-del-signore-durante-il-tempo-ordinario-i/

	Le feste del Signore durante il Tempo Ordinario (I)

