
opusdei.org

Le beatitudini (II):
arricchirsi con la
povertà

Rivolto in modo particolare ai
giovani, il secondo articolo sulle
beatitudini esamina il consiglio
del Signore: «Beati i poveri in
spirito, perché di essi è il regno
dei cieli».

21/03/2016

Dall’alto di quel piccolo monte il
panorama doveva essere stupendo.
Centinaia di persone erano venute in
Galilea perché volevano conoscere il



nuovo profeta di cui tanto si parlava
e che, a quanto si diceva, predicava
meraviglie. Il Signore li vedeva
avvicinarsi pian piano su per la
collina; quando si fece silenzio,
cominciò a parlare con voce potente:
«Beati i poveri in spirito, perché di
essi è il regno dei cieli» i.

I poveri? Tra quelli che lo
ascoltavano, molti erano poveri sul
serio; erano venuti fin lì perché
erano poveri in canna e sapevano
bene che non è cosa desiderabile. Dio
vuole che abbiamo cibi buoni da
mangiare, un posto degno dove
vivere e qualche comodità
indispensabile. Eppure il Signore ci
fa scoprire un tipo di povertà che
vale la pena cercare.

La “povertà di spirito” sembra essere
una condizione necessaria perché le
altre beatitudini possano divenire
realtà. Perciò non è un caso che il
Signore la proponga, all’inizio del



suo discorso, prima di tutte le altre,
perché serva da solida base sulla
quale costruire una vita grande e
bella. Ma che cosa significa
esattamente essere poveri in spirito ?

Soltanto Dio sa dare

In un’altra circostanza Gesù
attraversava una città e tutti
volevano arrivare fino a Lui. Gli
apostoli avevano un bel daffare per
fargli strada e oltrepassare la folla
che si accalcava per conoscere il
famoso Rabbi. Stretta fra tanti
entusiasti, una donna spendeva le
sue poche forze per arrivare fino al
Signore. La massa la sballottava da
tutte le parti. Sappiamo che era
debole e malata, perché da parecchi
anni soffriva di una perdita di
sangue e aveva speso fino all’ultimo
centesimo per farsi curare da medici
che non avevano saputo guarirla.
Senza salute e senza denaro, Gesù



rappresenta per lei l’ultima
speranza.

Sicuramente, prima di vedere il
Signore quella donna avrà accettato
la sua malattia mettendosi nelle
mani di Dio. Quasi come una risposta
immediata del cielo, il Messia quel
giorno attraversava la sua città. Per
questo era convinta che in Lui
avrebbe trovata la soluzione che
tanto desiderava. In questo modo,
senza tanti discorsi, ma
semplicemente confidando in Dio,
riesce a strappare al Maestro la forza
che la guarisce dai suoi malanni.

Questa donna è un esempio di
povertà in spirito, perché ha riposto
tutta la propria fede nel Signore. Era
povera e sapeva che non avrebbe
avuto nulla da dare. Tutto ciò di cui
aveva bisogno doveva accettarlo in
dono. Come lei, il povero di spirito è
colui che confida completamente in
Dio, perché capisce che soltanto Egli



sa dare e che, se toglie qualcosa, è
per fare più spazio ai suoi doni nella
nostra vita. Questa donna avrebbe
lottato con tanta forza per arrivare a
toccare Dio se non avesse perduto la
fiducia in tutto il resto? Sicuramente,
no. Pertanto, la povertà può arrivare
o bisognerà cercarla: in ogni caso, è
necessario essere disposti a perdere
tutto per guadagnare ciò per cui
veramente vale la pena, ovvero,
arrivare a essere poveri affinché Dio
ci faccia ricchi. Perciò, la seconda
domanda è: di che cosa debbo fare a
meno per essere povero?

Il meno è più

Si racconta che nel VII secolo
l’imperatore Eraclio partì in guerra
contro i persiani per ricuperare la
croce del Signore che essi avevano
rubato a Gerusalemme e custodivano
in un palazzo nei pressi di Bagdad.
Dopo quindici anni di battaglie, nel
630, l’esercito bizantino poté



ricuperare il legno e l’imperatore,
alla testa delle sue truppe, fece
ritorno trionfante nella Città Santa.
Eraclio volle portare personalmente
la croce mentre entrava a
Gerusalemme, però, quando prese la
reliquia, questa diventò molto
pesante. Con sorpresa dei suoi
soldati, l’imperatore, che aveva
combattuto mille battaglie, non
riusciva a reggere un semplice legno
sul suo cavallo. Con un po’ di
vergogna, smontò da cavallo per
portarlo a piedi, ma neanche così fu
capace di fare un passo avanti. Un
po’ per volta, per concentrare le sue
forze nella croce, si liberò di altri
pesi: la corona, il manto reale, la
corazza, la spada e lo scudo... Alla
fine, vestito soltanto della tunica,
poté innalzare il legno. Fu allora –
spogliato di tutte le sue ricchezze
imperiali – che l’immagine
dell’imperatore fece ricordare a tutti
quel Cristo che sei secoli prima,



caricato della croce, aveva percorso
quelle stesse strade.

Come accadde a Eraclio, anche a noi
la povertà permetterà di
rassomigliare a Gesù ed essere capaci
di seguire i suoi passi. Viceversa, il
denaro o altri beni possono
trasformarsi in un grande ostacolo,
perché tolgono spazio a Dio e
riempiono l’anima di
preoccupazioni. Non perché
possedere beni sia una cosa cattiva,
ma perché alla fine diamo loro
troppa importanza e la nostra felicità
ne dipenderà troppo.

Basta fare un esame per renderci
conto che, quasi inavvertitamente, ci
siamo create molte necessità. 
Abbiamo bisogno di vedere la
puntata della nostra serie preferita, 
abbiamo bisogno di ascoltare musica
ogni volta che siamo soli, abbiamo
bisogno di abiti nuovi e di marca, 
abbiamo bisogno dell’ultimo modello



di telefono, abbiamo bisogno di
aprire il frigorifero continuamente, 
abbiamo bisogno di guardare
WhatsApp... E se non riusciamo a
soddisfare questi nostri desideri,
soffriamo, perché abbiamo associato
al loro possesso la nostra felicità.

Nello stesso modo, tutti abbiamo
provato contentezza nell’esserci
procurati cose nuove. Un nuovo
videogioco, un nuovo disco o una
nuova maglietta possono rallegrarci
in una giornata storta. A volte
sembra che il denaro bruci quando
rimane in tasca! Spendere non è una
brutta cosa, ma dobbiamo stare
attenti che non diventi l’unico
rimedio per sentirsi felici.

La nostra reazione dovrà essere
ancora maggiore se abbiamo bisogno
di aiuti artificiali (droghe leggere o
alcolici) o di dare nuove emozioni
alla nostra vita. Assumerli per
divertimento o per pura curiosità



denota una personalità debole, uno
spirito che ha bisogno di arricchirsi
con prodotti e che ha rinunciato a
migliorare o a divertirsi sfruttando i
talenti personali.

Alcune volte si rivelerà un buon
esercizio fare a meno di qualche
necessità apparentemente
irrinunciabile per mettere alla prova
il nostro distacco e così non
dipendere eccessivamente da ciò che
appare troppo importante nella
nostra vita. Alcuni hanno l’abitudine
di proporsi due o tre piccole
mortificazioni ogni giorno per
mantenere in forma – libera e agile –
la volontà. Se facciamo il tentativo e
non ci riusciamo, vorrà dire che
abbiamo bisogno di ricuperare al più
presto la nostra libertà. Si dimostrerà
sempre utile il consiglio di san
Josemaría: «Non lo dimenticare:
possiede di più chi ha meno bisogni.
Non crearti esigenze» ii.



«Vendi quello che possiedi, dallo ai
poveri e [...] poi vieni e seguimi» iii: è
la condizione che mette il Signore al
giovane ricco che aveva chiesto di
seguirlo. Questo giovane era buono -
«osservava i comandamenti», il che è
già molto -, ma non era libero. Tutto
ciò che possedeva era diventato una
catena che lo teneva legato e che gli
ha impedito di godere della grande
opportunità che la vita gli aveva
offerto. Non fu capace di vedere Gesù
e capire la grandezza della proposta
che gli faceva. Se i vangeli ci
raccontano questo episodio è perché
il Signore vuol fare la medesima
offerta a noi... e noi corriamo il
rischio di dare la stessa risposta.

Struzzi, ricci e maschere

Esiste un’altra povertà, forse ancora
più importante: è la povertà 
interiore, l’umiltà di chi conosce bene
se stesso a sa di valere ben poco se
prescinde dal Signore. Invece, colui



che è molto sicuro di sé e non accetta
aiuti da nessuno, è simile ai
numerosi scribi e farisei, personaggi
che Gesù è stato costretto spesso ad
affrontare. Essi avevano la risposta
pronta per tutto, non gli hanno mai
chiesto aiuto, non lo hanno mai
interrogato su qualche questione con
sincero interesse, né riconoscono di
avere dubbi o qualche debolezza.

Soltanto Dio sa dare, dicevamo
prima; però bisogna essere disposti a
ricevere. Anche noi a volte possiamo
ostinarci in una opinione, essere
testardi, non darci per vinti o non
riconoscere umilmente di avere
sbagliato. Invece, sapendo che il
Signore aiuta chi si lascia
sorprendere, è cosa buona chiedere
consiglio, imparare ad ascoltare,
accettare con semplicità i
suggerimenti di chi vuole aiutarci.
«Lascia che sappiano come sei e ti
disprezzino. Non ti dia pena essere
niente, perché così è Gesù che dovrà



darti tutto» iv, consigliava san
Josemaría. Dio stesso ci aiuterà se ci
avviciniamo ai sacramenti o alla
lettura della Parola di Dio, anche
quando pensiamo che non sia questo
ciò di cui abbiamo bisogno in questo
momento della nostra vita.

Si dice che lo struzzo nasconda la
testa quando vede il pericolo (anche
quando non esiste). Qualcosa di
simile può succedere anche a noi
quando intuiamo che nella nostra
vita qualcosa non funziona: per
esempio, quando ci rendiamo conto
che ci costa fare amici o siamo
incapaci di controllare le nostre
passioni o abbiamo una paura
terribile di andare incontro a un
fallimento, e che ridano di noi o di
rimanere soli... La persona che non è
povera di spirito preferisce non
affrontare la verità. Cerca di
nascondere il pericolo o di
mascherarlo. Preferisce non vedere,
oppure si chiude in se stessa – come i



ricci – stando zitti o magari
attaccando gli altri e criticandoli, in
modo che non si noti la loro
debolezza.

Chi non affronta i propri errori è
costretto a costruirsi una maschera
perché gli altri credano che sia una
persona diversa, senza
preoccupazioni, sempre felice, sicura
di se stessa... A lungo termine, la sua
vita si trasformerà in un teatrino, in
una pantomima. Prima o poi si
domanderà: chi sono io in realtà? In
che cosa credo? I miei amici vogliono
bene a me o al personaggio che
credono che io sia? «Signore –
chiedeva san Josemaría –, fa’ che io
mi decida a strappare, con la
penitenza, la triste maschera che mi
sono forgiato con le mie miserie...» v.

Chi non è umile, ben presto avrà la
prova che la sua vita è diventata un
intricato labirinto. Allora il migliore,
e spesso l’unico modo di fuggire dai



labirinti è quello di volare: perciò, se
ci eleviamo con le nostre preghiere
verso la presenza di Dio, Egli ci
aiuterà a essere sinceri e umili. Una
persona povera di spirito non si
considera umiliata quando riconosce
le proprie debolezze e chiede aiuto
nei sacramenti o a un direttore
spirituale. Così vivremo a viso
aperto, mostrando il nostro vero
volto e la nostra vera anima, con
gioia e ottimismo.

«Avendo il cuore spogliato e libero da
tante cose mondane – ha detto il
Papa –, questa persona è “attesa” nel
Regno dei Cieli» vi. Povertà materiale
e povertà interiore: soltanto così
saremo pronti ad ascoltare
attentamente il Signore – senza altre
distrazioni e senza altre
preoccupazioni – sul monte della
Galilea, accanto agli Apostoli. Poveri
di spirito, liberi dal consumismo e
dalla superbia, saremo capaci di
aprirci senza condizionamenti alla



felicità che ci promettono le altre
beatitudini.

* * *

Domande per l’orazione personale

― Posso evitare qualche spesa?
Quanto mi durano i soldi che ho in
tasca? Do qualche elemosina nella
misura delle mie possibilità?

― In che cosa cerco la sicurezza?
Nelle cose materiali (abiti, apparecchi
elettronici, progetti costosi)?
Nell’immagine che gli altri hanno di
me? Oppure nel rapporto con Dio e
nell’amicizia autentica?

― Faccio durare le cose che uso (abiti,
telefono...) oppure sento il bisogno di
cambiarle dopo poco tempo? Sento
urgente bisogno delle cose che le mie
amiche o i miei amici posseggono?

― Mi sono proposto di fare ogni
giorno due o tre piccole mortificazioni



che mi aiutino a non crearmi
necessità superflue? Per es., l’uso del
telefonino, della televisione,
dell’ascensore...?

― Mi mostro così come sono? Mi
infastidisco se mi fanno una critica
ragionevole? Quando è stata l’ultima
volta che ho chiesto perdono? Ho la
buona abitudine di chiedere consiglio?

J. Narbona / J. Bordonaba

i Mt 5, 3.

ii  San Josemaría, Cammino, n. 630.

iii Mt 19, 21.

iv  San Josemaría, Cammino, n. 596.

v  San Josemaría, Via Crucis, VI
stazione.

vi  Papa Francesco, Omelia, 1-
XI-2015.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/le-beatitudini-ii-
arricchirsi-con-la-poverta/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/le-beatitudini-ii-arricchirsi-con-la-poverta/
https://opusdei.org/it-it/article/le-beatitudini-ii-arricchirsi-con-la-poverta/
https://opusdei.org/it-it/article/le-beatitudini-ii-arricchirsi-con-la-poverta/

	Le beatitudini (II): arricchirsi con la povertà

