
opusdei.org

L'azione della Santa
Sede in favore della
libertà religiosa

Pubblichiamo il discorso
pronunciato da monsignor
Dominique Mamberti,
Segretario della Segreteria di
Stato per i Rapporti con gli Stati,
sul tema “La protezione del
diritto di libertà religiosa
nell'azione attuale della Santa
Sede”.

01/02/2008



ROMA, sabato, 26 gennaio 2008
(ZENIT).- Pubblichiamo il discorso
pronunciato da monsignor
Dominique Mamberti, Segretario
della Segreteria di Stato per i
Rapporti con gli Stati, sul tema “La
protezione del diritto di libertà
religiosa nell'azione attuale della
Santa Sede”, intervenendo il 10
gennaio scorso alla Pontificia
Università della Santa Croce di Roma
per la festa accademica della Facoltà
di Diritto Canonico.

* * *

Signor Rettore,

Signor Decano,

Eccellenze,

Cari Docenti e Studenti,

Ho accettato con piacere
d’intervenire su un tema giuridico di
grande rilevanza nell’odierna attività



della Santa Sede, quale è la
protezione del diritto di libertà
religiosa. A suggello di questa
considerazione, echeggiano ancora le
parole pronunciate da Papa
Benedetto XVI, all’inizio di questa
settimana, nel suo tradizionale
discorso d’inizio d’anno al Corpo
Diplomatico accreditato presso la
Santa Sede: “Anche la libertà
religiosa, esigenza inalienabile della
dignità di ogni uomo e pietra
angolare nell'edificio dei diritti
umani, è spesso compromessa.
Effettivamente, vi sono molti luoghi
nei quali essa non può esercitarsi
pienamente. La Santa Sede la difende
e ne domanda il rispetto per tutti.
Essa è preoccupata per le
discriminazioni contro i Cristiani e
contro i seguaci di altre religioni”1.

Sono anche lieto di soffermarmi sul
tema della libertà religiosa presso la
Pontificia Università della Santa
Croce, in occasione della festa di S.



Raimondo, patrono della Facoltà di
Diritto Canonico. La vostra
istituzione, infatti, deve le sue origini
al carisma di S. Josemaría Escrivá de
Balaguer, laureato in diritto civile e
canonico, appassionato cultore e
strenuo difensore dell’”avventura
della libertà umana”, come egli
amava dire, riferendosi, soprattutto,
alla retta coscienza ed alla corretta
autonomia e responsabilità dei fedeli
laici, nell’attuazione della loro
missione nel mondo. “Quanti di voi
mi conoscono da più anni, possono
essermi testimoni che ho sempre
predicato il criterio della libertà
personale e della corrispondente
responsabilità. Ho cercato e cerco la
libertà, per tutta la terra, come
Diogene cercava l'uomo. L'amo ogni
giorno di più, l'amo al di sopra di
tutte le cose terrene: è un tesoro che
non apprezzeremo mai abbastanza” 
2.



Ciò premesso, debbo subito
aggiungere che l’argomento che mi
avete chiesto di tratteggiare è assai
vasto e, in qualche modo, soggiace a
quasi tutte le pratiche
quotidianamente trattate dalla
Sezione per i Rapporti con gli Stati
della Segreteria di Stato. In un certo
senso, si può aggiungere che la Santa
Sede se ne occupa da sempre, anche
se ovviamente in modalità ed in
direzioni diverse, in forza del legame
strettissimo che intercorre fra la sua
natura e missione e, appunto, la
libertà religiosa.

1. La natura della diplomazia
pontificia e della libertà religiosa

La natura religiosa della Santa Sede e
la sua vocazione universale fanno sì
che la sua diplomazia non determini
le proprie priorità sulla base
d’interessi economici o politici e che
non abbia ambizioni geo-politiche.
Le priorità “strategiche” della



diplomazia pontificia sono, anzitutto,
l’assicurazione di condizioni
favorevoli all’esercizio della missione
propria della Chiesa cattolica in
quanto tale, ma anche alla vita di
fede dei suoi membri e, quindi, al
libero esercizio dei loro diritti umani
e delle loro libertà fondamentali.

Nella riflessione della Chiesa – e qui
penso, anzitutto, ai documenti più
recenti e solenni, come la
Dichiarazione Dignitatis Humanae
del Concilio Vaticano II - la libertà
religiosa è un diritto soggettivo
insopprimibile, inalienabile ed
inviolabile, con una dimensione
privata ed un’altra pubblica; una
individuale, un’altra collettiva ed una
anche istituzionale3. Essa non è
soltanto uno dei diritti umani
fondamentali; ben di più, essa è 
preminente fra tali diritti. Preminente
perché, come ricordò Papa Giovanni
Paolo II, ricevendo i membri
dell’Assemblea Parlamentare



dell’OSCE, la sua difesa è la cartina di
tornasole per verificare il rispetto di
tutti gli altri4; preminente perché
storicamente è stato fra i primi diritti
umani ad essere rivendicato;
preminente, infine, perché altri
fondamentali diritti sono ad esso
connessi in modo singolare. Dove la
libertà religiosa fiorisce, germogliano
e si sviluppano anche tutti gli altri
diritti; quando è in pericolo,
anch’essi vacillano.

2. La libertà religiosa nella
diplomazia bilaterale della Santa
Sede

Nell’ambito della diplomazia
bilaterale, scopo precipuo
dell’attività pattizia - cioè dei
concordati e, in genere, degli accordi
tra Chiesa e Stato – è proprio quello
di assicurare stabilità e certezza alle
attività della Chiesa e di tutelare
l’esercizio della libertà religiosa dei
fedeli cattolici, nei 176 Paesi con i



quali la Santa Sede attualmente
mantiene relazioni diplomatiche. Per
inciso preciso che, ad essi, vanno
aggiunte le Comunità Europee ed il
Sovrano Militare Ordine di Malta.
Presso la Santa Sede, inoltre, la
Federazione Russa e
l’Organizzazione per la Liberazione
della Palestina sono rappresentate da
Missioni Speciali.

Sebbene ogni rapporto pattizio
risponda a precise esigenze storico-
sociali ed abbia quindi una specifica
fisionomia, è accomunato a tutti gli
altri da alcuni obiettivi fondamentali:
assicurare la libertà di culto, di
giurisdizione e di associazione della
Chiesa Cattolica; stabilizzare spazi di
cooperazione tra la medesima e le
Autorità civili, soprattutto nel campo
educativo ed in quello della carità.
Questi ambiti, infatti, riferendosi ai
due pilastri fondamentali dell’agire
umano e dell’attività della Chiesa – la
verità e l’amore - definiscono in



qualche modo l’identità della Chiesa
cattolica, delineando pure l’impegno
religioso e sociale delle sue
istituzioni e dei suoi membri.

Infine, è importante sottolineare che
gli accordi in parola manifestano il
riconoscimento della dimensione
pubblica della religione da parte
delle Autorità statali e ridondano a
beneficio delle altre denominazioni
religiose. In Italia, per esempio,
l’Accordo concordatario del 18
febbraio 1984 è stato seguito da
diversi accordi con altre confessioni
religiose, a partire dalla Tavola
valdese.

Oggi, però, intendo soffermarmi
soprattutto sul presente. Considerato,
poi, che uno degli illustri Docenti
della vostra Facoltà è il Prof. José
Martín de Agar, il quale ha raccolto
con grande accuratezza gli Accordi
stipulati dalla Santa Sede a partire
dal 19505, credo di fargli cosa gradita



semplificando il lavoro che lo
attende per quanto riguarda il 2007!
A tal fine, ricordo che, nell’anno che
si è appena concluso, la Santa Sede
ha firmato e ratificato un Protocollo
Addizionale al Concordato con la
Baviera del 29 marzo 1924, per
regolare alcune questioni
riguardanti l’insegnamento della
teologia nelle Facoltà di teologia
Cattolica delle Università statali ed in
altri Centri di istruzione della
Baviera.

Il 25 ottobre scorso, invece, si è
proceduto allo scambio degli
strumenti di ratifica dell’Accordo di
Base con la Bosnia Erzegovina,
firmato a Sarajevo il 19 aprile 2006, e
del relativo Protocollo addizionale,
sottoscritto il 29 settembre 2006. Tale
Accordo fissa il quadro giuridico dei
rapporti reciproci: in particolare,
regola la posizione giuridica della
Chiesa Cattolica nella società civile; la
libertà e l’indipendenza nella sua



attività apostolica; la libertà di culto
e di azione nei campi culturale,
educativo, pastorale, caritativo,
assistenziale e della comunicazione.

Il 17 aprile 2007, la Santa Sede ha
firmato un Accordo con la
Repubblica delle Filippine per la
protezione del patrimonio culturale
della Chiesa cattolica, soprattutto per
quanto concerne la tutela delle
chiese coloniali, dei musei, degli
archivi, delle biblioteche e delle
opere d’arte appartenenti a
istituzioni ecclesiastiche, con un
significativo valore storico.

Infine, nel dicembre scorso, la Santa
Sede ha firmato un Accordo con la
Repubblica di Albania, su vari temi
economici e tributari.

Come si può vedere, detti accordi
bilaterali hanno contenuto e portata
diversi, tuttavia in essi sono
affrontati caratteri generali o
applicazioni specifiche del diritto di



libertà religiosa, riconosciuto alla
Chiesa cattolica nel contesto storico,
sociale e giuridico dei Paesi firmatari
di tali intese.

La libertà religiosa nell’attività
della Santa Sede presso le Nazioni
Unite

Nell’ambito delle Nazioni Unite,
presso le quali la Santa Sede gode
dello statuto di Osservatore, il tema
della libertà religiosa è affrontato
ogni anno, in modo specifico, a New
York ed a Ginevra. A New York, ciò
avviene in seno al Terzo Comitato
dell’Assemblea Generale: la Santa
Sede partecipa ai negoziati sulla
risoluzione concernente tale
argomento e pronuncia sempre un
intervento.

Anche nella sede dell’ONU a Ginevra
si discute regolarmente sulla libertà
religiosa, durante le sessioni del
Consiglio dei Diritti Umani. In tali
circostanze, la Santa Sede è solita



prendere la parola sui temi della
libertà, dell’intolleranza religiosa e
della diffamazione delle religioni.
Inoltre, segue il tema nell’ambito dei
negoziati informali sulle Risoluzioni
che verranno adottate dal Consiglio.

Per quanto riguarda il sistema
onusiano, è utile ricordare che, ogni
anno, il Rapporteur speciale sulla
libertà religiosa presenta una
relazione sul rispetto di tale diritto
nel mondo. Anch’essa è oggetto di
speciale attenzione da parte degli
Osservatori della Santa Sede, sia a
New York che a Ginevra. Nel 1999,
detto Rapporteur, Sig. Abdelfattah
Amor, decise d’incontrare i
rappresentanti delle maggiori
confessioni religiose e, in tale
contesto, dall’1 al 3 settembre visitò
diversi Dicasteri vaticani. Anche il
suo successore, la Sig.ra Asma
Jahangir, nel 2006 incontrò i
Rappresentanti di alcuni Dicasteri,



affrontando con loro vari temi
afferenti al suo mandato.

Sia nell’ambito delle Nazioni Unite
che in quello dell’OSCE, come si dirà
più avanti, la Santa Sede non si
stanca di sottolineare che il
fondamento del diritto alla libertà
religiosa si trova nella pari dignità di
tutte le persone umane. Di
conseguenza, per promuovere tale
dignità in modo integrale, si deve
combattere con efficacia tanto la
cosiddetta “cristianofobia”, come
l’“islamofobia” e l’anti-semitismo.
L’espressione “cristianofobia” è stata
introdotta per la prima volta nel
2003, in una Risoluzione del Terzo
Comitato della 58a Assemblea
Generale dell’ONU. In tale
circostanza, il termine venne
associato all’“islamofobia” ed
all’antisemitismo e, da allora, è
comparso in vari Documenti ONU e
di altri Organismi internazionali,
senza tuttavia essere mai stato



definito. Tutto considerato, mi pare
che esso consista in un insieme di
comportamenti, i quali, in generale,
potrebbero essere raggruppati in 3
ambiti: l’erronea educazione, o
addirittura la disinformazione sui
Cristiani e sulla loro religione (specie
attraverso i media);

l’intolleranza e la discriminazione
subita dai cittadini cristiani,
segnatamente a causa della
legislazione o di provvedimenti
amministrativi, rispetto a quanti
professano altre religioni, oppure
non ne seguono alcuna;

- la persecuzione.

Al di là della terminologia, ciò che si
vuole soprattutto sottolineare è che
la discriminazione e l’intolleranza
verso i Cristiani, gli Ebrei, i
Musulmani ed i membri delle altre
religioni rappresentano
problematiche di speciale rilievo, a
livello umano, politico e sociale. Esse



vanno affrontate con pari
determinazione, se si vuole porre
rimedio a ciascuna. Si tratta, inoltre,
di questioni di grande attualità. Per
quanto riguarda la Chiesa Cattolica,
basterà ricordare che, nel 2007,
ventuno missionari sono stati uccisi
in varie parti del mondo. Come ha
ricordato il Santo Padre, ne dicembre
scorso: “non di rado oggi giungono
notizie di missionari, sacerdoti,
vescovi, religiosi, religiose e persone
consacrate perseguitati, imprigionati,
torturati, privati della libertà o
impediti nell’esercitarla perché
discepoli di Cristo e apostoli del
Vangelo; a volte si soffre e si muore
anche per la comunione con la
Chiesa universale e la fedeltà al
Papa” 6. Si potrebbe anche ricordare
che, in altre aree, i Cristiani sono
sovente vittime di pregiudizi, di
stereotipi e d‘intolleranze, magari di
carattere culturale.



A fronte di tale situazione, ben si
comprende che l’efficacia dell’azione
internazionale dipenda, in buona
misura, dalla sua credibilità e,
pertanto, anche dal suo carattere
“inclusivo”. Sarebbe infatti
paradossale omettere di adottare
misure concrete per garantire ai
Cristiani di godere della libertà
religiosa senza alcuna forma di
discriminazione, oppure creare una
sorta di gerarchia fra le intolleranze,
proprio mentre si cerca di eliminare
la discriminazione e l’intolleranza.
D’altro canto, sarebbe pure sbagliato
che le comunità religiose
strumentalizzassero le violazioni
subite dai loro membri, tacciando di
discriminazione ogni legittimo
rilievo mosso nei confronti delle loro
attività.

Un altro tema assai delicato e di
grande attualità nell’ambito del
Consiglio dei Diritti Umani delle
Nazioni Unite è il rapporto fra la



libertà religiosa e quella di
espressione. Al riguardo, la Santa
Sede ha sottolineato come la dignità
umana sia la base, nonché il punto di
raccordo e di riferimento di
entrambi i citati diritti. La tutela
della libertà di espressione è
un’acquisizione fondamentale delle
democrazie pluraliste, da esercitarsi
responsabilmente e senza
ridicolizzare o vilipendere le
convinzioni religiose. La libertà
religiosa è diritto fondamentale dei
singoli e delle comunità e non va
disgiunta dal principio di
responsabilità; essa postula il rispetto
per l’integrità di tutte le convinzioni
religiose e per le loro forme di
esercizio, come pure per i simboli
che qualificano le religioni. Il rispetto
e la tutela dei fondamentali diritti di
espressione e di libertà religiosa
vanno pertanto garantiti mediante
un accorto bilanciamento, volto a
salvaguardare l’effettivo esercizio di
entrambi.



Nell’ambito delle Nazioni Unite, le
Delegazioni della Santa Sede cercano
inoltre di focalizzare il dibattito sul
valore e sulla portata della libertà
religiosa in se stessa, per evitare che
sia considerata esclusivamente in
rapporto ad altri diritti e quasi come
se fosse un ostacolo, anziché una
garanzia per il loro esercizio.

Infine, la Santa Sede non manca di
seguire con attenzione le iniziative
promosse nell’ONU, ma anche in
altre Organizzazioni internazionali,
per dare impulso al dialogo
interculturale ed interreligioso.
Penso, per esempio, all’Alleanza delle
Civiltà, ma anche al Dialogo di alto
livello sulla comprensione fra le
religioni e le culture e la
cooperazione per la pace, svoltosi il
4-5 ottobre scorso nel quadro della
62ª Assemblea Generale delle
Nazioni Unite. Come ha ricordato
Papa Benedetto XVI nel citato
Discorso al Corpo Diplomatico, “per



esser vero, questo dialogo deve
essere chiaro, evitando relativismi e
sincretismi, animato da un sincero
rispetto per gli altri e da uno spirito
di riconciliazione e di fraternità” 7.Il
dialogo interreligioso, pertanto, potrà
favorire la collaborazione su temi di
comune interesse, come la dignità
della persona umana e la costruzione
della pace; dovrà incoraggiare il
rispetto profondo per la fede
dell’altro e la disponibilità a cercare,
in ciò che s’incontra come estraneo,
la verità che può aiutare ogni
persona a progredire. D’altra parte,
però, tale dialogo non può avvenire
nella rinuncia alla verità, ma è
possibile solo mediante il suo
approfondimento. Il relativismo,
infatti, non unisce. E nemmeno il
puro pragmatismo. La rinuncia alla
verità ed alla convinzione non
innalza l’uomo e neppure lo avvicina
agli altri. Inoltre, dette iniziative
internazionali debbono essere
consapevoli che la religione ha



caratteristiche specifiche, che vanno
rispettate.

4. La libertà religiosa nell’attività
della Santa Sede presso
l’Organizzazione per la Sicurezza e
la Cooperazione in Europa

Per quanto riguarda le
Organizzazioni internazionali di
carattere regionale, va ricordato che
la Santa Sede è membro a pieno
titolo di quella per la Sicurezza e la
Cooperazione in Europa (OSCE). Ciò è
avvenuto, in buona misura, in
quanto, per merito della Santa Sede,
il VII principio del cosiddetto
“decalogo” dell’Atto Finale di
Helsinki annovera espressamente la
libertà religiosa fra i diritti umani
che gli Stati firmatari si sono
impegnati a rispettare, per
assicurare pace e sicurezza ai propri
cittadini. Nelle successive riunioni, la
Santa Sede è sempre stata un punto
di riferimento sull’argomento, anche



perché si è presentata come
portatrice di interessi religiosi
generali e non soltanto confessionali
cattolici.

Nello sviluppo del processo di
Helsinki, in merito alla libertà
religiosa ci si è mossi lungo una
duplice linea. Nei primi anni, ci si è
sforzati di ottenere il riconoscimento
del contenuto di tale diritto e ciò è
stato raggiunto, in modo
soddisfacente, con il paragrafo 16 del
documento conclusivo della Riunione
di Vienna del 1989. Negli ultimi anni,
invece, si è sottolineato, anzitutto,
che il tema della libertà religiosa non
può essere incorporato dentro quello
della tolleranza. Se, infatti, questa
fosse il supremo valore umano e
civile, allora ogni convinzione
autenticamente veritativa, che
escluda le altre, sarebbe intolleranza.
Per giunta, se ogni convinzione fosse
altrettanto buona di un'altra, si



finirebbe per essere tolleranti anche
nei confronti di aberrazioni.

Forti di tale convinzione, si è inoltre
ottenuto che, nell’ambito del
cosiddetto “programma sulla
tolleranza” dell’OSCE, non ci si
occupi esclusivamente dei pur gravi
fenomeni di anti-semitismo e di
discriminazione contro i Musulmani,
ma anche dei parimenti inaccettabili
episodi di intolleranza contro i
Cristiani. La Santa Sede è stata poi
l’artefice dell’istituzione di un
Rappresentante Speciale del
Presidente in esercizio dell’OSCE, con
il compito di monitorare e riferire
circa gli episodi di razzismo e di
discriminazione, con un “focus”
particolare su quelli contro i Cristiani
ed i membri delle altre religioni. In
seguito, ci si è adoperati perché, in
alcune Conferenze internazionali
promosse dall’OSCE, il tema in parola
fosse affrontato in modo specifico
durante le sessioni di lavoro, creando



così un precedente importante, a
livello multilaterale.

La Santa Sede ha anche ottenuto che,
nel sito web del programma
dell’OSCE sulla tolleranza (https://
tnd.odihr.pl), una sezione riguardi
espressamente le intolleranze e le
discriminazioni conto i Cristiani.
L’Ufficio per i Diritti Umani e le
Istituzioni Democratiche dell’OSCE,
che è responsabile di tale sito,
desidera ora ricevere contributi, da
parte di esponenti di istituzioni
universitarie e di ricerca. Sarebbe
pertanto lodevole che
quest’Università, nel solco della sua
tradizionale attenzione e
sollecitudine per le priorità della
Sede Apostolica, percorresse questa
strada aperta di recente dalla
Segreteria di Stato, per offrire
un’informazione corretta e puntuale
sui fenomeni d’intolleranza contro i
Cristiani nei 56 Stati partecipanti
all’OSCE.



5. La libertà religiosa nell’attività
della Santa Sede presso l’Unione
Europea

Per restare nell’ambito
internazionale regionale, desidero
infine soffermami sul noto e decisivo
apporto dato dalla Santa Sede,
affinché il recente “Trattato di
riforma” dell’Unione Europea,
firmato a Lisbona nel dicembre
scorso, contenesse l’attuale art. 2,30
(identico all’art. 52 della prima parte
del precedente Trattato
costituzionale europeo).

Al riguardo, va anzitutto notato che
la disposizione si riferisce alla
dimensione istituzionale della libertà
religiosa, ossia alla libertà religiosa
che spetta alle Chiese ed alle
confessioni religiose in quanto tali.
In concreto, questa libertà comporta
il diritto di ciascuna di loro di
organizzarsi liberamente, in
conformità allo statuto che la regola.



L’articolo, in pratica, recepisce la
Dichiarazione N. 11 annessa al
Trattato di Amsterdam, attribuendole
un valore giuridico normativo. Tale
Dichiarazione afferma che l’Unione
rispetta e non pregiudica lo statuto di
cui le Chiese e le comunità religiose
godono nelle legislazioni nazionali
degli Stati membri. Questa garanzia
si appoggia sul principio di
sussidiarietà, caro alla dottrina
sociale della Chiesa. Il contenuto
della Dichiarazione N. 11 è di rilievo
perché, tra l’altro, vuole
salvaguardare i concordati e gli
accordi bilaterali stipulati dalla Santa
Sede. Inoltre, prende atto del fatto
che, in Europa, la configurazione dei
rapporti tra lo Stato, le Chiese e le
comunità religiose è assai variegata:
basti pensare alla diversità della
situazione in Grecia, in Francia, in
Inghilterra o in Polonia!

Infine, l’articolo impegna l’Unione
Europea a mantenere un dialogo



aperto, trasparente e regolare con le
confessioni religiose, fondato sul
riconoscimento della loro identità e
del loro contributo specifico. Tale
dialogo è necessario, tra l’altro, per
rispettare i principi di un autentico
pluralismo e per costruire una vera
democrazia. Del resto, non fu Alexis
de Tocqueville a sottolineare “che il
dispotismo non ha bisogno della
religione, la libertà e la democrazia
sì?” 8 Per salvaguardare l’apertura
del citato articolo al ruolo delle
confessioni religiose, sarà
ovviamente importante che esse
continuino a presentare anche
individualmente le proprie posizioni
alle istituzioni comunitarie. Inoltre,
bisognerà tenere in adeguata
considerazione la loro diversa
consistenza, analogamente a come si
tiene conto delle differenze fra i
Paesi dell’Unione, nel sistema di voto
delle istituzioni.



In linea generale, detto articolo crea i
presupposti per una collaborazione
feconda fra la comunità civile e
quella religiosa, che occorrerà poi
concretizzare, superando certe
incomprensioni o gravi pregiudizi
emersi proprio in relazione al
mancato riferimento alle “radici
cristiane” nel Preambolo del trattato
medesimo. Tale “silenzio” è stato
comunque talmente “rumoroso” da
suscitare un vasto dibattito e da
smuovere le coscienze di numerosi
cittadini. Si tratta, pertanto, di
approfondire il lavoro intrapreso, in
spirito costruttivo e per il bene
autentico di questo continente. In
particolare, l’azione della Santa Sede
in Europa mira a far fronte a due
gravi attacchi alla libertà religiosa: il
distacco della religione dalla ragione,
che relega la prima esclusivamente
nel mondo dei sentimenti, e la
separazione della religione dalla vita
pubblica.



Per quanto riguarda il primo profilo,
va ribadito con forza che non è
possibile eliminare la questione della
verità dalla religione: ciò, proprio
per rispettare la dignità umana, sulla
quale è fondata la stessa libertà
religiosa. Essa, del resto, come ogni
libertà non è mai fine a se stessa ma
orientata alla verità e l’uomo non
può rassegnarsi a restare, per ciò che
è essenziale, un “cieco nato”. Se si
vuole vivere in modo responsabile,
non ci si può dunque sottrarre
all’obbligo di cercare la verità, in
particolare la verità su se stessi e,
pertanto, su Dio, quale fine ultimo
dell’uomo. Il diritto alla libertà
religiosa, pertanto, presuppone il
dovere di cercare la verità su Dio,
con una volontà esente da coazioni e
con una ragione immune da
pregiudizi. Anche la libertà religiosa
esige, allora, discernimento: sia fra le
forme di religione, per identificare
quelle che rispondono pienamente
alla sete di verità di ogni persona, sia



all’interno stesso della religione, in
direzione della sua autentica identità
e realizzazione. Per ogni credente e
per la religione, ciò rappresenta una
sfida. In particolare, per le religioni
sfida a “provvedere di senso” la vita
nel contesto di una società
secolarizzata, e a non ridursi a
semplici agenzie di solidarietà
sociale.

D’altra parte, una sana laicità
comporta la distinzione tra religione
e politica, tra Chiesa e Stato, senza
che ciò renda Dio un’ipotesi privata,
o escluda la religione e la comunità
ecclesiale dalla vita pubblica,
precisamente a motivo della
dimensione sociale della fede. Fra
l’altro, il criterio di uguaglianza civile
non è rispettato, laddove ai credenti
s’impone l’onere aggiuntivo di
argomentare etsi Deus non daretur:
mentre le ragioni teiste non
potrebbero essere invocate



pubblicamente, lo potrebbero gli
argomenti razionalisti e secolari.

6. Conclusione

Concludendo le riflessioni
sull’odierna attività internazionale
della Santa Sede a tutela della libertà
religiosa, credo sia quasi superfluo
precisare che esistono anche altri
aspetti, sui quali ci si potrebbe
soffermare. Tuttavia, il contesto
specifico e qualificato di questa
Conferenza mi ha suggerito di
accennare soltanto a quei profili che
mi paiono più vicini e, quindi, di
maggiore interesse per gli
organizzatori ed i partecipanti.

In qualità di Segretario per i Rapporti
della Santa Sede con gli Stati,
desidero infine aggiungere un
ringraziamento ed un auspicio. Nel
corso dell’esposizione sono emersi
nuovi e delicati profili nelle relazioni
fra la Chiesa e la comunità civile,
nonché nei rapporti fra la libertà



religiosa e gli altri diritti umani. Per
tutelare adeguatamente la libertas
ecclesiae, e dunque la libertà
religiosa dei fedeli cattolici, è
indispensabile acquisire
un’approfondita conoscenza
giuridica di tali problematiche, che
afferiscono non soltanto al diritto
canonico, ma anche a quello
ecclesiastico ed a quello civile. Sono
grato alla vostra Facoltà per la
preziosa collaborazione con l’Ufficio
che presiedo e mi auguro che, in
futuro, sarà possibile approfondirla,
anche nei settori che ho appena
citato.

Affido, pertanto, queste intenzioni ed
il vostro anno scolastico a S.
Raimondo di Peñafort. Prima ancora
che insigne giurista, egli fu un
esemplare uomo di Chiesa. Espletò
numerosi incarichi e raggiunse
risultati eccellenti in ambiti assai
diversificati, grazie alla sua grande
docilità all’Autorità ecclesiastica. Gli



chiedo, quindi, di infondere su
ciascuno di voi il suo spirito di
docilità, perché trasformiate la
vostra vita in un autentico
capolavoro, a servizio di Dio e della
Chiesa. Così santificherete il vostro
lavoro quotidiano e ciò, come ben
sapete, costituisce uno dei capisaldi
della ricca spiritualità che il Signore
ha donato alla Chiesa attraverso S.
Josemaria Escrivá de Balaguer.

*****************

1 Benedetto XVI, Discorso al Corpo
Diplomatico accreditato presso la
Santa Sede, 7 gennaio 2008, n.11.

2 S. Josemaría Escrivá de Balaguer, È
Gesù che passa, Milano 1982, n. 184.

3 Cfr. Concilio Vaticano II,
Dichiarazione Dignitatis Humanae,
nn. 3 e 4.

4 Giovanni Paolo II, Discorso ai
partecipanti all’Assemblea



Parlamentare dell’OSCE, 10 ottobre
2003, n.1.

5 Cfr. José T. Martín de Agar, Raccolta
di Concordati 1950-1999, Città del
Vaticano 1999, e idem, I Concordati
del 2000, Città del Vaticano, 2001.

6 Benedetto XVI, Angelus, 26
Dicembre 2007.

7 Benedetto XVI, Disc. cit., n. 9.

8 Cfr. Alexis de Tocqueville, La
democrazia in America, I,9.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/lazione-della-
santa-sede-in-favore-della-liberta-

religiosa/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/lazione-della-santa-sede-in-favore-della-liberta-religiosa/
https://opusdei.org/it-it/article/lazione-della-santa-sede-in-favore-della-liberta-religiosa/
https://opusdei.org/it-it/article/lazione-della-santa-sede-in-favore-della-liberta-religiosa/
https://opusdei.org/it-it/article/lazione-della-santa-sede-in-favore-della-liberta-religiosa/

	L'azione della Santa Sede in favore della libertà religiosa

