
opusdei.org

Lavorare bene per
servire gli altri e la
società

In occasione del primo maggio,
festa di san Giuseppe
Lavoratore, proponiamo una
riflessione di Pietro Cum,
Amministratore Delegato e
Direttore Generale di ELIS, sul
senso del lavoro oggi, alla luce
degli insegnamenti della Chiesa
e in particolare del fondatore
dell’Opus Dei, san Josemaría.

01/05/2023



Aveva piovuto a lungo quel 20
novembre 1965, il giorno prima della
visita di san Paolo VI in ELIS. Le
strade erano piene di fango e la
mattina dopo, molti non riuscirono
ad arrivare in tempo
all’inaugurazione. Per fortuna, nei
giorni successivi tutti poterono
leggere ciò che disse il Papa e ancora
oggi quel discorso è di un’attualità
sconcertante. Il Papa vide un’opera
che “sembra la risposta alla
domanda di giovani avviliti e
disoccupati… per farne giovani
allegri, laboriosi e fiduciosi[1]”, e la
benedisse di cuore. Poi, guardandosi
intorno, aggiunse: “qui tutto è Opus
Dei”.

Il lavoro riguarda ciascuno di noi

Forse abbiamo bisogno di tornare a
quel giorno, alle parole di san Paolo
VI, per capire fino in fondo il senso
del lavoro in un’epoca di continuo
cambiamento, di incertezza e nello

https://www.google.com/url?q=https://opusdei.org/it-it/article/quel-giorno-con-paolo-vi/&sa=D&source=editors&ust=1651143296468997&usg=AOvVaw3Yim9-Z-PXcMozPeorlIA1


stesso tempo di grandi opportunità
da cogliere. La festa del Primo
Maggio, del resto, è lì a ricordarci
questo: che la parola “lavoro”
riguarda ciascuno di noi.

Mai come oggi, infatti, il lavoro è
segno di contraddizione, in una
paradossale altalena tra
disoccupazione e aziende che non
trovano personale; tra mestieri che
scompaiono e altri che nascono; tra
ambienti di lavoro eccellenti ed altri
dove ci sentiamo ostaggi; fino a
questa indefinita alternanza tra
ufficio, soggiorno di casa e spazi di
co-working dove ci si guarda intorno
smarriti, chiedendosi come andrà a
finire.

L’unico punto fermo è che il lavoro è
ingrediente essenziale della nostra
vita – san Josemaría scriveva che è
“la prima vocazione dell’uomo” –
perché è sostentamento, relazione
con gli altri, affermazione delle



proprie capacità. E poi, il lavoro
interviene sulla realtà: crea nuove
idee, oggetti e servizi, fino a
trasformare la natura e le persone.
Ha un impatto sul mondo, e lo
cambia dal di dentro. A ben vedere,
si tratta di un tema identitario,
esistenziale. Chiedere a qualcuno che
lavoro faccia, significa quasi sempre
chiedergli chi è. “Sono un medico”,
sarà una delle risposte. “Sono un
insegnante, sono un cuoco”. E
quando si perde il lavoro, non si
perde solo un sostegno economico: si
rompe qualcosa nel nostro modo di
percepirci in relazione alla società.

Le sfide del lavoro oggi

Dalla Rerum Novarum in poi, la
Chiesa ha messo per iscritto alcuni
punti fermi sulla dignità del lavoro e
sull’importanza della sua
santificazione, confluiti poi nella
Dottrina Sociale della Chiesa:
l’importanza di percepire uno



stipendio adeguato, di avere diritto a
ferie e malattia, di partecipare alla
vita pubblica, di avere gli strumenti
per mettere su famiglia[2]. Eppure,
tutto questo troppo spesso non ha
riscontro nella realtà.

Formare persone al lavoro significa
quindi confrontarsi ogni giorno con
quella dimensione etica di rispetto
dei principi di legittimità e dignità
nell’esercizio della professione,
trasmettendola alle nuove
generazioni e tutelandola in ogni sua
forma.

In effetti, il concetto stesso di lavoro
è qualcosa di vivo, che cambia nel
tempo. Oggi, a seguito della
trasformazione tecnologica e digitale
e della globalizzazione della
conoscenza e della competizione, è
sempre più trasversale il bisogno di
nuove competenze, di
specializzazioni che prima non
esistevano. Questo è ciò che chiede il



mercato, eppure la risposta che il
nostro apparato mette sul tavolo è
quanto mai statica: i giovani che
escono dal sistema scolastico e
universitario si affacciano al primo
impiego già in ritardo e non hanno
spesso le competenze per essere
avviati alle nuove professioni. A
questo si aggiunge il dramma degli
adulti, scartati perché ormai inutili:
operai ed impiegati che continuano a
lavorare con le conoscenze che
avevano quando sono stati assunti e
che dopo aver subito una continua
“obsolescenza professionale”,
perdono il lavoro, con poche
speranze di trovarne un altro. Anche
se hanno soltanto poco più di 30
anni, e magari con una famiglia
ancora da mantenere[3].

In Italia, e non solo, è ormai da anni
in crescita il fenomeno dei Neet.
Sono circa 3 milioni i giovani che non
studiano, non lavorano e non
frequentano alcuna formazione. Le



cause vanno ricercate
nell’abbandono scolastico, nelle
scarse opportunità d’impiego dopo il
diploma, ma soprattutto nelle piaghe
del lavoro nero e della malavita
organizzata. Quest’ultima ha
dimostrato di avere una spiccata
capacità di attrarre i ragazzi, facendo
leva su prospettive di status e su
facili guadagni. E se le cause sono
evidenti, altrettanto lo sono gli
effetti: emerge in tanti giovani un
senso di scoraggiamento vago e
generalizzato, che porta a rinunciare
alla costruzione del proprio futuro
professionale per sfiducia nel
sistema, o peggio per sfiducia in sé
stessi e nei propri mezzi. E così, pian
piano, non riescono più ad alzarsi dal
divano.

Nessuno lavora per sé stesso:
riscoprire il senso del lavoro

Come venire a capo di tutto questo?
Credo che una possibile risposta sia



la (ri)scoperta del senso del lavoro, e
quindi in definitiva del valore della
persona.

Il lavoratore e il prodotto del suo
lavoro non sono gli unici protagonisti
sulla scena. Praticamente nessuno,
infatti, lavora da solo e realizza
qualcosa soltanto per sé stesso, così
come nella vita nessuno agisce in
solitudine o può prescindere
dall’impatto delle proprie azioni e
delle proprie scelte sul contesto in
cui vive. Il lavoro passa
necessariamente attraverso le
relazioni, che siano colleghi, clienti,
fornitori non importa. Il perimetro
del lavoro è di fatto un perimetro
sociale.

Ecco allora che il modo in cui lo
viviamo assume un significato
fondamentale. Ogni singolo atto,
decisione o parola, può essere svolto
con passione, generosità, gioia,
rispetto per gli altri o viceversa con



pesantezza, con malagrazia,
lamentandoci. Un luogo di lavoro
assume quindi le qualità di chi lo
frequenta: quando una persona lotta
per vivere alcune “virtù sociali”,
questo si nota e gli altri la cercano, le
chiedono consiglio e aiuto perché
sanno che avranno corrispondenza.

C’è una differenza tra l’alzarsi la
mattina con l’entusiasmo di
trascorrere le ore successive assieme
ai colleghi di lavoro, oppure la pena
di una nuova giornata di stress che
sta per cominciare. Questa differenza
è data dalla temperatura emotiva
delle relazioni tra le persone, che è
alta quando le persone sono portate
a tirare fuori la parte migliore di sé.
Qualche esempio di queste virtù? Il
rispetto e l’attenzione per l’altro,
l’ascolto, l’empatia, la disponibilità, il
mettersi a fianco di chi ha bisogno, la
gentilezza, la generosità e – può
sembrare una cosa da poco, ma
invece vale tanto – il sorriso[4]. Per



chi poi governa un’organizzazione, le
virtù sono anche la magnanimità, la
visione aperta al bene comune e al
contesto sociale in cui la propria
organizzazione opera.

E quindi, tanto dipende da chi
occupa la scena: chi è disposto a
lasciare il centro del palcoscenico per
metterci gli altri – i colleghi di lavoro,
nel nostro caso, ma poi anche la
famiglia, gli amici, il prossimo –
attiva canali di relazione e li riempie
di ciò che fa loro piacere. È come allo
specchio: gli altri riflettono quello
che diamo loro, nel bene e nel male,
e ogni macchia scura o guizzo di luce
torna sempre indietro. E che il
“come” sia più importante del “cosa”,
lo spiegava molto bene san
Josemaría: “Davanti a Dio, nessuna
occupazione è di per sé grande o
piccola. Ogni cosa acquista il valore
dell’Amore con cui viene
compiuta[5]”.



Perché il lavoro?

Per completare questa riflessione,
facciamo adesso un ultimo passo
nella direzione del “perché”, che
riguarda il senso del lavoro e ne
definisce il significato più profondo.
Il quale, ancora una volta, può essere
rivolto verso noi stessi oppure verso
gli altri. Certamente il lavoro è per
noi strumento di identità,
realizzazione, sostegno economico.
Ma sarebbe come correre con una
gamba sola, quella
dell’individualismo. L’altra gamba la
possiamo chiamare in tanti modi, ma
riguarda comunque gli altri e
determina “impatto sociale”. Perché
il nostro lavoro, qualunque esso sia,
fa la differenza. Nel bene e nel
male[6]. Il lavoro cambia la realtà, e se
è orientato al bene, se viene fatto
bene, se vede gli altri come fine e
non come mezzo, allora la cambia in
meglio. Diventa sviluppo personale e
servizio per gli altri[7]. Anzi, il lavoro



è sviluppo, arricchimento e crescita,
proprio quando diventa servizio.
Altrimenti che senso avrebbe
consegnare giornali all’alba, riparare
un motore, calcolare un bilancio,
vendere frigoriferi? Ricorderete
certamente la storia dei tre
spaccapietre[8]…

San Josemaría ha sempre avuto a
cuore i nostri sogni: “sognate –
amava dire – e la realtà supererà i
vostri sogni”. Questo è il mio: che il
lavoro come servizio non sia solo dei
singoli, ma che lo diventi sempre più
anche per le organizzazioni, le
istituzioni, le aziende. Non sono esse
stesse in definitiva strutture di
persone? Non sono luoghi dove il
come e il perché li si tocca
continuamente con mano,
soprattutto quando non ci sono?

Dignità delle persone e bene
comune nel lavoro



Ma per arrivare a tanto, la
rivoluzione questa volta non può
partire dal basso: deve iniziare
dall’alto. I manager, le persone a cui
è affidata la responsabilità di
governare e guidare le
organizzazioni, hanno una doppia
responsabilità: quella di essere
esemplari sul come e di essere
consapevoli del perché. Si è discusso
per anni sul fatto che l’azienda
potesse trasformare il paradigma del
comando e del controllo in un
modello nuovo, incentrato sul senso
di responsabilità delle persone e sul
loro coinvolgimento. Ebbene, questo
momento è arrivato. Ma perché il
cambiamento sia attuabile è
necessario che le organizzazioni
diano vita ad un forte percorso di
trasmissione della mission e dei
propri valori alle persone che ne
fanno parte. La chiave è fare in
modo che ciascuno abbia chiari gli
obiettivi e si identifichi con il
“perché” dell’azienda. Come ha



scritto papa Francesco nella famosa
intervista a Il Sole24Ore[9]: “Si può
dire che agire bene rispettando la
dignità delle persone e perseguendo
il bene comune fa bene all'azienda.
C'è sempre una correlazione tra
azione dell'uomo e impresa, azione
dell'uomo e futuro di un'impresa”.

E dunque, la trasformazione
sostenibile di questo “mondo del
lavoro” che sembra sempre più
ripiegarsi su sé stesso, non può che
(ri)partire dal coinvolgimento delle
persone. E questo potrà avvenire
attraverso i valori realmente vissuti e
la costruzione di relazioni forti,
basate sulla fiducia e rafforzate
dall’orgoglio di svolgere
un’importante missione sociale. Sono
convinto che sia questa una delle
chiavi della ripartenza e che per tutti
noi – che guidiamo o facciamo parte
di strutture organizzate – ci sia un
grande ruolo da giocare e tanto da
imparare, sperimentare e realizzare,



per costruire con coraggio il nuovo
domani che ci attende. Lavorare
bene per servire gli altri e la società:
soltanto così ne vale la pena.

Pietro Cum, Amministratore
Delegato e Direttore Generale di ELIS

[1] San Paolo VI, Omelia, 21.XI.1965.

[2] «[...] se con il lavoro eccessivo o
non conveniente al sesso e all'età, si
reca danno alla sanità dei lavoratori;
in questi casi si deve adoperare,
entro i debiti confini, la forza e
l'autorità delle leggi» (Leone XIII, 
Rerum Novarum, n. 29).

[3] «Non si tratta più semplicemente
del fenomeno dello sfruttamento e
dell’oppressione, ma di qualcosa di
nuovo: con l’esclusione resta colpita,
nella sua stessa radice,
l’appartenenza alla società in cui si

https://www.elis.org/
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/homilies/1965/documents/hf_p-vi_hom_19651121_casal-bruciato.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/it/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html


vive, dal momento che in essa non si
sta nei bassifondi, nella periferia, o
senza potere, bensì si sta fuori. Gli
esclusi non sono “sfruttati” ma
rifiuti, “avanzi”» (Papa Francesco, 
Evangelii Gaudium, n. 53).

[4] «Quella parola ben trovata, la
battuta che non uscì dalla tua bocca;
il sorriso amabile per colui che ti
annoia; quel silenzio davanti a
un'accusa ingiusta; la benevola
conversazione con i seccatori e gli
importuni; quel non dare
importanza, quotidianamente, ai
mille particolari fastidiosi e
impertinenti delle persone che
vivono con te... Tutto questo, con
perseveranza, è davvero solida
mortificazione interiore» (San
Josemaría, Cammino, n. 173).

[5] San Josemaría, Solco, n. 487.

[6] E di male se ne trova ancora
tanto, ad esempio negli ambiti messi
in evidenza dal Catechismo della

https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


Chiesa Cattolica a commento del
Settimo Comandamento (cfr. n.
2409): «commettere frode nel
commercio; pagare salari ingiusti;
alzare i prezzi, speculando
sull'ignoranza o sul bisogno altrui.
Sono pure moralmente illeciti: la
speculazione, con la quale si agisce
per far artificiosamente variare la
stima dei beni, in vista di trarne un
vantaggio a danno di altri; la
corruzione, con la quale si svia il
giudizio di coloro che devono
prendere decisioni in base al diritto;
l'appropriazione e l'uso privato dei
beni sociali di un'impresa; i lavori
eseguiti male, la frode fiscale, la
contraffazione di assegni e di fatture,
le spese eccessive, lo sperpero».

[7] Come scriveva il fondatore
dell’Opus Dei: «Pensate che con il
vostro lavoro professionale svolto
con senso di responsabilità, oltre a
sostenervi economicamente, prestate
un servizio direttissimo allo sviluppo



della società» (San Josemaría, Amici
di Dio, n. 120).

[8] Offriamo una sintesi del racconto
dei tre spaccapietre: durante il
Medioevo, un pellegrino vide degli
uomini che scalpellavano grossi
frammenti di roccia per ricavare
degli squadrati blocchi di pietra da
costruzione. Si avvicinò al primo
degli uomini, domandando: “Che
cosa fai?”. “Non lo vedi?” rispose
l'uomo, sgarbato, senza neanche
sollevare il capo. “Mi sto
ammazzando di fatica”. Il pellegrino
riprese il cammino. S'imbatté presto
in un secondo spaccapietre: “Che
cosa fai?”, chiese anche a lui. “Non lo
vedi? Lavoro da mattino a sera per
mantenere mia moglie e i miei
bambini”, rispose l'uomo. Il
pellegrino riprese a camminare.
Trovò un terzo spaccapietre: “Che
cosa fai?”, gli domandò. “Non lo
vedi?”, rispose l'uomo, “Sto
costruendo una cattedrale”.



[9] Papa Francesco, Intervista a Il
Sole 24 Ore, 7.IX.2018.

Pietro Cum

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/lavorare-bene-
per-servire-gli-altri-e-la-societa-pietro-

cum/ (19/01/2026)

https://www.ilsole24ore.com/art/intervista-papa-francesco-i-soldi-non-si-fanno-i-soldi-ma-il-lavoro-AEf2V5lF
https://www.ilsole24ore.com/art/intervista-papa-francesco-i-soldi-non-si-fanno-i-soldi-ma-il-lavoro-AEf2V5lF
https://opusdei.org/it-it/article/lavorare-bene-per-servire-gli-altri-e-la-societa-pietro-cum/
https://opusdei.org/it-it/article/lavorare-bene-per-servire-gli-altri-e-la-societa-pietro-cum/
https://opusdei.org/it-it/article/lavorare-bene-per-servire-gli-altri-e-la-societa-pietro-cum/
https://opusdei.org/it-it/article/lavorare-bene-per-servire-gli-altri-e-la-societa-pietro-cum/

	Lavorare bene per servire gli altri e la società

