
opusdei.org

La luce della fede
(XIII): L’altra parte
della storia: morte e
risurrezione

Che cosa hanno a che vedere la
morte e la risurrezione di Cristo
con la pienezza di vita che tanto
desideriamo? La morte è l’unico
limite al progresso? Perché è
tanto decisiva la risurrezione di
Gesù? In che cosa consistono il
cielo nuovo e la terra nuova?

07/08/2019



Forse abbiamo visto un film, letto un
libro o anche giocato con un video-
gioco in cui appare l’elisir di lunga
vita. Con questa espressione, coniata
alcuni secoli fa, si cercava di
descrivere la ricerca da parte degli
alchimisti di un medicamento,
chiamato anche “panacea”, che
permettesse all’essere umano di
vivere per sempre. Ai nostri giorni
esiste una corrente di pensiero –
chiamata transumanesimo – che
costituisce una versione aggiornata
di questa aspirazione ed è
caratterizzata dal perseguimento dei
tre grandi obiettivi che
permetterebbero la comparsa di una
umanità perfetta: la super longevità,
la super conoscenza e il super
benessere; in altre parole, la ricerca
della pienezza di vita.

Progresso o morte: limite o punto
di partenza?



Perché dopo tanti secoli di progresso
inseguiamo ancora alcuni obiettivi
che continuano a non essere
raggiunti? È evidente che l’uomo è
un essere insoddisfatto. È colui che,
pur avendo raggiunto un livello di
vita e di felicità che si può
considerare soddisfacente, non si
sente mai del tutto soddisfatto: vuole
conoscere sempre di più, vivere
sempre meglio e farlo per sempre.
Grazie allo sviluppo scientifico e
tecnologico, le conoscenze si sono
ampliate notevolmente, come anche
la possibilità di evitare il dolore o di
combatterlo. Tuttavia, prima o poi,
l’esistenza terrena s’imbatte in un
ostacolo che finora nessun essere
umano è riuscito a oltrepassare: la
morte.

Essa ci appare come una cosa
profondamente ingiusta, qualcosa
che non dovrebbe mai accadere.
Eppure, se c’è una cosa sicura in
questa vita, è che un giorno



moriremo. Il nostro essere tende a
una perfezione che viene troncata
con la morte. Per questo i popoli di
ogni tempo e cultura hanno
elaborato alcuni modi di affrontare
tutto ciò che trascende questa vita,
sviluppando il senso religioso che è
ancorato alla natura umana. I modi
di rappresentarsi l’esistenza di un
aldilà sono molto diversi nel
panorama religioso dell’umanità, e
testimoniano il desiderio umano di
infinito; ma nessuno di essi riesce a
dimostrare di essere l’unico
realmente vero.

In questo ampio orizzonte, il
cristianesimo irrompe con una forza
inusitata: afferma esserci stato un
uomo che ha superato la morte come
limite; che, una volta vinta la morte,
ha ottenuto una vita che dura per
sempre. Quest’uomo è Gesù Cristo.
Ma non basta: afferma pure che Gesù
ha promesso, a coloro che vivano di
lui e seguano il suo esempio, il potere



di partecipare a una nuova esistenza
che vince la morte.

Quando muore una persona amata,
spesso si sentono pronunciare frasi
come questa: «la sua scomparsa
costituisce una perdita». La morte di
un essere umano è ingiusta, perché
ognuno è un essere irripetibile, e
pertanto la sua scomparsa dal
mondo comporta un autentico
impoverimento. Se è così per noi, si
può dire che la morte di Cristo fu
l’avvenimento più ingiusto della
storia, perché la sua vita, quale è
arrivata sino a noi secondo le
testimonianze dell’epoca, mostra una
esemplarità fuori dal comune, che è
stata riconosciuta anche da quanti
hanno del cristianesimo un’opinione
negativa.

Ritornare alle radici

Alcuni testi letterari descrivono
questa ricerca umana come il
tentativo di ritornare a un paradiso



perduto, come suggerisce il titolo
della famosa opera di John Milton.
Con ciò fanno riferimento a diverse
tradizioni che parlano di una
idilliaca epoca iniziale dell’umanità,
che fu troncata da una vicenda che
fece perdere all’uomo l’ immortalità
e la bontà. La storia di alcuni
personaggi della mitologia greca,
come per esempio Achille, suggerisce
che l’uomo, per essere se stesso e non
un elemento indifferenziato nel
mondo divino, deve pagare un
prezzo: l’accettazione della propria
mortalità.

Nel pensiero illuminista appare
spesso il concetto che l’essere umano,
per poter essere se stesso, ha bisogno
di emanciparsi dalla sua origine,
dalla sua dipendenza da Dio o da un
ambiente familiare che fino allora lo
ha protetto. Arrangiarsi da solo vuol
dire perdere la paura di affrontare la
morte. Le promesse di vita dopo la
morte sarebbero, dunque, un ritorno



alle origini felici. Si ricordi che alcuni
classici della letteratura delle più
diverse epoche, dall’Odissea sino al 
Signore degli anelli, sono impostate
sul ritorno dell’eroe a casa.

Si parlava prima della ricerca di una
esistenza permanente, di un
benessere e di una conoscenza
supremi. Ebbene, in realtà la fede
cristiana dice che esattamente questo
era ciò che l’essere umano possedeva
nelle sue origini remote, quando fu
creato da Dio in uno stato di
innocenza, che la dottrina della
Chiesa chiama «giustizia
originale»[1]: oltre che dell’amicizia
con Dio, l’uomo godeva dei doni di
integrità, conoscenza, impassibilità e
immortalità.

Fu il peccato, la disobbedienza a Dio
(cfr. Gn 3, 6), ciò che provocò
l’espulsione dal paradiso, e per
conseguenza la perdita dell’accesso
all’albero della vita (cfr. Gn 3, 22-24).



La Bibbia precisa immediatamente
che la storia primordiale non si
conclude così, in modo tragico, ma
che Dio stesso si preoccupa degli
esseri umani coprendo la loro nudità
con dei vestiti improvvisati (cfr. Gn 3,
21) e promettendo loro un futuro di
redenzione (cfr. Gn 3, 15).

Infatti Gesù Cristo, che si presenta
come «l’ultimo Adamo» (1 Cor 15, 45),
nuovo inizio dell’umanità,
rimanendo nello stesso tempo nella
sua condizione divina, assume la
condizione umana (cfr. Fil 2, 5-11),
con i relativi effetti di mortalità,
sofferenza ed esposizione alla
tentazione, e realizza nella propria
vita il progetto di Dio, in piena
obbedienza al Padre fino alla
donazione della propria vita.

Grazie a questo atto supremo di
amore, vince la morte con la sua
risurrezione, riaprendo le porte del
paradiso agli uomini, che ora



possono accedere nuovamente
all’albero della vita - i sacramenti -, la
cui sorgente e vertice è l’alimento
eucaristico[2]. In Lui, in qualche
modo, il Cielo di Dio, il Paradiso, si
unisce alla terra che noi abitiamo,
mentre aspettiamo la sua promessa
manifestazione gloriosa alla fine dei
tempi[3].

La risurrezione: il mistero di Dio
nel mondo

La fede cristiana, pertanto, parla di
un aldilà che si fa presente nel nostro
aldiquà, di un Cielo che, essendo
promessa di qualcosa di
completamente nuovo, non
assimilabile alle categorie spazio-
temporali del nostro mondo, nello
stesso tempo sarà qualcosa che
risponde a un desiderio profondo
radicato nella nostra natura. È vero
che Gesù, dopo la sua risurrezione, è
asceso ai cieli, da dove ritornerà;
quegli stessi cieli che hanno accolto



Maria, che fu concepita senza
peccato e dunque partecipa in modo
eminente del mistero di suo Figlio;
però è anche vero che questi cieli
non sono altro che il mistero di Dio
che, mentre trascende questo mondo,
rimane completamente al suo
interno, a tal punto che,
paradossalmente, ora Gesù è più
vicino a noi di quando percorreva le
strade della Palestina[4].

Con la sua risurrezione e la sua
promessa Gesù ha introdotto nel
mondo della nostra esperienza,
spesso negativa perché segnata dalle
conseguenze del peccato nella nostra
vita (ignoranza, dolore, morte…), una
speranza nuova, reale, in quanto
l’esistenza e la risurrezione di Gesù
sono avvenute nella nostra storia e,
nello stesso tempo, in qualche modo
la superano, perché le danno accesso
a ciò che sta al di là di essa, nell’altra
parte della storia.



Questa speranza è credibile perché
Gesù ha dato la sua vita, e non c’è
nulla di più credibile a questo mondo
che l’esempio, il quale, essendo
esempio di santità – vale a dire, di
carità –, è assolutamente
incontestabile. «Nessuno ha un
amore più grande di questo: dare la
vita per i propri amici» (Gv 15, 13).
Perciò, dagli inizi del cristianesimo ai
giorni nostri, il martirio costituisce la
più grande dimostrazione della
credibilità e della veracità di una
fede per la quale si è capaci di dare la
vita.

In tal modo si comprende che la vita
eterna promessa da Gesù, per un
verso è già cominciata in questo
mondo per colui che crede e, nello
stesso tempo, riceverà una pienezza
trasfigurante che non riusciamo
ancora a sognare.

«Quelle cose che occhio non vide, né
orecchio udì, né mai entrarono in



cuore di uomo, queste ha preparato
Dio per coloro che lo amano» (1 Cor
2, 9). Se la immaginiamo in base alle
categorie di questo mondo,
potremmo essere invasi dal sospetto
di una vita noiosa che consisterebbe
in «un continuo susseguirsi di giorni
del calendario»[5]. Però non si tratta
di un duplicato di questa vita, ma
piuttosto di un dono sorprendente
per il quale vale la pena
abbandonare la vita, perché amiamo
e ci fidiamo di chi dice che ci farà
felici: «Bene, servo buono e fedele
[...]; prendi parte alla gioia del tuo
padrone» (Mt 25, 21.23).

Quando due persone elaborano un
progetto comune di vita, si
assicurano l’un l’altro che saranno
felici, non perché pensano che l’altra
persona sarà un mezzo per
raggiungere la felicità, ma perché
dedicarsi alla felicità dell’altro sarà
ciò che li farà felici. Non c’è dubbio
che Dio è già felice in quanto



comunione trinitaria di Persone; ma
contemporaneamente vuole renderci
partecipi della sua felicità della quale
già questa esistenza terrena, vissuta
con amore, è una anticipazione.
Proprio per questo sant’Agostino
diceva che «amando il prossimo
pulisci l’occhio per vedere Dio»[6].

Un nuovo cielo e una nuova terra

Per vedere Dio occorre continuare a
essere creature di anima e corpo e,
pertanto, che vi sia una risurrezione
finale in cui, essendo Dio creatore di
tutto, anche la materia, l’universo e i
nostri corpi, trasfigurati, possano
partecipare della gloria divina, a cui
di fatto già partecipa l’umanità di
Cristo, che esiste per sempre in Dio.

Si tratta di una cosa molto
importante per una corretta
interpretazione delle implicazioni
del cristianesimo nella società, nella
storia e nella cultura: «un nuovo
cielo e una nuova terra» (Ap 21, 1)



non saranno qualcosa di
completamente differente, ma in un
modo o nell’altro l’impegno nel
costruire un mondo migliore
accompagnerà l’uomo nell’eternità.

Pertanto, l’uomo è padre di se
stesso[7], in quanto le sue decisioni lo
configurano, e questo vuol dire che
l’eternità si costruisce con il suo
operare in questo mondo, perché le
sue azioni lo modellano. Ecco perché
risusciterà non soltanto un corpo in
un senso puramente materiale, ma
tutto il suo essere con il bagaglio di
tutta la sua storia[8]. Ed ecco perché
appare così appropriato l’invito a
«vivere ogni istante con slancio di
eternità»[9].

Nessun’altra dottrina come quella
della risurrezione suscitò nei primi
secoli l’ironia dei pagani, come capitò
a san Paolo: «ti sentiremo su questo
un’altra volta», «la troppa scienza ti
ha dato al cervello!» (At 17, 32; 26,



24). Eppure il dualismo tra materia e
spirito, che caratterizzava la visione
del mondo dei greci, non offriva
prospettive di salvezza dalla
dimensione materiale, considerata
una fonte del male.

Neppure le teorie, antiche e nuove,
che promettono una reincarnazione
soddisfano perché, pur sembrando
che diano valore alla necessità che la
materia sia presente nel destino
dell’uomo, non rispettano l’identità
reale dell’uomo nell’indissolubile
unione di corpo e anima.

Guardando Cristo si può
comprendere che è ragionevole la
promessa della risurrezione, sebbene
non stia in potere dell’uomo
raggiungerla, perché si tratta di un
puro dono. Perciò il cristianesimo è
una proposta sensata che, senza
risolvere del tutto in questa vita gli
enigmi che circondano l’esistenza,
offre una speranza ragionevole di



una vita imperitura, per la quale vale
la pena seguire Gesù e dare la vita
per Lui.

Santiago Sanz

[1] Cfr. San Giovanni Paolo II, Il
peccato dell’uomo e lo stato di
giustizia originale, Udienza generale,
3-IX-1986.

[2] Cfr. J. Ratzinger, Escatologia.
Morte e vita eterna, Assisi, Cittadella,
2008.

[3] Cfr. S. Hahn, La cena del Cordero.
La Misa, el cielo en la tierra, Rialp,
Madrid 2016.

[4] Cfr. J. Ratzinger / Benedetto XVI, 
Gesù di Nazaret. Dall’ingresso in
Gerusalemme fino alla Risurrezione,
Città del Vaticano, Libreria Editrice
Vaticana, 2011.



[5] Benedetto XVI, Enc. Spe salvi, 30-
XI-2007, n. 12.

[6] Sant’Agostino, In Evangelium
Ioannis Tractatus, 17, 8.

[7] Cfr. San Gregorio di Nissa, De vita
Moysis, 2, 3.

[8] Cfr. R. Guardini, Le cose ultime. La
dottrina cristiana sulla morte, la
purificazione dopo la morte, la
resurrezione, il giudizio e l'eternità,
Vita e Pensiero, 1997.

[9] San Josemaría, Amici di Dio, n.
239.

Letture raccomandate

Benedetto XVI, Enc. Spe salvi, 30-
XI-2007.

R. Guardini, Le cose ultime. La
dottrina cristiana sulla morte, la
purificazione dopo la morte, la
resurrezione, il giudizio e l'eternità,
Vita e Pensiero, 1997.



J. Ratzinger, Escatologia. Morte e vita
eterna, Assisi, Cittadella, 2008.

P. O’Callaghan – J.J. Alviar, Breve y
sencillo curso de escatología, in
www.collationes.org, Roma 2013.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/laltra-parte-
della-storia-morte-e-risurrezione/

(18/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/laltra-parte-della-storia-morte-e-risurrezione/
https://opusdei.org/it-it/article/laltra-parte-della-storia-morte-e-risurrezione/
https://opusdei.org/it-it/article/laltra-parte-della-storia-morte-e-risurrezione/

	La luce della fede (XIII): L’altra parte della storia: morte e risurrezione

