
opusdei.org

La luce della fede
(VII): La vita senza
Dio

Dio è un Padre amorevole che
ha creato l’uomo perché
raggiungesse la felicità. L’uomo,
però, ha disubbidito e ha
preferito se stesso, anziché
l’Amore di Dio.

07/06/2018

Il Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica inizia con questa
domanda: «Qual è il disegno di Dio
per l’uomo?». E risponde: «Dio,



infinitamente perfetto e beato in se
stesso, per un disegno di pura bontà
ha liberamente creato l’uomo per
renderlo partecipe della sua vita
beata»[1]. In altre parole, Dio ha
creato l’uomo perché sia felice e la
via per riuscirci è andare da Lui (cfr. 
Mc 3, 13), partecipare alla sua vita
beata. A questa felicità sono
indirizzati tutti gli insegnamenti di
Gesù: «Questo vi ho detto perché la
mia gioia sia in voi e la vostra gioia
sia piena» (Gv 15, 11). Dio Padre,
come tutti i padri del mondo, vuole
che i suoi figli siano felici.

Questo disegno di Dio, anelito di un
amore totale, è iscritto nel più
profondo del nostro essere: l’uomo
cerca, desidera e persegue la felicità
in tutto il suo agire, e specialmente in
tutti i suoi desideri e i suoi amori.
Ventitré secoli fa Aristotele si era già
reso conto di queste cose e nel primo
capitolo della sua Etica nicomachea
aveva scritto che tutti noi uomini



siamo d’accordo a definire la felicità
come il bene supremo e in base a
questo ordiniamo tutti gli altri beni
(salute, successo, onore, denaro,
piaceri…)[2].

La realtà

In teoria, chiunque sa queste cose e
potrebbe dire: «Io voglio proprio
essere felice». Eppure, ciò non è
affatto facile, perché spesso l’uomo
non riesce a raggiungere la felicità.
Se qualche volta abbiamo avuto
l’esperienza di osservare il volto
delle persone che ci stanno attorno
durante un viaggio in metrò o in
autobus, forse abbiamo individuato
facce segnate dalla tristezza,
dall’angoscia o dal dolore. «Gli
uomini muoiono e non sono felici»,
sentenziava con un certo pessimismo
uno scrittore ateo del XX secolo. E
può darsi che anche noi ci siamo
interrogati interiormente: «Signore,
che cosa succede?».



Il progetto della Creazione includeva
la nostra felicità, ma qualcosa è
andato storto.Il progetto della
Creazione includeva la nostra
felicità, ma qualcosa è andato storto.
Non sempre otteniamo di essere
felici e spesso, forse per questo, non
riusciamo a fare felici gli altri. Non
solo, ma non raramente siamo causa
di sofferenze reciproche,
comportandoci in maniera crudele e
perversa. Anche noi dovremmo
ripetere spesso: «Signore, abbi pietà
del tuo popolo! Signore, perdono per
tanta crudeltà!»[3], come pregava
papa Francesco durante la visita ad
Auschwitz-Birkenau durante la
Giornata Mondiale della Gioventù del
2016. Più tardi, quella stessa sera,
rivolgendosi alla folla dalla finestra
dell’arcivescovado, aggiunse: «Sono
stato ad Auschwitz, a Birkenau.
Quanto dolore, quanta crudeltà!
Com’è possibile che noi uomini,
creati a somiglianza di Dio, siamo
capaci di fare queste cose?».



Che cosa succede? Perché tante
persone non sono felici? Perché
proprio le realtà che promettono
tanta felicità – l’amicizia, i legami
familiari, le relazioni sociali, le cose
create – a volte sono fonte di tanta
insoddisfazione, amarezza e
tristezza? Com’è possibile che noi
uomini siamo capaci di produrre
tanti guai? Le risposte a queste
pungenti e dolorose domande
convergono in un’unica parola: il
peccato.

Un nemico della felicità

Etimologicamente, la parola
«peccato» viene dal latino peccatum,
che significa «delitto, mancanza o
atto colpevole». In greco, la lingua
del Nuovo Testamento, «peccato» si
dice hamartia, che significa «fallire il
traguardo, non centrare il
bersaglio»e si applicava soprattutto
al guerriero che con la sua lancia
falliva il bersaglio. Infine, in ebraico



il termine comune per «peccato» è 
jattá’th, che significa ancheerrare,
nel senso di non raggiungere una
meta, un cammino, un obiettivo o un
bersaglio preciso.

E così, dunque, un primo significato
del peccato è mancare il bersaglio.
Lanciamo una freccia diretta alla
felicità, ma sbagliamo il tiro. In
questo senso il peccato è un errore,
un tragico equivoco e, al tempo
stesso, un inganno: cerchiamo la
felicità dove non c’è (come la fama o
il potere), inciampiamo nel nostro
cammino per raggiungerla (per
esempio, accumulando beni
superflui che impediscono al nostro
cuore di provvedere alle necessità
degli altri) o, peggio ancora,
confondiamo il nostro anelito di
felicità con un amore diverso (come
nel caso di un amore infedele). Però,
dietro al peccato c’è sempre la
ricerca di un bene – reale o
apparente – che pensiamo ci possa



fare felici. Non comprenderemo il
peccato finché non sapremo
individuare l’anelito di felicità
insoddisfatto che lo genera. Nostro
Signore ci ha avvertito: «Dal di
dentro, infatti, cioè dal cuore degli
uomini, escono le intenzioni cattive:
fornicazioni, furti, omicidi, adulteri,
cupidigie, malvagità, inganno,
impudicizia, invidia, calunnia,
superbia, stoltezza» (Mc 7, 21-22).
Alcune volte un impetuoso desiderio
di qualcosa che è peccato è dovuto a
un insufficiente appagamento del
desiderio fondamentale di amore,
che provoca angoscia e tristezza, e al
quale, erroneamente, si pensa di
provvedere in malo modo. Per
esempio, chi si sente poco amato e
manca di vincoli affettivi saldi – con
Dio, con la propria famiglia o con gli
amici – facilmente reagirà con
sfiducia e aggressività, ma anche con
ingiustizia, alle pretese altrui per
proteggerci e mettersi al sicuro; o
cercherà un surrogato di questo



amore in una relazione usa e getta,
nel piacere o nelle cose materiali.

Soltanto l’amore di Dio sazia[4].
Benedetto XVI ne ha parlato in questi
termini: «La felicità è qualcosa che
tutti desideriamo, ma una delle
grandi tragedie di questo mondo è
che così tanti non riescono mai a
trovarla, perché la cercano nei posti
sbagliati. La soluzione è molto
semplice: la vera felicità va cercata in
Dio. Abbiamo bisogno del coraggio di
porre le nostre speranze più
profonde solo in Dio: non nel denaro,
in una carriera, nel successo
mondano, o nelle nostre relazioni
con gli altri, ma in Dio. Egli solo può
soddisfare il bisogno più profondo
del nostro cuore»[5]. Invece, quando
ci dimentichiamo di Lui, compare
facilmente la frustrazione, la
tristezza e la disperazione,
conseguenze di un cuore
insoddisfatto. Perciò è pieno di
significato il consiglio di san



Josemaría: «Non dimenticare,
figliolo, che per te sulla terra c’è solo
un male da temere e, con la grazia
divina, da evitare: il peccato»[6].

L’offesa a Dio, Padre amorevole

Il Compendio del Catechismo
definisce il peccato «un’offesa a Dio,
nella disobbedienza al suo
amore»[7]. Molta gente tuttavia si
chiede: «A Dio importa veramente
quello che io faccio, addirittura
quello che penso? In che modo io
posso arrecare danno a Dio? Forse
Dio può soffrire, può provare dolore?
In che modo io posso offendere Dio,
che è assolutamente trascendente?».

Se per offendere intendiamo causare
un danno, evidentemente Dio non
può essere offeso da nulla di ciò che
facciamo. Niente di ciò che io possa
fare, causa un danno a Dio. Però Dio
è Amore, è un padre pieno d’amore
per i suoi figli e può avere
compassione di noi. Non soltanto, ma



Dio si è fatto uno di noi per prendere
su di sé i nostri peccati e redimerci.
Lo spiegava Benedetto XVI nella sua
seconda enciclica: «Bernardo di
Chiaravalle ha coniato la
meravigliosa espressione: 
Impassibilis est Deus, sed non
incompassibilis – Dio non può patire,
ma può compatire. L'uomo ha per
Dio un valore così grande da essersi
Egli stesso fatto uomo per poter com-
patire con l'uomo, in modo molto
reale, in carne e sangue, come ci
viene mostrato nel racconto della
Passione di Gesù. Da lì in ogni
sofferenza umana è entrato
Qualcuno che condivide la sofferenza
e la sopportazione; da lì si diffonde in
ogni sofferenza la con-solatio, la
consolazione dell'amore partecipe di
Dio»[8]. San Paolo farà uso di una
frase forte per fare riferimento al
mistero di Cristo: «Colui che non
aveva conosciuto peccato, Dio lo
trattò da peccato in nostro favore» (2
Cor 5, 21).



In qualche modo Dio soffre a causa
del nostro peccato in quanto il
peccato stesso danneggia noi. Egli
non è un essere capriccioso che
trasforma in peccato azioni di per sé
indifferenti, e le proibisce perché gli
dimostriamo la nostra obbedienza
evitandole, ma un Padre amorevole
che ci indica quello che ci può
arrecare danno e può impedire la
felicità alla quale siamo chiamati. I
suoi comandamenti si potrebbero
paragonare a un manuale di
istruzioni dell’uomo – è bene tenere
presente che il contenuto di questo
manuale è stato iscritto nella natura
creata dell’uomo ed è rivolto
spontaneamente alla sua coscienza,
senza che sia necessario aprire le
pagine del manuale – per
raggiungere la propria felicità e non
intralciare quella altrui.

Il peccato danneggia l’amore che Dio
ha per noi, quell’amore che vuole
farci felici. In qualche modo, quando



pecchiamo, è come se Dio si
lamentasse tra le lacrime: «Ma che
fai, figlio mio? Non capisci che
questo danneggia te e gli altri miei
figli? Non farlo! Non ingannarti!
Guarda che lì non troverai ciò di cui
senti la mancanza, la felicità, ma
tutto il contrario! Ascoltami!».
Proprio in questo senso si dice che il
peccato «è un’offesa a Dio, nella
disobbedienza al suo amore»[9].
Offendiamo il suo amore, lo
mettiamo in dubbio con le nostre
opere peccaminose.

Bisogna aggiungere che Dio non si
spazientisce mai con noi; non adotta
mai rivalse,neppure quando
pecchiamo. In quei momenti è come
se stesse soffrendo con noi e per noi
in Cristo. Clemente di Alessandria
diceva che «Dio, nel suo grande
amore per gli uomini, difende
l'uomo, come fa l'uccello madre, che
vola sopra l'uccellino caduto dal
nido, e mentre il serpente lo sta



divorando, la madre svolazza
intorno, piangendo i figli diletti (cfr. 
Dt 32, 11). Dio è un padre e cerca la
sua creatura e guarisce la caduta e
scaccia il serpente e riconforta
l'uccellino, e lo esorta a volare di
nuovo verso il nido»[10]. Così è Dio!

Dio è come il padre della parabola
del figlio prodigo, che scruta
l’orizzonte per vedere se il figlio che
ha peccato ritorna (cfr. Lc 15, 11-19).
Il peccato ci allontana da Dio. Però
questo non è vero da parte di Dio, ma
soltanto da parte nostra. Sono
parecchi i passi del Vangelo nei quali
Gesù cerca il colloquio con i
peccatori, e li difende dagli attacchi
degli scribi e dei farisei. Dio non si
allontana da noi, non smette di
amarci. La distanza si crea nel nostro
cuore, prima all’esterno e poi dentro
di noi. Però Dio continua a essere
legato a noi. Siamo noi che ci
chiudiamo al suo amore. E basta un
passo da parte nostra perché la sua



misericordia entri nelle nostre
anime. «Partì e si incamminò verso
suo padre. Quando era ancora
lontano, il padre lo vide e commosso
gli corse incontro, gli si gettò al collo
e lo baciò» (Lc 15, 20). Il peccato è il
nemico numero uno della felicità, ma
può ben poco davanti alla
misericordia di Dio: «Tutti siamo
peccatori. Però Egli ci ama, ci
ama»[11]. Questa è la nostra
speranza.

Un attentato alla solidarietà
umana

Dopo aver parlato dell’offesa a Dio, il 
Compendio aggiunge che il peccato,
ogni peccato, «ferisce la natura
dell’uomo e attenta alla solidarietà
umana»[12]. In realtà i due elementi
sono uniti, perché l’uomo è sociale
per natura. Però fissiamo la nostra
attenzione sulla seconda parte: 
attenta alla solidarietà umana.
Davanti a questa affermazione alcuni



si domandano: «Perché il peccato
personale è cattivo anche quando
non coinvolge altre persone, se non
arreco danno a nessuno?». In realtà
abbiamo già visto che il peccato
danneggia in ogni caso almeno una
persona: me stesso. E proprio per
questo offende Dio. Ma a questo
punto dobbiamo vedere come ogni
peccato, anche il più nascosto, ferisce
l’unità degli esseri umani.

La Genesi descrive come il primo
peccato spezza il filo dell’amicizia
che univa la famiglia umana. Dopo la
caduta, l’uomo e la donna ci vengono
mostrati come se si indicassero
reciprocamente con un dito
accusatore: «La donna che tu mi hai
posto accanto mi ha dato dell’albero
e io ne ho mangiato» (Gn 3, 12), dice
Adamo. La sua relazione, prima
marcata dallo stupore amante, ora
passa sotto il segno del desiderio e
del dominio: «Verso tuo marito sarà
il tuo istinto, ma egli ti



dominerà» (Gn 3, 16), dice Dio a
Eva[13].

San Giovanni Paolo II lo spiegava in
questi termini: «Poiché col peccato
l'uomo rifiuta di sottomettersi a Dio,
anche il suo equilibrio interiore si
rompe e proprio al suo interno
scoppiano contraddizioni e conflitti.
Così lacerato, l'uomo produce quasi
inevitabilmente una lacerazione nel
tessuto dei suoi rapporti con gli altri
uomini e col mondo creato»[14].
Infatti, chi si lascia guidare dai
peccati interni di rancore o di critica,
sta già trattando ingiustamente gli
altri, ed è impossibile che non si
manifesti esternamente nella
omissione dell’amore dovuto al
prossimo o anche in mancanze
esterne di carità verso di lui; chi
commette peccati di impurità, sia
pure interiori, altera la propria
capacità di guardare e, dunque, di
amare, e in realtà sta trattando gli
altri, almeno alcuni, come oggetti e



non come persone; chi,
egoisticamente, pensa soltanto al
proprio beneficio, difficilmente potrà
smettere di commettere ingiustizie e
rovinare il clima di fiducia che deve
condividere con gli altri. In sostanza,
il peccato introduce nell’uomo una
divisione interna, una perdita di
libertà tale che «non di rado fa quello
che non vorrebbe e non fa quello che
vorrebbe. Per cui soffre in se stesso
una divisione, dalla quale
provengono anche tante e così gravi
discordie nella società»[15].

Il peccato semina la divisione nel
cuore degli uomini e si frappone sul
loro cammino, mentre tutti insieme
sono diretti verso la felicità. Davanti
alla sua crudezza potrebbe farsi
strada la tentazione del pessimismo e
della tristezza, soprattutto se
evitassimo di guardare Cristo.
Contemplare il passaggio di Gesù
caricato della Croce, dolorante ma
sereno, fragile ma maestoso, ci colma



di speranza e di ottimismo perché,
per quanto grandi siano le nostre
miserie e i nostri peccati, lì c’è Lui,
che con «la sua caduta ci risolleva,
[con] la sua morte ci risuscita. Alla
nostra recidività nel male, Gesù
risponde con la sua insistenza nel
redimerci, con abbondanza di
perdono. E, perché nessuno disperi,
si rialza faticosamente, abbracciando
la Croce»[16].

José Ángel Brage

[1]Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 1

[2] Cfr. Aristotele, Etica a Nicomaco,
nn. 1095-1097.

[3] Papa Francesco, Visita ad
Auschwitz, 29-VIII-2016.

[4] Cfr. Compendio del Catechismo
della Chiesa Cattolica, n. 361.



[5] Benedetto XVI, Discorso agli
studenti della Residenza Universitaria
Santa Maria di Twickenham, Londra,
17-IX-2010.

[6] San Josemaría, Cammino, n. 386.

[7] Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 392.

[8] Benedetto XVI, Enc. Spe Salvi (30-
XI-2007), n. 39.

[9] Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 392.

[10]Clemente di Alessandria, 
Protréptico, 10.

[11]Papa Francesco, Parole
pronunciate dalla finestra
dell’Arcivescovado di Cracovia
durante la Giornata Mondiale della
Gioventù, 29-VIII-2016.

[12]Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 392.



[13] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 400.

[14]San Giovanni Paolo II, Es. ap. 
Reconciliatio et Paenitentia (2-
XII-1984) n. 15.

[15]Concilio Vaticano II, Cost. past. 
Gaudium et spes (7-XII-1965), n. 10.

[16]San Josemaría, Via Crucis, VII
stazione.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/la-vita-senza-
dio/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/la-vita-senza-dio/
https://opusdei.org/it-it/article/la-vita-senza-dio/
https://opusdei.org/it-it/article/la-vita-senza-dio/

	La luce della fede (VII): La vita senza Dio

