
opusdei.org

La riconoscenza ci
spinge a lottare

Quali sono i veri motivi che
spingono un cristiano? Che cosa
intendiamo quando diciamo
che vogliamo essere migliori?
Questo testo suggerisce che il
Signore stia al centro della
nostra lotta, piuttosto che
essere centrati su noi stessi.

07/01/2019

«Avverrà come di un uomo che,
partendo per un viaggio, chiamò i
suoi servi e consegnò loro i suoi beni.
A uno diede cinque talenti, a un altro



due, a un altro uno, a ciascuno
secondo la sua capacità, e partì» (Mt
25, 14-15). La storia di Gesù sui
talenti ci è molto familiare e, come
tutta la Scrittura, continua a invitarci
a una maggior comprensione della
nostra vita di relazione con Dio.

In sostanza, la parabola parla di un
uomo che affida generosamente gran
parte delle sue ricchezze a tre dei
suoi servi. Nel farlo, non li tratta
come semplici servitori, ma li
coinvolge nei propri affari. Visto in
questo modo, sembra che affidare sia
proprio il verbo adatto: non dà loro
istruzioni dettagliate, né dice loro
esattamente che cosa fare. Lascia le
sue sostanze nelle loro mani. A
giudicare dalla reazione – la
prontezza con la quale si impegnano
a moltiplicare la ricchezza del loro
signore – due di loro lo comprendono
immediatamente. Considerano il
gesto del loro signore come un segno
di fiducia. Potremmo anche dire che



lo vedevano come un gesto di amore,
e per questo cercavano
amorevolmente di dimostrare la loro
gratitudine, benché non avessero
ricevuto particolari esigenze o
condizioni. «Colui che aveva ricevuto
cinque talenti, andò subito a
impiegarli e ne guadagnò altri
cinque» (Mt 25, 16). Nello stesso
modo, quello che aveva avuto i due
talenti ne guadagnò altri due.

L’altro servo, invece, pensa qualcosa
di molto diverso. Ha la sensazione di
venire messo alla prova e, dunque,
non deve fare errori. Per lui è di
somma importanza non prendere
una decisione sbagliata. «Colui che
aveva ricevuto un solo talento, andò
a fare una buca nel terreno e vi
nascose il denaro del suo
padrone» (Mt 25, 18). Teme di
dispiacere il suo signore, nonché le
conseguenze che, chissà, forse
produrrebbe la sua collera. Perciò gli
dice: «Signore, so che sei un uomo



duro, che mieti dove non hai
seminato e raccogli dove non hai
sparso; per paura andai a
nascondere il talento sotterra: ecco
qui il tuo» (Mt 25, 24-25). Siccome è
convinto che il suo signore sia duro e
ingiusto, non capisce che gli si affida
qualcosa. La considera una prova
onerosa e non un’opportunità. Non
volendo fallire la prova, sceglie la
soluzione più sicura possibile
secondo le pertinenze e gli interessi
dell’altra persona. Il risultato è un
atteggiamento freddo e distaccato:
«Ecco qui il tuo» (Mt 25, 25).

Queste due reazioni, tanto differenti,
possono aiutarci a considerare come
noi stiamo rispondendo a ciò che Dio
nostro Padre ci ha affidato: la nostra
vita, la nostra vocazione cristiana.
Entrambe hanno ai suoi occhi un
valore immenso. Ed Egli le ha messe
nelle nostre mani. Di che tipo è la
nostra risposta?



Lottare per riconoscenza, non per
paura

Per i primi due servi della parabola,
la fiducia del loro signore era un
autentico regalo. Sapevano di non
meritarsela, e che dunque non
avevano il diritto di sperare da lui un
simile incarico. In una maniera
nuova, capirono che la relazione con
il loro padrone non si basava sul
successo o l’insuccesso del loro
comportamento, ma sulla sua
valutazione. Al di là di quel che essi
erano di fatto in quel momento, egli
era capace di intuire quello che 
potevano arrivare a essere. Da questo
punto di vista, è facile immaginare il
profondo senso di gratitudine che
sgorgherà dai loro cuori. Ricevere
uno sguardo di speranza è un
autentico dono e la risposta più
naturale a un dono è il desiderio di
ricambiare.



Se non teniamo presente questo,
potremo avere qualche dubbio
sull’importanza della lotta nella
nostra vita cristiana. Se ci sforziamo
di avere successo e meritare così di
essere amati, è molto difficile che la
lotta ci porti a trovare una pace
genuina. Impegnarsi per essere
amato, sia pure inconsciamente, vuol
dire sempre che gli insuccessi e i
rovesci condurranno a un profondo
scoraggiamento o, peggio ancora,
può darsi che l’amarezza invada
l’anima. Invece, basare la nostra lotta
sulla riconoscenza ci aiuta a evitare
questo pericolo.

La parabola suggerisce anche che i
due primi servi ricevettero quel dono
con un senso di missione, una
missione unica e personale. Il
padrone, ci viene detto, diede a
ciascuno «secondo la sua
capacità» (Mt 25, 15). È poco
probabile che quei servitori avessero
qualche esperienza precedente di



investimento e controllo di grandi
somme di denaro. Eppure,
confidando in loro, considerandoli in
base a ciò che sarebbero potuti
diventare, il loro signore li chiamava
di fatto a fare passi avanti, a
impegnarsi per raggiungere ciò che
ancora non erano. In altre parole,
con quel dono affidava loro una
missione del tutto particolare. E dato
che considerarono il dono in questi
termini, furono ispirati e incoraggiati
a essere all’altezza della chiamata.
Considerarono come propri gli affari
del padrone e si sforzarono di
intraprendere qualcosa di cui non
avevano ancora esperienza. Si
lanciarono a imparare, a crescere e a
sfidare se stessi, per gratitudine,
mettendo da parte ogni timore.

Come nella parabola, anche Dio
Padre chiama ognuno di noi in base
a ciò che Egli ritiene che possiamo
arrivare a essere. Questa è la cosa più
importante, quella che vogliamo



scoprire di nuovo nella nostra
orazione: che cosa pensa Dio di noi e
non come ci consideriamo noi stessi.
Vogliamo essere sicuri che il Signore
stia al centro della nostra lotta,
piuttosto che essere centrati su noi
stessi. Proprio perché ho la certezza
dell’atteggiamento di Dio nei miei
confronti, posso dimenticare me
stesso e lanciarmi a far crescere le
ricchezze che mi sono state affidate
per la sua gloria e a beneficio degli
altri. Questa lotta ci porterà a
crescere nella virtù della fede, della
speranza e della carità, e in tutte le
virtù umane che ci permettono di
lavorare a un livello di eccellenza e
di essere davvero amici dei nostri
amici.

La lotta che s’ispira all’esempio di
Gesù

Ognuno di noi anela la pace e la
consolazione, una pausa fra tutti i
nostri impegni. Gesù lo comprende



perfettamente e per questo ci invita:
«Venite a me voi tutti, che siete
affaticati e oppressi, e io vi ristorerò.
Prendete il mio giogo sopra di voi e
imparate da me, che sono mite e
umile di cuore, e troverete ristoro
per le vostre anime. Il mio giogo
infatti è dolce e il mio carico
leggero» (Mt 11, 28-30). Questo riposo
lo godremo pienamente alla fine dei
tempi, quando risusciteremo e tutta
la creazione si riempirà di Dio come
le acque ricoprono il mare (cfr. Is 11,
9). Al momento presente, invece, la
pace e il riposo che Gesù ci offre sono
intimamente legati alla necessità di
prendere il suo giogo e lottare per
ottenerli.

«Se qualcuno vuol venire dietro di
me rinneghi se stesso, prenda la sua
croce e mi segua» (Mc 8, 34). Le
parole di Gesù non sono un requisito
severo, imposto arbitrariamente. Al
contrario, sono fonte d’immensa
consolazione. Cristo va avanti a noi e



prova sulla propria carne le sfide, i
timori e i dolori che nascono in un
mondo segnato dal peccato, quando
si risponde liberamente alla
chiamata del Padre. Gesù non ci
chiede da lontano di lottare, ma è
stato lì prima di noi; ci precede
sempre. «Infatti non abbiamo un
sommo sacerdote che non sappia
compatire le nostre infermità,
essendo stato lui stesso provato in
ogni cosa, come noi, escluso il
peccato. Accostiamoci dunque con
piena fiducia al trono della grazia,
per ricevere misericordia e trovare
grazia ed essere aiutati al momento
opportuno» (Eb 4, 15-16). Il Signore ci
propone cose che Egli stesso ha già
vissuto.

Parlando del modo in cui Simone di
Cirene portò la croce con Gesù, san
Josemaría incoraggia ognuno di noi a
scoprire nella nostra vita come
essere cirenei: «Essere il volontario
Cireneo di Cristo, accompagnare così



da vicino la sua dolente Umanità,
ridotta a un cencio, per un’anima
innamorata non è una disgrazia,
comporta la certezza che Dio è
vicino, e ci benedice con la sua
chiamata»[1]. La scoperta sta nel
fatto che la mia lotta – una lotta che
potrei considerare ingiusta, così
come poté pensarla Simone – la porto
avanti con Gesù. Si tratta di una
unione con Lui nel momento
presente, nello sforzo, e non soltanto
dopo avercela fatta. Accettarla
volontariamente, come conseguenza
inerente al dono della mia vocazione
cristiana, significa aprire la porta
alla scoperta che Gesù stesso si sta
sforzando in me e con me. Pertanto,
«non si porta una croce qualsiasi, si
scopre la Croce di Cristo, con la
consolazione di costatare che è il
Redentore ad offrirsi di portarne il
peso»[2].

Nello stesso tempo il Signore ci invita
anche a costatare i risultati di una



vita che abbraccia la Croce: la
vittoria sul peccato e la morte, e la
sua glorificazione attraverso il Padre.
A causa della Risurrezione, in Gesù
abbiamo una prova assolutamente
inconfutabile del valore che ha
sforzarsi per essere fedeli a ciò che
Dio nostro Padre ci ha affidato. Come
ci dice san Paolo, «il momentaneo,
leggero peso della nostra
tribolazione, ci procura una quantità
smisurata ed eterna di gloria» (2 Cor
4, 17). Insieme a Gesù possiamo
guardare la Croce e vedere non un
dolore inutile e senza senso, ma la
vittoria e la redenzione. In tal modo
saremo capaci di affrontare le sfide e
le difficoltà che necessariamente
sorgono quando tentiamo di seguire
fedelmente Cristo nel suo esempio di
moltiplicare e rendere fruttuoso ciò
che il Padre gli aveva affidato.

La grazia trasfigura la lotta, ma
non la elimina



Forse il servitore che seppellì il
talento si sentì a disagio, e anche
rattristato, per l’impegno che
comportava ciò che vedeva fare ai
suoi compagni. Dopo essersi
paragonato a loro, e magari
sentendosi non adatto a un tale
compito, cercò una via più facile e
sicura. Così scavò una buca e seppellì
il dono che gli era stato affidato,
insieme con tutte le possibilità che ne
derivavano. Questa trama di fondo si
ripete ogni volta che evitiamo
l’impegno e i problemi che comporta
il perseguire obiettivi che valgano la
pena. Non dobbiamo dimenticare
che la lotta e l’impegno nella ricerca
sincera del bene non sono ingiusti né
arbitrari. Fanno parte della natura
stessa della vita, la vita che il Signore
ha santificato. Nel nostro cammino
sulla terra, l’unione con Gesù
avverrà proprio attraverso una lotta
libera e amorevole per crescere nelle
virtù soprannaturali e in quelle
umane. Infatti la grazia non



sostituisce la dinamica propria della
vita umana, ma la unisce a Dio.

Se terremo presente questo, i nostri
sforzi e la nostra lotta non saranno
un’espressione di auto-sufficienza o
di neo-pelagianesimo. Non dobbiamo
dimenticare mai che, come scriveva
san Paolo ai Filippesi, «è Dio che
suscita in voi il volere e l’operare
secondo i suoi benevoli disegni» (Fil
2, 13). La lotta, dunque, non si
oppone all’azione della grazia in noi.
In fondo, la crescita nelle virtù
teologali non è altro che amore –
divino e umano –, mentre la santità è
proprio «la pienezza della carità»[3].

San Josemaría esprime questa stessa
verità teologica dalla prospettiva
dell’orazione: «Poi, mentre parlavi
con il Signore nella tua orazione, hai
compreso con maggiore chiarezza
che la lotta è sinonimo di Amore, e
gli hai chiesto un Amore più grande,
senza paura del combattimento che ti



aspetta, perché lotterai per Lui, con
Lui e in Lui»[4]. Quanto più
cerchiamo di considerare la nostra
lotta come amore, tanto più saremo
presi dal desiderio che questo amore,
questa lotta, aumenti. Supereremo la
tentazione di seppellire ciò che
abbiamo ricevuto con il desiderio di
evitare eventuali disagi e, a tempo
debito, lo investiremo in tutto
l’impegno che necessariamente
questo incarico comporta.

Liberi per crescere, liberi per
imparare

Nella sua lettera pastorale del 9
gennaio, il Padre ci aiuta a
considerare con maggiore profondità
l’intima relazione esistente nella
nostra vita tra libertà e lotta :
«Quanto più liberi siamo, più
possiamo amare. E l’amore è
esigente: “tutto copre, tutto crede,
tutto spera, tutto sopporta” (1 Cor 13,
7)»[5]. Nello stesso tempo, quanto più



amiamo, più ci sentiamo liberi,
anche in momenti difficili o
spiacevoli. «Quanto più intensa è la
nostra carità, più liberi siamo. Ci
comportiamo con libertà di spirito
anche quando, pur non avendo
voglia di fare una certa cosa o
sembrandoci particolarmente
costosa, la facciamo per amore, vale
a dire, non perché ci piaccia ma
perché vogliamo»[6].

Non si tratta di una tecnica per
riuscire a fare quello che non ci piace
fare, cancellare una realtà triste con
le parole ‘amore’ e ‘libertà’. Si tratta
piuttosto di una verità profonda della
nostra anima che ognuno di noi è
invitato a scoprire. Quanto più ci
identifichiamo con il dono che Dio ci
ha concesso, con i nostri talenti e la
nostra missione, più disposti saremo
a lottare, quando è necessario, per
prenderci cura di questo dono e per
coltivarlo. Non ci smuoverà né la
paura, né il peso dell’obbligo, ma la



gratitudine verso Dio e il desiderio di
rispondere al suo Amore. «La fede
nell’amore di Dio per ognuna e per
ognuno di noi (cfr. 1 Gv 4, 16) ci porta
a corrispondere all’amore con
amore. Possiamo amare perché Egli
ci ha amato per primo (cfr. 1 Gv 4,
10). Sapere che l’Amore infinito di
Dio si trova non soltanto all’origine
della nostra esistenza, ma in ogni suo
istante, perché Egli è più intimo a noi
di noi stessi, ci colma di
sicurezza»[7].

Negli ultimi tempi si è lavorato molto
per capire ancora una volta
l’importanza della lotta per lo
sviluppo umano integrale,
soprattutto nell’area del lavoro
professionale e dell’educazione.
«Pensate un momento ai vostri
colleghi che emergono per prestigio
professionale, per onestà, per spirito
di servizio: non dedicano molte ore
al giorno – e anche della notte – al
loro compito? Non abbiamo niente



da imparare da loro?»[8].
Sicuramente possiamo imparare da
loro a lottare meglio, e così essere
liberi per amare di più. Inoltre,
lottano meglio coloro che di solito
hanno una lotta aperta. Non
considerano la loro abilità – i loro 
talenti – come qualcosa di già
definito; come i primi due servi della
parabola di Gesù, ritengono che ciò
che si affida loro sia destinato a
crescere mediante l’impegno e la
lotta. Se seguiamo questo esempio, ci
renderemo conto che la lotta in se
stessa vale la pena: le contrarietà e le
difficoltà non ci appariranno più
degli insuccessi, ma occasioni per
imparare e migliorare; non
considereremo lo sforzo come
qualcosa di negativo, ma come un
segno di progresso; e invece di
sentirci feriti perché si mettono in
evidenza i nostri difetti, avremo
voglia di conoscere i nostri punti
deboli e ricevere il consiglio di altri.



Probabilmente i primi due servi della
parabola credettero che ciò che era
stato loro affidato poteva crescere.
Furono attratti e ispirati dalla fiducia
del loro padrone. Noi possiamo
sentirci ugualmente ispirati,
ugualmente liberi, se scopriamo
ancora una volta che l’amore di Dio
nostro Padre si trova nell’unica
missione che ha affidato a ognuno di
noi. Una missione che richiede
sacrificio e lotta per compierla.

Il Signore ci ha affidato una missione
meravigliosa. Ha voluto contare su di
noi per fare presente il suo Amore
infinito in mezzo al mondo nel quale
viviamo. Perciò, «sapere che Dio ci
aspetta in ogni persona (cfr. Mt 25,
40) e che vuole farsi presente nelle
loro vite anche attraverso di noi, ci
spinge a cercare di dare a piene mani
ciò che abbiamo ricevuto. E nella
nostra vita, figlie e figli miei,
abbiamo ricevuto e riceviamo molto
amore. Darlo a Dio e agli altri è l’atto



che più caratterizza la libertà.
L’amore realizza la libertà, la redime:
le fa trovare la sua origine e il suo
fine, nell’Amore di Dio»[9]. I due
servi che ebbero cura del dono del
loro padrone alla fine scoprirono di
aver ricevuto una ricompensa assai
maggiore di quella che potevano
aver immaginato: «Bene, servo
buono e fedele, [...] sei stato fedele
nel poco, ti darò autorità su molto;
prendi parte alla gioia del tuo
padrone» (Mt 25, 23). Questa è la
felicità che cerchiamo, ed è anche la
felicità che ci tiene compagnia nella
nostra lotta, piena della speranza che
fece esclamare a san Paolo: «Io
ritengo infatti, che le sofferenze del
momento presente non sono
paragonabili alla gloria futura che
dovrà essere rivelata in noi» (Rm 8,
18).

Justin Guillespie



[1] San Josemaría, Amici di Dio, n.
132.

[2]Ibid.

[3] San Josemaría, Solco, n. 739.

[4] Ibid., n. 158.

[5] Del Padre, Lettera pastorale, 9-
I-2018, n. 5.

[6]Ibid.

[7]Ibid, n. 4.

[8] San Josemaría, Amici di Dio, n. 60.

[9] Del Padre, Lettera pastorale, 9-
I-2018, n. 4.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/la-riconoscenza-
ci-spinge-a-lottare/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/la-riconoscenza-ci-spinge-a-lottare/
https://opusdei.org/it-it/article/la-riconoscenza-ci-spinge-a-lottare/
https://opusdei.org/it-it/article/la-riconoscenza-ci-spinge-a-lottare/

	La riconoscenza ci spinge a lottare

