
opusdei.org

La porta dell’umiltà

“Venite a me, che sono mite e
umile di cuore”. Dio si è fatto
piccolo, perché noi possiamo
essere grandi, con la grandezza
vera: l’umiltà di cuore.

10/03/2017

Le Virtù

La facciata della basilica della
Natività a Betlemme lascia
indovinare ancora oggi le tracce
dell’antico portale, che con il tempo
si è ridotto a una porticina di appena
un metro e mezzo di altezza. In tal



modo s’impediva che ci si potesse
entrare a cavallo e si proteggeva il
luogo santo. Le ridotte dimensioni di
questa porta si rivolgono anche al
visitatore odierno: gli dicono, senza
parole, che «dobbiamo chinarci,
andare spiritualmente, per dir così, a
piedi, per poter entrare attraverso il
portale della fede e incontrare un Dio
che è diverso dai nostri pregiudizi e
dalle nostre opinioni: il Dio che si
nasconde nell’umiltà di un bimbo
appena nato»i.

Siamo figli e figlie di Dio

Nella sua seconda enciclica Papa
Francesco ci ricorda uno dei
profondi significati dell’umiltà. Si
tratta di una verità semplice e grande
che corriamo il rischio di
dimenticare troppo facilmente nel
trambusto della vita quotidiana:
«Non siamo Dio»ii. La creazione,
infatti, è il solido punto di partenza
del nostro essere: abbiamo ricevuto



la nostra esistenza da Dio. Se
accettiamo questa verità
fondamentale, ci lasciamo
trasformare dalla grazia divina;
conosciamo allora la realtà, la
perfezioniamo e la offriamo a Dio.
L’amore per il mondo che san
Josemaría ci trasmette, ci induce a
voler migliorare ciò che amiamo, lì
dove ci troviamo e in base alle nostre
possibilità. Al centro di questo
compito immenso si situa l’umiltà,
«che ci aiuta a comprendere, a un
tempo, la nostra miseria e la nostra
grandezza»iii: la miseria, che
sperimentiamo spesso, e la
grandezza di essere, grazie al
battesimo, figlie e figli di Dio in
Cristo.

L’umiltà è «la virtù dei santi e delle
persone piene di Dio, che più
crescono nell’importanza più cresce
in loro la consapevolezza di essere
nulla e di non poter fare nulla senza
la grazia di Dio (cfr Gv 15,8)»iv. Così



sono i bambini piccoli, e così siamo
davanti a Dio. Per questo è bene
ritornare all’essenziale: Dio mi ama.
Quando una persona sa di essere
amata da Dio – un Amore che scopre
nell’amore che gli dimostrano altre
persone – può amare chiunque.

L’umiltà verso gli altri

L’umiltà ci invita ad accettare la
realtà che ci viene data, e in
particolare le persone che ci sono più
vicine per legami familiari, per
vincoli di fede, per la vita stessa.
«Poiché ne abbiamo l’occasione,
operiamo il bene verso tutti,
soprattutto verso i fratelli nella
fede» (Gal 6, 10). L’Apostolo ci
insegna a non stancarci di esercitare
una carità ordinata. Come potremmo
non guardare come fratelli, figli dello
stesso Padre di bontà e di
misericordia, coloro che, come noi,
hanno ricevuto il dono del
battesimo? «L’umiltà ci conduce



quasi per mano a quel modo di
trattare il prossimo, che è il migliore
di tutti: comprendere tutti, saper
convivere con tutti, scusare tutti; non
creare divisioni né barriere;
comportarsi – sempre! – da
strumenti di unità»v.

L’umile dimostra una particolare
sensibilità verso i doni di Dio, sia
nella propria vita sia in quella degli
altri; comprende che ogni persona è
un dono di Dio, e così accoglie tutti,
senza paragoni e senza rivalità:
ognuno è unico agli occhi di Dio e dà
un contributo suo, che gli altri non
possono dare. L’umiltà porta a
rallegrarsi per la gioia degli altri,
perché esistono e valgono. L’umile
impara a essere come gli altri: uno
dei tanti. La famiglia, in questo
senso, ha un ruolo importante: il
bambino si abitua ad avere relazioni,
a parlare e ad ascoltare; tra i fratelli e
le sorelle, non è sempre al centro
dell’attenzione; impara a ringraziare



perché un po’ per volta si rende
conto che le cose costano. Così, con il
tempo, nel momento di un successo
personale, scopre che tante cose sono
state possibili grazie alla dedizione
dei familiari e degli amici, delle
persone che si prendono cura di lui,
dandogli da mangiare e creando un
clima di famiglia. L’umiltà cresce con
la gratitudine, e anche con il
perdono: perdonare, chiedere
perdono, essere perdonato. Chi sono
io, perché mi dicano: “perdonami”?
L’umiltà di chi chiede perdono, pur
essendo forse rivestito di autorità,
appare amabile e contagiosa. Lo è tra
i coniugi, tra i genitori e i figli, tra i
superiori e i collaboratori.

Senza per questo essere un ingenuo,
il cristiano ha una buona
disposizione abituale verso ciò che
viene dal prossimo, perché ogni
persona vale per davvero, ogni
persona conta; ogni forma di
intelligenza, sia più speculativa o



venga dal cuore, dà una luce. La
coscienza della dignità degli altri
evita di cadere «nell’indifferenza che
umilia»vi. Per vocazione, il cristiano è
rivolto agli altri: si apre a loro senza
preoccuparsi eccessivamente se può
apparire ridicolo e se fa brutte
figure. C’è chi intimorisce a furia di
essere timido, invece di comunicare
luce e calore: pensa troppo a se
stesso, a che cosa diranno gli altri…,
forse per un eccessivo senso
dell’onore, o della propria immagine,
tutte cose che possono nascondere
orgoglio e mancanza di semplicità.

Polarizzare l’attenzione su se stesso,
esprimere ripetutamente desideri
troppo concreti e singolari,
enfatizzare problemi di salute più o
meno comuni; o, al contrario,
nascondere in modo esagerato una
malattia di cui gli altri potrebbero
essere informati per aiutarci meglio
con le loro preghiere e il loro
sostegno: sono tutti atteggiamenti



che probabilmente hanno bisogno di
purificazione. L’umiltà si manifesta
anche in una certa flessibilità, nello
sforzo di comunicare quello che
vediamo e sentiamo. «Non puoi
considerarti mortificato se sei
suscettibile, se soddisfi solo il tuo
egoismo, se sopraffai gli altri, se non
sai privarti del superfluo e, a volte,
del necessario; se ti rattristi quando
le cose non si realizzano secondo le
tue previsioni. Sei invece mortificato
se sai farti tutto a tutti, per
guadagnare tutti (1 Cor 9, 22)»vii.

Apprezzare le cose buone e
convivere

«Vi abbiamo suonato il flauto e non
avete ballato, abbiamo cantato un
lamento e non avete pianto» (Mt 11,
17): il Signore si serve di una
canzone o magari di un gioco
popolare per dimostrare come alcuni
suoi contemporanei non lo hanno
saputo riconoscere. Noi siamo



chiamati a scoprire Cristo negli
avvenimenti e nelle persone; tocca a
noi rispettare i modi divini di
operare: Dio crea, libera, riscatta,
perdona, chiama… «Non possiamo
correre il rischio di opporci alla
piena libertà dell’amore con il quale
Dio entra nella vita di ogni
persona»viii.

Per aprirsi agli altri bisogna adattarsi
a loro; per esempio, partecipare a
uno sport collettivo con altri che
hanno una tecnica inferiore; oppure
mettendo da parte una certa
preferenza, per svagarsi con gli altri
come loro preferiscono. Nella
convivenza, la persona umile ama
essere positiva. L’orgoglioso, invece,
tende a sottolineare troppo gli aspetti
negativi. Nella famiglia, nel lavoro,
nella società, l’umiltà permette di
vedere gli altri attraverso le loro
virtù. Chi, invece, tende a parlare
frequentemente delle cose che lo
“innervosiscono” o lo irritano, suole



farlo perché gli manca ampiezza di
vedute, indulgenza, apertura di
mente e di cuore. Forse dovrà
imparare ad amare gli altri con i loro
difetti. Si avvia in tal modo una
pedagogia dell’amore che, a poco a
poco, crea una dinamica irresistibile:
uno si fa più piccolo perché gli altri
crescano. Così è stato con il
precursore: «Egli deve crescere e io
diminuire» (Gv 3, 30), disse il Battista.
Il Verbo si è fatto ancora più piccolo:
«I Padri della Chiesa, nella loro
traduzione greca dell’Antico
Testamento, trovavano una parola
del profeta Isaia, che anche san Paolo
cita per mostrare come le vie nuove
di Dio fossero già preannunciate
nell’Antico Testamento. Lì si leggeva:
“Dio ha reso breve la sua Parola, l’ha
abbreviata” (Is 10,23; Rm 9,28) … Il
Figlio stesso è la Parola, è il Logos: la
Parola eterna si è fatta piccola – così
piccola da entrare in una mangiatoia.
Si è fatta bambino, affinché la Parola
diventi per noi afferrabile»ix.



Gesù Cristo si è messo alla portata di
tutti: sapeva dialogare con i suoi
discepoli, ricorrendo alle parabole,
mettendosi al loro livello – per
esempio, nel risolvere il problema
della tassa da pagare a Cesare, non
ha dubbi nel considerare Pietro
uguale a Lui (cfr. Mt 17, 27)x –, con le
donne, sante o più lontane da Dio,
con i farisei, con Pilato. È importante
riuscire a spogliarsi del proprio
modo di essere per andare verso gli
altri: si sviluppa così, per esempio,
una certa capacità di adattarsi agli
altri, evitando di lasciarsi trascinare
da ossessioni o manie; scoprendo in
ogni persona qualcosa di amabile,
una briciola dell’amore divino;
accontentandosi di essere uno dei
tanti, in armonia con ciò che avviene
in casa nostra o nel paese, anche alla
luce del tempo liturgico, che
scandisce il ritmo della nostra vita di
figli e figlie di Dio. L’umile vive
attento a coloro che gli stanno
attorno. Questo atteggiamento è alla



base della buona educazione e si
manifesta in molti dettagli: non
interrompere una conversazione, un
pranzo o una cena, e ancor meno
l’orazione mentale, per rispondere al
telefono, salvo il caso di vere
urgenze. La carità, alla fine, nasce
nell’humus – terreno fertile –
dell’umiltà: «la carità è paziente, è
benigna la carità; non è invidiosa la
carità, non si vanta, non si gonfia» (1
Cor, 13, 4).

L’umiltà nel lavoro

Nella sua enciclica Laudato si’, il
Papa ricorda che «qualsiasi forma di
lavoro presuppone un’idea sulla
relazione che l’essere umano può o
deve stabilire»xi con persone o cose
che stanno attorno a lui. Il lavoro
offre non poche occasioni di
aumentare l’umiltà.

Se, per esempio, un dirigente si
mostra troppo autoritario, si può
cercare una scusa, pensare che



gravino sulle sue spalle molti pesi, o
semplicemente che abbia dormito
male. Quando un collaboratore
sbaglia, si può correggere l’errore
senza ferire la persona. Rattristarsi
per i successi degli altri denota una
mancanza di umiltà, ma anche di
fede: «Tutto è vostro! Ma voi siete di
Cristo e Cristo è di Dio» (1 Cor 3,
22-23). All’umile niente appare
estraneo: se, per esempio, si impegna
nel migliorare la propria formazione
professionale, a parte il naturale
interesse per la propria
specializzazione, lo fa per offrire agli
altri un servizio migliore. Per far
questo occorre correggere
l’intenzione, ritornare all’obiettivo
soprannaturale, non lasciarsi
trascinare da un ambiente
superficiale o addirittura corrotto,
senza però guardare gli altri dall’alto
in basso. L’umile rifugge dal
perfezionismo, riconosce i propri
limiti e pensa che altri potrebbero
migliorare ciò che egli ha fatto.



L’umile sa correggersi e chiedere
perdono. Quando viene messo in
primo piano, è il riconoscimento
della sua autorità, più che un certo
potere prestabilito, e questo lo fa
considerare un leader.

Dio ci ha chiamati all’esistenza con
un amore gratuito; eppure, qualche
volta ci sembra di dover giustificare
la nostra stessa esistenza. L’anelito di
distinguersi, facendo le cose in modo
diverso, attirando l’attenzione, una
eccessiva preoccupazione di sentirsi
utile e fare bella figura anche nel
servizio, possono essere i sintomi di
una malattia dell’anima, che invitano
a chiedere aiuto e ad accettarlo,
docili alla grazia. «Con uno sguardo
spento verso il bene e un altro più
penetrante verso ciò che lusinga il
proprio io, la volontà tiepida
accumula nell’anima sedimenti e
putredine di egoismo e di superbia
[…], la conversazione insulsa o
incentrata in se stessi, […] quel non



cogitare nisi de se, che si esteriorizza
nel non loqui nisi de se […], si
raffredda la carità e si perde la
vibrazione apostolica»xii. Pensare
molto a se stesso, parlare soltanto di
se stesso… Le persona umile evita di
far convergere la conversazione sulla
sua storia, la sua esperienza, quello
che ha fatto: evita di cercare
continuamente che vengano
riconosciuti i propri meriti. Ben
diverso, invece, è ricordare le
misericordie di Dio e inserire la
propria vita nel disegno della
Provvidenza. Se uno parla di ciò che
ha fatto, è perché l’altro possa
perfezionare la propria storia. Così,
dunque, il testimone di un incontro
personale con Cristo, nel contesto di
un legittimo pudore dell’anima, può
aiutare l’altro a scoprire che Gesù
ama anche lui, lo perdona e lo
divinizza. Che gioia allora! «Sono
amato, quindi esisto»xiii.



Vi sono momenti particolarmente
propizi per rinnovare il desiderio di
umiltà. Per esempio, quando uno
riceve una promozione o inizia un
lavoro che dà una certa visibilità
pubblica. Allora è il momento di
prendere decisioni che rispecchino
uno stile cristiano di lavorare:
considerare questa posizione come
una opportunità che Dio ci dà di
servire ancora di più; di escludere
qualsiasi vantaggio personale
superfluo; di intensificare le nostre
attenzioni ai più deboli, senza farsi
vincere dalla tentazione di
dimenticarli, ora che trattiamo
persone da cui prima eravamo tenuti
lontano. È questo, allora, anche il
momento di dare un esempio di
distacco dai guadagni e dagli onori
inerenti a quell’incarico o a quel
lavoro, di non dar peso ai consensi
che suole ricevere chi comanda e,
invece, rimanere disponibili alle
critiche, che di solito sono più
nascoste e che contengono qualche



segno di verità. Sono molte le
manifestazioni di questa semplicità
nel lavoro: ridere di noi stessi
quando ci sorprendiamo, per
esempio, a controllare se siamo
riusciti bene in una fotografia o se ci
citano in un testo; superare la
tendenza a lasciare la nostra firma in
tutto, o ad ampliare un problema
quando ci è stato chiesto un consiglio
per risolverlo, come se ci dovessero
consultare sempre…

Imparare a sottomettere il giudizio

Nell'ambiente professionale o
familiare, ma anche in quello
ricreativo, si organizzano riunioni in
cui si verifica uno scambio di punti
di vista magari opposti. Siamo
persone che pretendono che gli altri
si adeguino al nostro modo di
pensare? Dovrebbe essere così…,
bisognerebbe fare in questo modo…
L’eccessiva tendenza a insistere sul
proprio punto di vista denota



rigidezza mentale. Non c’è dubbio
che cedere non è cosa automatica,
ma in ogni caso è la prova di
possedere la capacità di
comprendere le situazioni.
Approfittare delle occasioni di
modificare il proprio giudizio è cosa
gradita agli occhi di Dioxiv. Con una
frase lapidaria Benedetto XVI una
volta ha commentato la triste svolta
che si può osservare in Tertulliano
negli ultimi anni di vita: «Quando si
vede soltanto la grandezza del
proprio pensiero, alla fine è proprio
questa grandezza che si perde»xv.

Qualche volta dobbiamo ascoltare
persone più giovani, con
un’esperienza minore, ma che forse
hanno maggiori doti di intelligenza o
di cuore, oppure svolgono funzioni
nelle quali la grazia di Dio li assiste.
A nessuno, sicuramente, piacerebbe
passare per scemo, o per non avere
cuore, ma se ci preoccupa molto ciò
che gli altri pensano di noi, vuol dire



che ci manca l’umiltà. La vita di
Gesù, il Figlio di Dio, è una lezione
infinita per ogni cristiano investito di
una responsabilità che il mondo
giudica alta. Le acclamazioni di
Gerusalemme non fecero
dimenticare al Re dei Re che altri lo
avrebbero crocifisso e di essere il
Servo sofferente (cfr. Gv 12, 12-19).

Il re san Luigi consigliava suo figlio,
in vista di quando sarebbe diventato
re, di non difendere con vivacità la
propria opinione durante le riunioni
del consiglio reale, senza aver prima
ascoltato gli altri: «I membri del tuo
consiglio potrebbero aver timore di
contraddirti, cosa che non conviene
desiderare»xvi. È molto salutare
imparare a non esprimere la propria
opinione con leggerezza, soprattutto
quando non si ha la responsabilità
finale e non si conosce la questione
sino in fondo, oltre a non avere la
grazia di stato e i dati che forse
possiede chi è stato costituito in



autorità. D’altra parte, altrettanto
importante della ponderatezza e
della riflessività è la disposizione a
giudicare con nobiltà e magnanimità:
alcune volte sarà bene esercitare la
prudenza di ascoltare i consiglieri e
cambiare parere, e in ciò appare
chiaramente come l’umiltà e il buon
senso rendono la persona più grande
ed efficace. La prudenza nel giudizio
è favorita dal lavoro di gruppo: fare
gruppo, unire gli sforzi, elaborare un
pensiero e arrivare a una decisione
con gli altri: tutto questo è anche un
esercizio di umiltà e di intelligenza.

L’umiltà del servo inutile

Nelle iniziative pastorali, nelle
parrocchie, nelle associazioni di
beneficenza, nei progetti per aiutare
gli immigrati, spesso le soluzioni dei
problemi non sono evidenti, o
comunque sono diversificate.
L’atteggiamento umile porta a
manifestare la propria opinione, a



dire nella maniera più opportuna se
un punto non appare chiaro e ad
accettare anche un orientamento
diverso dal proprio, confidando nel
fatto che la grazia di Dio assiste
coloro che esercitano la loro
funzione con rettitudine d’intenzione
e si avvalgono dell’aiuto degli esperti
in materia.

È poco noto che la Chiesa cattolica,
grazie a una meravigliosa umiltà
collettiva, è l’istituzione che nel
mondo intero svolge il maggior
numero di iniziative per aiutare i
poveri e i malati. È proprio nel
popolo di Dio, dove convivono
l’umano e il divino, che l’umiltà è
particolarmente necessaria. Com’è
bello aspirare a essere la busta che si
getta via dopo aver letto la lettera, o
l’ago che lascia il filo e scompare una
volta compiuta la missione! Il
Signore ci invita a dire: «Siamo servi
inutili. Abbiamo fatto quanto
dovevamo fare» (Lc 17, 10). Così il



sacerdote avrà l’umiltà di «imparare
a non essere di moda»xvii, di non
cercare di essere sempre al corrente
di tutto, sempre all’avanguardia; a
rifiutare in maniera quasi istintiva il
protagonismo che facilmente induce
una mentalità di proprietario di
anime. A sua volta, il fedele laico, se
è umile, rispetta i ministri del culto
per ciò che rappresentano: non
critica il proprio parroco o i sacerdoti
in generale, ma li aiuta, con
discrezione. I figli di Noè coprirono
la nudità del padre ubriaco (cfr. Gn 9,
23). «Come i buoni figli di Noè, copri
col manto della carità le miserie che
vedi in tuo padre, il Sacerdote»xviii.
San Tommaso Moro applicava questo
racconto anche al Romano Pontefice,
per il quale il popolo cristiano
avrebbe dovuto pregare… invece di
perseguitarlo!xix.

Il tempo è di Dio: fede e umiltà



«La testimonianza della Scrittura è
unanime: la sollecitudine della
divina Provvidenza è concreta e
immediata; essa si prende cura di
tutto, dalle più piccole cose fino ai
grandi eventi del mondo e della
storia. Con forza, i Libri Sacri
affermano la sovranità assoluta di
Dio sul corso degli eventi: “Il nostro
Dio è nei cieli, egli opera tutto ciò che
vuole” (Sal 115, 3); e di Cristo si dice:
“Quando egli apre, nessuno chiude, e
quando chiude, nessuno apre” (Ap 3,
7); “molte sono le idee nella mente
dell’uomo, ma solo il disegno del
Signore resta saldo” (Pro 19, 21)»xx.
La direzione spirituale è un modo
eccellente per trovare il posto che ci
compete in questo scenario. Lo
Spirito Santo agisce con pazienza, e
punta sul passare del tempo: il
consiglio ricevuto deve fare il suo
corso nell’anima. Dio spera
nell’umiltà di un orecchio attento
alla sua voce; allora è possibile trarre
profitto personale dalle omelie



ascoltate nella propria parrocchia,
non soltanto per imparare qualcosa,
ma soprattutto per migliorare:
prendere alcuni appunti durante una
conversazione di formazione o nei
momenti di orazione, al fine di
commentarli dopo con qualcuno che
conosca bene la nostra anima; anche
questo vuol dire riconoscere la voce
dello Spirito Santo.

Fede e umiltà vanno di pari passo:
nel nostro peregrinare verso la
patria celeste è necessario lasciarci
guidare dal Signore, ricorrendo a Lui
e ascoltando la sua Parolaxxi. La
lettura tranquilla dell’Antico e del
Nuovo Testamento, con i commenti
di carattere teologico-spirituale, ci
aiuta a capire che cosa ci dice Dio in
ogni momento, invitandoci alla
conversione: «i miei pensieri non
sono i vostri pensieri, le vostre vie
non sono le mie vie – oracolo del
Signore» (Is 55, 8; cfr. Rm 11, 33).
L’umiltà della fede s’inginocchia



dinanzi a Gesù presente
nell’Eucaristia, adorando il Verbo
incarnato come i pastori a Betlemme.
La stessa cosa è successa a santa
Teresa Benedetta della Croce, Edith
Stein: non ha mai dimenticato la
donna che entrò in una chiesa con la
borsa della spesa e s’inginocchiò per
fare la sua orazione personale, in
intima conversazione con Dioxxii.

L’umiltà porta a vivere un presente
alleggerito di tutto il futuro, perché
noi cristiani siamo persone che
«attendono con amore la sua
manifestazione» (2 Tm 4, 8). Se ci
irritiamo per qualche circostanza
meno favorevole, abbiamo bisogno
di crescere nella fede e nell’umiltà.
«Quando ti abbandonerai sul serio
nel Signore, imparerai a contentarti
di ciò che avviene, e a non perdere la
serenità se le faccende – malgrado tu
abbia messo tutto il tuo impegno e i
mezzi opportuni – non riescono
secondo i tuoi gusti… Perché saranno



“riuscite” come sarà parso
conveniente al Signore»xxiii. In questo
modo si evita un disappunto
esagerato o la tendenza a conservare
nella memoria le umiliazioni: un
figlio di Dio perdona le offese, non
serba rancore, va avantixxiv. E se
qualcuno pensa che l’altro lo ha
offeso, cerca di non ricordare le
offese, non serba rancore: guarda
Gesù, sapendo che «a me, che sono
stato perdonato ancora di più, che
gran debito d’amore rimane!»xxv.
L’umile dice, con san Paolo:
«dimentico del passato e proteso
verso il futuro, corro verso la meta
per arrivare al premio che Dio ci
chiama a ricevere lassù, in Cristo
Gesù» (Fil 3, 13-14).

Questo atteggiamento ci aiuta ad
accettare la malattia e a trasformarla
in un’attività feconda: è una
missione dataci da Dio. Una parte di
questa missione consiste
nell’imparare a rendere possibile che



altri ci possano aiutare a mitigare il
nostro dolore e le eventuali angosce:
lasciarsi assistere, curare, stare in
compagnia, comprova di essersi
abbandonato nelle mani di Gesù, che
si fa presente nei nostri fratelli.
Dobbiamo completare «quello che
manca ai patimenti di Cristo, a
favore del suo corpo che è la
Chiesa» (Col 1, 24).

La consapevolezza di essere deboli ci
convincerà a lasciarci aiutare, a
essere indulgenti con gli altri, a
comprendere la condizione umana, a
evitare sorprese farisaiche. La
debolezza personale apre la nostra
intelligenza e il nostro cuore per
comprendere la debolezza degli altri:
si può salvare l’intenzione, per
esempio, o pensare che una persona
si sia trovata in situazioni molto
difficili da gestire, anche se questo
evidentemente non significa ignorare
la verità, chiamando «il male bene e
il bene male», e cambiando «l’amaro



in dolce e il dolce in amaro» (Is 5, 20).
D’altra parte può succedere a volte
che uno tenda a sottovalutarsi.
Neppure questa bassa autostima,
frequente in molti ambienti, è
salutare, perché non corrisponde alla
verità e taglia le ali a chi è chiamato
a volare alto. Non c’è motivo di
demoralizzarsi: l’umiltà ci deve
convincere ad accettare quello che ci
viene dato, con la profonda
convinzione che le strade per le quali
il Signore vuole condurci sono strade
di misericordia (cfr. Eb 3, 10; Sal 95
[94], 10); ma, per ciò stesso, ci porta
anche a sognare con audacia:
«Sentirsi di terracotta, riparata con
dei punti, è fonte di continua gioia;
significa riconoscersi poca cosa di
fronte a Dio: bambino, figlio. C’è
felicità più grande di quella di colui
che, povero e debole, sa però di
essere figlio di Dio?»xxvi.

Apertura alla Provvidenza



L’uomo e la donna umili sono aperti
all’azione della Provvidenza nel loro
futuro. Non cercano né vogliono
controllare tutto, o avere una
spiegazione per tutto. Rispettano il
mistero della persona umana e
confidano in Dio, anche nei casi in
cui appare incerto il nuovo giorno.
Non tentano di conoscere le segrete
intenzioni divine, né ciò che supera
le loro forze (cfr. Sir 3, 21). Basta loro
la grazia di Dio, perché «la potenza si
manifesta pienamente nella
debolezza» (2 Cor 12, 9). Troviamo
questa grazia nel rapporto con Cristo:
è partecipazione alla sua vita.

Dopo un emozionante
ringraziamento a Dio Padre, Gesù
invita i suoi discepoli di tutti i tempi
ad avvicinarglisi, quia mitis sum et
humilis corde (Mt 11, 29): il Signore è
mite e umile di cuore, e per questo
troveremo in Lui comprensione e
serenità. Ci avviciniamo a Cristo
nell’Eucaristia, al suo Corpo ferito e



risuscitato: in humilitate carnis
assumptae, recita il Prefazio I
dell’Avvento – al suo primo avvento
[Egli viene] nell’umiltà della nostra
natura umana. Tocchiamo con mano
l’ineffabile umiltà di Dio. «Umiltà di
Gesù: a Betlemme, a Nazaret, sul
Calvario… - Ma la sua umiliazione e il
suo annichilimento sono maggiori
nell’Ostia Santissima: più che nella
stalla, che a Nazaret, che sulla
Croce»xxvii. La Vergine Maria ci fa
compagnia affinché possiamo
riceverlo con la stessa umiltà con la
quale ella ricevette suo Figlio Gesù. 
Salve radix, salve porta, ex qua
mundo lux est ortaxxviii: Salve radice,
salve porta, da cui nacque la luce per
illuminare un mondo sommerso
nelle tenebre dell’orgoglio; Gesù
Cristo, Luce da Lucexxix, ci rivela la
misericordia di Dio Padre.

Guillaume Derville

i Benedetto XVI, Omelia, 24-XII-2011.



ii Papa Francesco, Enciclica Laudato
si’ (24-V-2015), n. 67.

iii San Josemaría, Amici di Dio, n. 94.

iv Papa Francesco, Discorso alla
Curia Romana, 21-XII-2015.

v San Josemaría, Amici di Dio, n. 233.

vi Papa Francesco, Bolla 
Misericordiae Vultus (11-IV-2015), n.
15.

vii San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 9.

viii Papa Francesco, Lettera ap. 
Misericordia et misera (30-XI-2016),
n. 2.

ix Benedetto XVI, Es. ap. post-
sinodale Verbum Domini, n. 12.

x Cfr. Guillaume de Saint-Thierry, 
Exposé sur le Cantique des Cantiques,
n. 109, in Sources Chrétiennes 82, 243.



xi Papa Francesco, Enciclica Laudato
si’ (24-V-2015), n. 125.

xii Beato Álvaro del Portillo, Lettera
pastorale, 9-I-1980, n. 31 (citato in
Álvaro del Portillo, Orar. Como sal y
como luz, Planeta, Barcelona 2013, p.
207).

xiii Papa Francesco, Lettera ap. 
Misericordia et misera (30-XI-2016),
n. 16.

xiv Cfr. San Josemaría, Cammino, n.
177.

xv Benedetto XVI, Udienza, 30-
V-2007.

xvi San Luis de Francia, Testamento
spirituale al figlio, il futuro Filippo
III, in Acta Sanctorum Augustii 5
(1868), 546.

xvii San Josemaría, Colloqui, n. 59.

xviii San Josemaría, Cammino, n. 75.



xix Cfr. San Tommaso Moro, 
Responsio ad Lutherum, in The Yale
Edition of The Complete Works of St
Thomas More, vol. 5, p. 142 (CW5,
142/1-4).

xx Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 303.

xxi Cfr. Sagrada Biblia, Traduzione e
note della Facoltà di Teologia
dell’Università di Navarra,
commento al Salmo 95 (94).

xxii Cfr. santa Teresa Benedetta della
Croce (Edith Stein), Aus dem Leben
einer jüdischen Familie. Das Leben
EdithSteins: Kindheit und Jugend,
1965 (ed. completa 1985), p. 362.

xxiii San Josemaría, Solco, n. 860.

xxiv Cfr. Javier Echevarría, Lettera
pastorale, 4-XI-2015, n. 21,

xxv San Josemaría, Forgia, n. 210.



xxvi San Josemaría, Amici di Dio, n.
108.

xxvii San Josemaría, Cammino, n.
533.

xxviii Inno Ave Regina Cælorum.

xxix Cfr. Messale Romano, Credo.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/la-porta-
dellumilta/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/la-porta-dellumilta/
https://opusdei.org/it-it/article/la-porta-dellumilta/
https://opusdei.org/it-it/article/la-porta-dellumilta/

	La porta dell’umiltà

