
opusdei.org

Che cos'è la verità?

Dall'amore della verità di san
Tommaso d'Aquino al magistero
di san Giovanni Paolo II e
Benedetto XVI, la Chiesa da
sempre vede nella passione per
la verità una parte importante
della sua missione.

28/01/2020

“Amò in maniera disinteressata la
verità. Egli la cercò dovunque essa si
potesse manifestare, evidenziando al
massimo la sua universalità. In lui, il
Magistero della Chiesa ha visto e
apprezzato la passione per la verità;



il suo pensiero, proprio perché si
mantenne sempre nell'orizzonte
della verità universale, oggettiva e
trascendente, raggiunse «vette che
l'intelligenza umana non avrebbe
mai potuto pensare” [1].

Queste parole di san Giovanni Paolo
II si riferiscono a san Tommaso di
Aquino e sono un elogio significativo
di un grande santo, ma nello stesso
tempo dimostrano quanto valore dia
la Chiesa al dono dell’intelligenza.

Secondo san Giovanni Paolo II, che a
sua volta si riferisce a san Paolo VI,
“ben a ragione si può chiamare
l’Aquinate 'l’apostolo della verità'.
Proprio perché la cercava senza
riserve, ha saputo riconoscere nel
suo realismo l‘oggettività della
verità. La sua filosofia è
autenticamente la filosofia
dell’essere e non del semplice
apparire” [2].



Lodare la finezza filosofica e
teologica di un santo significa pure
elogiare un determinato
atteggiamento di fronte alla verità:
l’amore, la passione, la ricerca,
l’apertura verso di essa e il saperla
riconoscere.

Parte della missione della Chiesa
consiste nell’accendere e diffondere
nell’animo dei cristiani e di tutti gli
uomini la passione e la tensione
verso la verità. È stato questo un
obiettivo costante del magistero di
san Giovanni Paolo II – ne sono
chiari esempi le encicliche Fides et
ratio o Veritatis splendor - e identico
è l’atteggiamento di Benedetto XVI da
quando, fin dai primi giorni del suo
pontificato, incoraggia tutti a non
lasciarsi vincere dalla mentalità
relativista, che non è che un modo di
rinunciare alla ricerca sulle verità
che danno senso alla vita, con il
conseguente restringimento
dell’orizzonte vitale.



Il relativismo, al quale si riferiva già
alcuni anni fa il cardinal Ratzinger
come al “problema centrale della
fede cristiana"[3] è piuttosto una
posizione di fronte alla vita, che
facilmente prende piede nella
cultura, impregnando le relazioni
sociali tra gli uomini. Non è soltanto
un sistema filosofico o una struttura
dottrinale, bensì uno stile di pensiero
in cui si evita di parlare in termini di
vero o falso, dal momento che non si
riconosce un’esigenza di validità
oggettiva sui giudizi circa realtà che
trascendono quanto ciascuno può
vedere e toccare: Dio, l’anima, e
perfino il più intimo traguardo
dell’amore.

Questo atteggiamento, inoltre,
comporta un modo di fare che
manifesta una perplessità di fondo di
fronte alla realtà: dal momento che
non posso conoscere niente in modo
certo, neppure posso prendere
decisioni che richiedano una



donazione indiscussa e definitiva.
Tutto può cambiare, tutto è
provvisorio.

In fondo, secondo questa posizione, è
talmente imperfetto e relativo ciò
che possiamo conoscere e affermare
sulle realtà divine e su quelle che
riguardano il senso della vita e del
mondo, che le nostre parole non
hanno alcun contenuto di verità.

Con questa prospettiva, qualsiasi
tentativo di sfuggire al metodo di
calcolo e di controllo delle scienze
sperimentali, unica fonte autorizzata
del sapere, appare illusorio, o è
semplicemente giudicato come un
ritorno alla conoscenza
prescientifica, o una restaurazione di
antiche mitologie.

VERITÀ E LIBERTÀ

Il relativismo cerca di imporre
un’impostazione esistenziale: se non
posso giungere a nessuna



conclusione sicura, per lo meno
cerchiamo di stabilire una via – un 
metodo – che mi permetta di ottenere
la maggiore quantità di felicità
possibile nel nostro povero mondo;
una felicità che, per la stessa
dinamica dei fatti – contingenti e
limitati – sarà frammentaria e
insufficiente.

Logicamente, in questo contesto, la
cosa più importante è eludere il
problema della verità: qualsiasi
opinione ha diritto di cittadinanza
nella nostra cultura, purché non
abbia pretese di universalità, o voglia
dare una spiegazione
tendenzialmente completa su Dio e
sul mondo

Così, le verità religiose rimangono in
balìa delle preferenze del momento o
del gusto, ridotte a questioni
opinabili – per alcuni forse
privilegiate, in mezzo al
supermercato di credenze e



congetture confezionate e distribuite
nell’oceano del soprannaturale – e
prive di razionalità, proprio perché
non si possono convalidare secondo i
criteri della scienza sperimentale.

In questo modo, il relativismo
diventa la giustificazione vitale, non
teorica, per condurre un’esistenza 
vivibile in un mondo privo di
spessore. E quale migliore garanzia,
affinché tutti gli uomini possano
mantenere una convivenza pacifica,
di quella di un mondo senza verità?

In molte delle nostre società, un’idea
debole di ragione si è imposta come
base necessaria della democrazia e
della coabitazione: in una società
multiculturale, multietnica e
multireligiosa il difendere l’esistenza
di verità conduce al conflitto e alla
violenza, perché coloro che sono
convinti di tali verità vengono
sospettati di voler imporre – è



fondamentalismo, dicono – ciò che
non è altro che pura opinione.

Invece, curiosamente, accade il
contrario. La mancanza di sensibilità
verso la verità, verso la ricerca di
risposte sulla realtà delle cose e sul
senso della vita, porta con sé la
deformazione, e perfino la
corruzione, dell’idea e
dell’esperienza della libertà.

Non può stupire che il
consolidamento sociale e legale dei
modi di vita conformi al relativismo
abbia sempre il suo fondamento su
di un presunto “diritto di conquista”
da parte della libertà.

Certamente, la libertà politica è stata
una delle grandi conquiste dell’età
moderna. E tuttavia la libertà
nell’uomo non è un assoluto; al
contrario, è strettamente legata, in
primo luogo, alla natura umana.



Se viene svincolata dalla ragione e
dalla totalità dell’uomo, in modo da
essere concepita come un “poter
desiderare tutto” e “mettere in
pratica tutto quanto si desidera”, alla
fine è chiaro che “il proprio desiderio
è l’unica norma delle nostre azioni” 
[4].

Tutti ci rendiamo conto che non ci
muoviamo semplicemente per la
voglia. La realtà stessa ci orienta e ci
suggerisce modi di agire. Nessuno
compra un vasetto di marmellata
solo per il disegno sul barattolo; una
buona padrona di casa prima chiede,
si informa, legge le informazioni
sull'etichetta… e poi sceglie.

Per la scelta – l’esempio è banale, ma
indicativo – esistono delle ragioni: la
percentuale di frutta, la qualità, la
provenienza, se si tratta di prodotti
“biologica”, se è stato aggiunto o no
lo zucchero, ecc. La libertà non è una
potenza senza limiti, ha le sue linee



di demarcazione: è vincolata al bene
integrale dell’uomo, cioè alla sua
verità.

Sembra piuttosto che, sotto l’accusa
di fondamentalismo che si fa a molti
cristiani che vogliono essere coerenti
con la propria fede, si nasconda il
vero fondamentalismo: quello della
debolezza delle convinzioni, molto
più pericoloso per il fatto di celarsi
sotto la maschera della tolleranza.

Ragionando in modo positivo,
bisognerebbe chiarire che questa
accusa cerca di mettere insieme due
piani: quello delle convinzioni
personali circa la verità e quello
della sua realizzazione in campo
politico.

Essere convinti della verità non
implica necessariamente cercare di
imporla agli altri. Pertanto, di fronte
all’accusa di dispotismo, più o meno
implicita, rivolta a chiunque difenda
il valore della verità come un bene



cui la persona non può rinunciare,
bisogna rispondere che il dispotismo
non è prodotto dal riconoscimento di
verità universali e assolute, bensì
dalla mancanza di rispetto della
libertà.

La stima delle idee contrarie, e
soprattutto delle persone che le
enunciano, non nasce dalla
debolezza dei propri principi, né
dall’essere disposti a mettere in
dubbio qualsiasi convinzione; accade
piuttosto il contrario: perché possa
esistere un autentico atteggiamento
di rispetto verso tutti, sono
necessarie alcune verità
universalmente accettate, “non
negoziabili”, a cominciare dal
riconoscimento della dignità di ogni
essere umano, premessa
fondamentale per rispettarne la
libertà.

Quanto più fortemente siamo
convinti di questa verità – che a noi



cristiani sembra così ovvia, in quanto
comprendiamo che tutti gli uomini
sono figli dello stesso Padre –, più
possibile sarà che venga garantito il
rispetto per tutti, compresi coloro
che non condividono questo
principio.

Di fatto, se non si ammette
l’universalità dei diritti umani né la
validità obiettiva che li sostiene – la
dignità di ogni persona –, neppure si
potranno esigere per tutti i cittadini,
e non si potrà limitare pertanto
l’arbitrarietà nell’esercizio del
potere, per cui la stessa democrazia
rimarrà indifesa di fronte ai suoi
stessi abusi.

Il problema del relativismo si trova
nell’intimo dell’uomo stesso, che, per
quanto possa anelare di godere di
un’autonomia senza vincoli né limiti,
desidererà sempre conoscere il senso
della sua vita, aspirazione che è in



stretta corrispondenza con la
domanda su Dio e la salvezza.

Il Signore ha proclamato che non di
solo pane vive l’uomo, ma di ogni
parola che procede dalla bocca di Dio
[5]; il naturale desiderio di sapere e
la fame della parola divina sono
inestinguibili e nessuno potrà farli
scomparire dalla vita umana: Così
sarà della parola uscita dalla mia
bocca: non ritornerà a me senza
effetto, senza aver operato ciò che
desidero e senza aver compiuto ciò
per cui l’ho mandata [6].

RENDERE AMABILE LA VERITÀ

La verità di per sé è amabile e
tuttavia a volte la possiamo
difendere in un modo un po’
antipatico. È vero che alcune verità
risultano scomode per chi le ascolta e
che una vita coerente non è un
cammino facile per nessuno; ma ciò
non toglie che la verità abbia di per



sé una forza di attrazione che non
dobbiamo cercare di nascondere.

Per far notare lo splendore della
verità conviene, in primo luogo, fare
lo sforzo di cercarla, conoscerla e
contemplarla, anche con lo studio e
con la formazione. Se veramente si
ama la verità è più facile
comunicarla con dono di lingue, e
renderla trasparente con la vita.
Parte del servizio alla verità consiste
nel farsi carico delle diverse
situazioni, per trovare i canali
appropriati per trasmetterne la
bellezza e invitare gli altri a cercarla.
È più facile, a volte, usare un tono
negativo piuttosto di conoscere gli
interlocutori per cercare il modo
migliore di spiegare le cose; ma
certamente è molto meno efficace.

Rendere amabile la verità è un
compito molto appropriato per noi
cristiani, perché sappiamo che
amore e verità si identificano.



L’enciclica del Santo Padre è già una
risposta alla sfida che egli stesso
aveva lanciato nei giorni precedenti
alla sua elezione, e in altri scritti
anteriori, in cui – come abbiamo
detto – aveva indicato il relativismo
come “il problema centrale per la
fede”.

Se il relativismo è un atteggiamento
che rifugge dall’incontro con la
verità per timore di perdere la
libertà e la felicità, non sarà la carità
quella che potrà riconciliare verità,
libertà e felicità? “La verità e l’amore
sono identici. Questa proposizione –
compresa in tutta la sua profondità –
è la suprema garanzia della
tolleranza; di una relazione con la
verità la cui unica arma è essa stessa,
e che proprio per questo è l’amore” 
[7].

Il Santo Padre, nei punti iniziali della
sua prima enciclica, pone un
interrogativo che descrive la



posizione difensiva, che hanno molte
persone di fronte alla verità e in
questo caso di alcune verità morali
affermate dalla Chiesa: “La Chiesa –
si chiedono – con i suoi
comandamenti e divieti non ci rende
forse amara la cosa più bella della
vita? Non innalza forse cartelli di
divieto proprio là dove la gioia,
predisposta per noi dal Creatore, ci
offre una felicità che ci fa pregustare
qualcosa del Divino?” [8].

Rendere amabile la verità consiste
proprio nel dimostrare che si trova
maggiore felicità vivendo nella verità
che cercando di eluderla. Quando ti
lanci nell’apostolato, convinciti che si
tratta sempre di rendere felice, molto
felice, la gente: la Verità è inseparabile
dall’autentica gioia[9].

Rendere amabile la verità è una
buona definizione dell’apostolato, in
cui si uniscono amore e verità. Una
verità cruda e priva di carità si



renderà antipatica e perfino
irraggiungibile, perché le verità
decisive per l’esistenza “non si
ottengono solo per via razionale, ma
anche mediante l’abbandono
fiducioso in altre persone, che
possono garantire la certezza e
l’autenticità della verità stessa” [10].

Noi cristiani serviamo la verità
soprattutto quando la uniamo e la
rivestiamo con la carità di Cristo, con
la santità di vita, il che significa, tra
altre cose, saper accogliere tutti.

San Josemaría amava la verità e la
libertà; perciò insegnava che la
verità non si impone, ma si offre: Ti
senti depositario del bene e della
verità assoluta e, pertanto, ti senti
investito di un titolo personale o di un
diritto a sradicare il male ad ogni
costo? Per questa strada non
sistemerai nulla: solo per Amore e con
amore!, ricordando che l’Amore ti ha
perdonato e ti perdona tanto[11].



L’ambiente in cui si impara ad amare
la verità non è un ambiente di
opposizione, di vincitori e vinti.
L’amicizia, la gioia, l’affetto e
l’atteggiamento di servizio
convincono, rimuovono, illuminano,
preparano lo spirito per sfondare i
muri del relativismo che chiudono
l’intelligenza alla considerazione
della verità. “La miglior difesa di Dio
e dell’uomo consiste proprio
nell’amore”[12]. L’ambeinte che
restituisce la fiducia di trovare la
verità e che prepara a riceverla e ad
amarla, è quello della coerenza di
vita.

Anche tra persone che non hanno
conosciuto Cristo non sono mancati
testimoni appassionati e coerenti
della verità. Pensiamo alle
testimonianze che ci sono giunte da
Socrate, uno dei grandi ricercatori
della verità, e che san Giovanni Paolo
II cita nell’enciclica Fides et ratio: le
sue parole, ma soprattutto la sua



posizione di coerenza fino alla
morte, hanno segnato il pensiero
filosofico da più di duemila anni[13].

Molto più a ragione i cristiani
possono testimoniare la Verità non
solo con l’intelligenza, coltivata con
la lettura, lo studio e la riflessione;
ma anche attraverso le virtù che
riflettono Cristo, verità fatta vita.

L’ambiente sociale (…) ha bisogno di
un nuovo modo di vivere e di
propagare la verità eterna del
Vangelo: nelle stesse viscere della
società, del mondo, i figli di Dio
devono brillare per le loro virtù come
lanterne nell’oscurità –quasi lucernae
lucentes in caliginoso loco[14].

Cristo ci ha insegnato la verità su Dio
morendo sulla Croce. I santi hanno
reso credibile che Dio è amore,
donando la vita per amore di Dio e
degli altri. La Chiesa non cessa di
impegnarsi per illuminare il mondo e



allontanarlo dalle tenebre di una vita
senza verità e senza senso.

Articolo originale pubblicato per la
prima volta nel 2006

[1] San Giovanni Paolo II, Lett. Enc. 
Fides et ratio, n. 44.

[2] Ibidem. Cfr. san Paolo VI, Lett.
Apost. Lumen Ecclesiae, 20-XI-1974, 8.

[3] Cfr. J. Ratzinger, Fede, verità e
tolleranza, Siena 2003.

[4] J. Ratzinger, Fede, verità e
tolleranza, Siena 2003.

[5] Mt 4, 4.

[6] Is 55, 11.

[7] J. Ratzinger, Fede, verità e
tolleranza, Siena 2003.



[8] Benedetto XVI, Lett. enc. Deus
caritas est, n. 3.

[9] Solco, n. 185.

[10] San Giovanni Paolo II, Lett. enc. 
Fides et ratio, n. 33.

[11] Solco, n. 824.

[12] Benedetto XVI, Lett. enc. Deus
caritas est, n. 31.

[13] Cfr. San Giovanni Paolo II, Lett.
enc. Fides et ratio, n. 26.

[14] Solco, n. 318.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/la-passione-per-
la-verita/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/la-passione-per-la-verita/
https://opusdei.org/it-it/article/la-passione-per-la-verita/
https://opusdei.org/it-it/article/la-passione-per-la-verita/

	Che cos'è la verità?

