
opusdei.org

La Parola è un dono.
L’altro è un dono

Messaggio di Papa Francesco
per la Quaresima 2017:"La
Quaresima è un tempo propizio
per aprire la porta ad ogni
bisognoso e riconoscere in lui o
in lei il volto di Cristo. Ognuno
di noi ne incontra sul proprio
cammino. Ogni vita che ci viene
incontro è un dono e merita
accoglienza, rispetto, amore."

09/03/2017



MESSAGGIO DEL SANTO PADRE
FRANCESCO PER LA QUARESIMA
2017

La Parola è un dono. L’altro è un
dono

Cari fratelli e sorelle,

la Quaresima è un nuovo inizio, una
strada che conduce verso una meta
sicura: la Pasqua di Risurrezione, la
vittoria di Cristo sulla morte. E
sempre questo tempo ci rivolge un
forte invito alla conversione: il
cristiano è chiamato a tornare a Dio
«con tutto il cuore» (Gl 2,12), per non
accontentarsi di una vita mediocre,
ma crescere nell’amicizia con il
Signore. Gesù è l’amico fedele che
non ci abbandona mai, perché, anche
quando pecchiamo, attende con
pazienza il nostro ritorno a Lui e, con
questa attesa, manifesta la sua
volontà di perdono (cfr Omelia nella
S. Messa, 8 gennaio 2016).



La Quaresima è il momento
favorevole per intensificare la vita
dello spirito attraverso i santi mezzi
che la Chiesa ci offre: il digiuno, la
preghiera e l’elemosina. Alla base di
tutto c’è la Parola di Dio, che in
questo tempo siamo invitati ad
ascoltare e meditare con maggiore
assiduità. In particolare, qui vorrei
soffermarmi sulla parabola
dell’uomo ricco e del povero Lazzaro
(cfr Lc 16,19-31). Lasciamoci ispirare
da questa pagina così significativa,
che ci offre la chiave per
comprendere come agire per
raggiungere la vera felicità e la vita
eterna, esortandoci ad una sincera
conversione.

1. L’altro è un dono

La parabola comincia presentando i
due personaggi principali, ma è il
povero che viene descritto in
maniera più dettagliata: egli si trova
in una condizione disperata e non ha



la forza di risollevarsi, giace alla
porta del ricco e mangia le briciole
che cadono dalla sua tavola, ha
piaghe in tutto il corpo e i cani
vengono a leccarle (cfr vv. 20-21). Il
quadro dunque è cupo, e l’uomo
degradato e umiliato.

La scena risulta ancora più
drammatica se si considera che il
povero si chiama Lazzaro: un nome
carico di promesse, che alla lettera
significa «Dio aiuta». Perciò questo
personaggio non è anonimo, ha tratti
ben precisi e si presenta come un
individuo a cui associare una storia
personale. Mentre per il ricco egli è
come invisibile, per noi diventa noto
e quasi familiare, diventa un volto; e,
come tale, un dono, una ricchezza
inestimabile, un essere voluto,
amato, ricordato da Dio, anche se la
sua concreta condizione è quella di
un rifiuto umano (cfr Omelia nella S.
Messa, 8 gennaio 2016).



Lazzaro ci insegna che l’altro è un
dono. La giusta relazione con le
persone consiste nel riconoscerne
con gratitudine il valore. Anche il
povero alla porta del ricco non è un
fastidioso ingombro, ma un appello a
convertirsi e a cambiare vita. Il
primo invito che ci fa questa
parabola è quello di aprire la porta
del nostro cuore all’altro, perché ogni
persona è un dono, sia il nostro
vicino sia il povero sconosciuto. La
Quaresima è un tempo propizio per
aprire la porta ad ogni bisognoso e
riconoscere in lui o in lei il volto di
Cristo. Ognuno di noi ne incontra sul
proprio cammino. Ogni vita che ci
viene incontro è un dono e merita
accoglienza, rispetto, amore. La
Parola di Dio ci aiuta ad aprire gli
occhi per accogliere la vita e amarla,
soprattutto quando è debole. Ma per
poter fare questo è necessario
prendere sul serio anche quanto il
Vangelo ci rivela a proposito
dell’uomo ricco.



2. Il peccato ci acceca

La parabola è impietosa
nell’evidenziare le contraddizioni in
cui si trova il ricco (cfr v. 19). Questo
personaggio, al contrario del povero
Lazzaro, non ha un nome, è
qualificato solo come “ricco”. La sua
opulenza si manifesta negli abiti che
indossa, di un lusso esagerato. La
porpora infatti era molto pregiata,
più dell’argento e dell’oro, e per
questo era riservato alle divinità (cfr
Ger 10,9) e ai re (cfr Gdc 8,26). Il
bisso era un lino speciale che
contribuiva a dare al portamento un
carattere quasi sacro. Dunque la
ricchezza di quest’uomo è eccessiva,
anche perché esibita ogni giorno, in
modo abitudinario: «Ogni giorno si
dava a lauti banchetti» (v. 19). In lui
si intravede drammaticamente la
corruzione del peccato, che si
realizza in tre momenti successivi:
l’amore per il denaro, la vanità e la



superbia (cfr Omelia nella S. Messa,
20 settembre 2013).

Dice l’apostolo Paolo che «l’avidità
del denaro è la radice di tutti i
mali» (1 Tm 6,10). Essa è il principale
motivo della corruzione e fonte di
invidie, litigi e sospetti. Il denaro può
arrivare a dominarci, così da
diventare un idolo tirannico (cfr
Esort. ap. Evangelii gaudium, 55).
Invece di essere uno strumento al
nostro servizio per compiere il bene
ed esercitare la solidarietà con gli
altri, il denaro può asservire noi e il
mondo intero ad una logica egoistica
che non lascia spazio all’amore e
ostacola la pace.

La parabola ci mostra poi che la
cupidigia del ricco lo rende vanitoso.
La sua personalità si realizza nelle
apparenze, nel far vedere agli altri
ciò che lui può permettersi. Ma
l’apparenza maschera il vuoto
interiore. La sua vita è prigioniera



dell’esteriorità, della dimensione più
superficiale ed effimera
dell’esistenza (cfr ibid., 62).

Il gradino più basso di questo
degrado morale è la superbia.
L’uomo ricco si veste come se fosse
un re, simula il portamento di un dio,
dimenticando di essere
semplicemente un mortale. Per
l’uomo corrotto dall’amore per le
ricchezze non esiste altro che il
proprio io, e per questo le persone
che lo circondano non entrano nel
suo sguardo. Il frutto
dell’attaccamento al denaro è
dunque una sorta di cecità: il ricco
non vede il povero affamato, piagato
e prostrato nella sua umiliazione.

Guardando questo personaggio, si
comprende perché il Vangelo sia così
netto nel condannare l’amore per il
denaro: «Nessuno può servire due
padroni, perché o odierà l’uno e
amerà l’altro, oppure si affezionerà



all’uno e disprezzerà l’altro. Non
potete servire Dio e la ricchezza» (Mt
6,24).

3. La Parola è un dono

Il Vangelo del ricco e del povero
Lazzaro ci aiuta a prepararci bene
alla Pasqua che si avvicina. La
liturgia del Mercoledì delle Ceneri ci
invita a vivere un’esperienza simile a
quella che fa il ricco in maniera
molto drammatica. Il sacerdote,
imponendo le ceneri sul capo, ripete
le parole: «Ricordati che sei polvere e
in polvere tornerai». Il ricco e il
povero, infatti, muoiono entrambi e
la parte principale della parabola si
svolge nell’aldilà. I due personaggi
scoprono improvvisamente che «non
abbiamo portato nulla nel mondo e
nulla possiamo portare via» (1 Tm
6,7).

Anche il nostro sguardo si apre
all’aldilà, dove il ricco ha un lungo
dialogo con Abramo, che chiama



«padre» (Lc 16,24.27), dimostrando di
far parte del popolo di Dio. Questo
particolare rende la sua vita ancora
più contraddittoria, perché finora
non si era detto nulla della sua
relazione con Dio. In effetti, nella sua
vita non c’era posto per Dio, l’unico
suo dio essendo lui stesso.

Solo tra i tormenti dell’aldilà il ricco
riconosce Lazzaro e vorrebbe che il
povero alleviasse le sue sofferenze
con un po’ di acqua. I gesti richiesti a
Lazzaro sono simili a quelli che
avrebbe potuto fare il ricco e che non
ha mai compiuto. Abramo, tuttavia,
gli spiega: «Nella vita tu hai ricevuto i
tuoi beni, e Lazzaro i suoi mali; ma
ora in questo modo lui è consolato, tu
invece sei in mezzo ai tormenti» (v.
25). Nell’aldilà si ristabilisce una
certa equità e i mali della vita
vengono bilanciati dal bene.

La parabola si protrae e così presenta
un messaggio per tutti i cristiani.



Infatti il ricco, che ha dei fratelli
ancora in vita, chiede ad Abramo di
mandare Lazzaro da loro per
ammonirli; ma Abramo risponde:
«Hanno Mosè e i profeti; ascoltino
loro» (v. 29). E di fronte all’obiezione
del ricco, aggiunge: «Se non
ascoltano Mosè e i profeti, non
saranno persuasi neanche se uno
risorgesse dai morti» (v. 31).

In questo modo emerge il vero
problema del ricco: la radice dei suoi
mali è il non prestare ascolto alla
Parola di Dio; questo lo ha portato a
non amare più Dio e quindi a
disprezzare il prossimo. La Parola di
Dio è una forza viva, capace di
suscitare la conversione nel cuore
degli uomini e di orientare
nuovamente la persona a Dio.
Chiudere il cuore al dono di Dio che
parla ha come conseguenza il
chiudere il cuore al dono del fratello.



Cari fratelli e sorelle, la Quaresima è
il tempo favorevole per rinnovarsi
nell’incontro con Cristo vivo nella
sua Parola, nei Sacramenti e nel
prossimo. Il Signore – che nei
quaranta giorni trascorsi nel deserto
ha vinto gli inganni del Tentatore – ci
indica il cammino da seguire. Lo
Spirito Santo ci guidi a compiere un
vero cammino di conversione, per
riscoprire il dono della Parola di Dio,
essere purificati dal peccato che ci
acceca e servire Cristo presente nei
fratelli bisognosi. Incoraggio tutti i
fedeli ad esprimere questo
rinnovamento spirituale anche
partecipando alle Campagne di
Quaresima che molti organismi
ecclesiali, in diverse parti del mondo,
promuovono per far crescere la
cultura dell’incontro nell’unica
famiglia umana. Preghiamo gli uni
per gli altri affinché, partecipi della
vittoria di Cristo, sappiamo aprire le
nostre porte al debole e al povero.



Allora potremo vivere e testimoniare
in pienezza la gioia della Pasqua.

Dal Vaticano, 18 ottobre 2016

Festa di San Luca Evangelista

Francesco

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/la-parola-e-un-
dono-laltro-e-un-dono/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/la-parola-e-un-dono-laltro-e-un-dono/
https://opusdei.org/it-it/article/la-parola-e-un-dono-laltro-e-un-dono/
https://opusdei.org/it-it/article/la-parola-e-un-dono-laltro-e-un-dono/

	La Parola è un dono. L’altro è un dono

