
opusdei.org

La musica che viene
da Dio: canto e
musica nella liturgia

La musica ha sempre occupato
un posto centrale nella liturgia
cristiana. Come il silenzio, è un
linguaggio di cui abbiamo
bisogno per entrare in sintonia
con la bellezza di Dio, per
scoprire la sua presenza. Non
c’è fretta, non ci sono calcoli
che tengono, come ogni volta
che c’è di mezzo l’amore:
cantiamo perché vogliamo
dedicare tempo a Dio.



14/02/2017

«Cantemus Domino, gloriose enim
magnificatus est! Voglio cantare in
onore del Signore: perché ha
mirabilmente trionfato»i. Senza
soluzione di continuità la liturgia
della veglia pasquale unisce questo
canto con il racconto del passaggio di
Israele attraverso il Mar Rosso: la
musica, piena di gioia, nasce
spontanea nel toccare con mano la
vicinanza di Dio. Il portento delle
acque divise diventò, per il Popolo
eletto, l’emblema della vicinanza di
Dio: i salmi la riecheggiano assai
spessoii. Nel tempo della Chiesa,
questo evento ci parla del battesimo,
della Croce, del cielo… Ci parla della
nostra vita e della Vita che Dio ha
preparato per noi sull’altra sponda,
che «non è un semplice abbellimento
di questa vita attuale: essa supera la
nostra immaginazione, perché Dio ci



stupisce continuamente con il suo
amore e con la sua misericordia»iii.

Davanti «al Dio delle sorprese»iv, un
Dio che sempre fa nuove tutte le
cosev, «le parole vengono meno, la
lingua non riesce ad esprimersi;
anche l’intelletto si acquieta. Non si
ragiona, si guarda! E l’anima erompe
ancora una volta in un cantico
nuovo, perché si sente e si sa
ricambiata dallo sguardo amoroso di
Dio, in ogni istante della giornata»vi.
Davanti al Dio che ci sorprende con
le sue novità, sorge spontanea la lode
e l’adorazione: il canto e il silenzio.
L’uno e l’altro sono profondamente
imparentati, perché esprimono ciò
che le semplici parole non riescono a
dire. Perciò la liturgia li riserva per i
momenti più sublimi. «La Chiesa
canta – è stato detto – perché il
parlare non sarebbe sufficiente alla
sua preghiera. – Tu, cristiano – e
cristiano scelto –, devi imparare a
cantare liturgicamente»vii.



Un cantico nuovo

Umanamente irrisolvibile. Così era la
situazione del popolo eletto,
accerchiato tra il Mar Rosso e
l’esercito egiziano. Davanti, la
barriera del mare; alle spalle, la forza
belligerante delle armi. «Il nemico
aveva detto: “Inseguirò,
raggiungerò,spartirò il bottino, se ne
sazierà la mia brama; sfodererò la
spada, li conquisterà la mia
mano”»viii. Così tante volte si viene a
trovare anche la Chiesa, assediata da
quanti vorrebbero cancellarla dalla
faccia della terra, o almeno svuotarla
del suo carattere soprannaturale.

Però Dio è con noi, come era con gli
israeliti. A fronte della impossibilità
umana, brilla la sua gloria in
contrasto con la potenza del Faraone
e dei faraoni della storia: in modo del
tutto inatteso, il mare si ritrae e ci
apre il cammino; poi si chiude di
nuovo davanti al nemico. «Soffiasti



con il tuo alito: il mare li coprì,
sprofondarono come piombo in
acque profonde»ix.

La narrazione sacra non svela i
pensieri di Israele, mentre
attraversavano il mare lungo un
percorso asciutto, con muraglie di
acqua a destra e a sinistra. Soltanto
alla fine la Bibbia volge lo sguardo
verso gli israeliti per mostrare la loro
reazione. «Il popolo temette il
Signore e credette in Lui e nel suo
servo Mosè. Allora Mosè e gli Israeliti
cantarono questo canto al Signore e
dissero: “Voglio cantare in onore del
Signore: perché ha mirabilmente
trionfato”»x: timore e rinnovata fede
in Dio, che trabocca nel primo canto
nuovoxi del quale la Scrittura dà
notizia.

Non conosciamo quella musica.
Nessuno ha potuto conservarla in
qualche modo e neppure la
tradizione orale l’ha fatta arrivare



fino a noi. Però doveva essere
sincera: sgorgava da una profonda
gratitudine, esprimeva un profondo
senso di adorazione. Dovette essere
impressionante: ogni testimone
esterno avrebbe potuto toccare con
la mano la presenza di Dio in quel
canto, come coloro che lo
intonarono.

Dopo questo episodio, gli israeliti
incontreranno altre difficoltà nel
deserto. Prima di tutto, le acque
amare di Mara, che diventavano
dolci in virtù del legno, figura della
Crocexii; poi l’asprezza del deserto del
Sin, che il Signore attenua con la
manna e le quaglie; le acque di
Massa e di Meriba… Dio riusciva
sempre a porre rimedio alle difficoltà
e il popolo riprendeva a cantare. La
speranza era quella di arrivare al
momento in cui tutto sarebbe stato
un canto nuovo.



La venuta di Cristo ha inaugurato la
salvezza definitiva: «La salvezza
appartiene al nostro Dio seduto sul
trono e all’Agnello»xiii. Allora si è
cominciato a intonare il canto nuovo,
che non finirà mai più. Nello stesso
tempo, tuttavia, aspettiamo il
momento in cui esso sarà pieno,
come ce lo presenta l’Apocalissexiv. In
qualche modo la Chiesa è già arrivata
nella terra promessa, ma continua il
suo pellegrinaggio per il deserto:
perciò nella liturgia parla di se stessa
come «peregrinans in terra»xv. In
realtà, “nuovo”, nel linguaggio
biblico, «non indica tanto la novità
esteriore delle parole, quanto la
pienezza finale che contraddistingue
la speranza. Così dunque si canta la
meta della storia, alla fine della quale
la voce del male tacerà […].
Comunque, dopo questo aspetto
negativo si presenta, con uno spazio
molto maggiore, la dimensione
positiva, quella del nuovo mondo
felice che sta per arrivare»xvi.



La musica del cielo

Quando l’Agnello ricevette il libro «i
quattro esseri viventi e i ventiquattro
vegliardi si prostrarono […], avendo
ciascuno un’arpa e coppe d’oro
colme di profumi, che sono le
preghiere dei santi. Cantavano un
canto nuovo»xvii. La Sacra Scrittura,
nella sua sobrietà, non dimentica di
menzionare il canto in cielo. È logico
che lo faccia, perché «Dio non è
solitudine, ma amore glorioso e
gioioso, diffusivo e luminoso»xviii.
L’immaginazione può suggerirci la
musica che accompagnò la Madonna
quando la Trinità Beatissima la
ricevette in cielo. Eserciti di angeli
aspettano la loro Regina che sta per
arrivare in corpo e anima. La musica
è solenne; trabocca di affetto, di
gioia, di un delicato equilibrio della
bellezza. La Madonna appare,
risplendente, e il Figlio, che ha
introdotto l’umanità in seno alla
Trinità, riceve sua Madre.



La liturgia terrena, anche quando
non riusciamo a coglierne tutta la
bellezza, forse per le circostanze
esterne o per la situazione in cui ci
troviamo, è «il culto del tempio
universale che è Cristo Risorto, le cui
braccia sono distese sulla croce per
attirare tutti nell’abbraccio
dell’amore eterno di Dio. È il culto
del cielo aperto»xix. Per questo i
prefazi della Messa terminano
sempre invitando tutti a cantare il 
Sanctus insieme agli angeli e ai santi.
Nel Sanctus la terra e il cielo si
uniscono: «ci associamo pieni di
gratitudine a questo canto di tutti i
secoli, che unisce cielo e terra, angeli
e uomini»xx. «Io acclamo ed esulto
con gli angeli; e non mi riesce
difficile, perché so di essere
circondato da loro, quando celebro la
Santa Messa. Essi adorano la
Trinità»xxi.

È vero, nel racconto dell’annuncio
dell’angelo ai pastori, «Luca non ha



detto che gli angeli hanno cantato.
Egli scrive molto sobriamente:
l’esercito celeste lodava Dio e diceva:
“Gloria a Dio nel più alto dei
cieli…” (Lc 2,13 ss.). Ma da sempre gli
uomini sapevano che il parlare degli
angeli è diverso da quello degli
uomini; che proprio in quella notte
del lieto messaggio esso è stato un
canto in cui la gloria sublime di Dio
ha brillato. Così questo canto degli
angeli è stato percepito fin dall’inizio
come musica proveniente da Dio,
anzi, come invito a unirsi nel canto,
nella gioia del cuore per l’essere
amati da Dio»xxii.

Questo è il quadro nel quale si iscrive
la ricca creatività musicale della
liturgia, che cominciò a svilupparsi
con la preghiera di Israele: lo sforzo
di entrare in sintonia con la bellezza
di Dio, per affacciarci sul cielo. «La
liturgia è tempo di Dio e spazio di
Dio, e noi dobbiamo metterci lì, nel
tempo di Dio, nello spazio di Dio e



non guardare l’orologio. La liturgia è
proprio entrare nel mistero di Dio;
lasciarsi portare al mistero ed essere
nel mistero»xxiii. San Josemaría
scriveva, in questo stesso tono, che
«durante la Santa Messa gli orologi
dovrebbero fermarsi»xxiv: davanti a
Dio non c’è posto per una
impostazione semplicemente
strumentale, pragmatica. «L’apparire
della bellezza, del bello, ci rende lieti
senza che dobbiamo interrogarci
sulla sua utilità. La gloria di Dio,
dalla quale proviene ogni bellezza, fa
esplodere in noi lo stupore e la
gioia»xxv.

Alla portata di tutti

La partecipazione di ciascuno al
canto liturgico manifesta anche
l’affetto, il «senso del mistero»xxvi che
ci induce a mettere tra parentesi i
criteri di efficacia propri di altri
contesti. Senza disattendere le
circostanze professionali e familiari



di tutti, spesso si può dare alla
celebrazione liturgica quel tocco che
aiuta ad adorare Dio in modo
sensibile. Forse in questo andremo
controcorrente rispetto a una cultura
pragmatica della quale anche noi
siamo figli; ma anche così, dando alla
liturgia il suo tempo, con il semplice
splendore della nostra fede portiamo
il mondo a Dio: lo facciamo presente
nella movimentata vita moderna, che
non sa avere tempo per Lui. «Non è
strano che molti cristiani, posati e
persino solenni nella vita di
relazione (non hanno fretta), nelle
loro poco attive attività professionali,
a tavola, nel riposo (neanche in ciò
hanno fretta), si sentano incalzati
dalla fretta e incalzino il Sacerdote,
nella loro ansia di abbreviare, di
affrettare il tempo dedicato al
Sacrificio Santissimo dell’Altare?»xxvii.
La fede «è amore e perciò crea poesia
e crea musica»xxviii: se la nostra fede è
viva, sapremo anche paragonarci in
questo ai primi cristiani, a quelli che



san Paolo incoraggiava a cantare e a
celebrare il Signore con tutto il
cuorexxix.

La musica liturgica, dunque, non è
una questione di sentimentalismo o
di estetismo: è una questione
d’amore, di voler «trattare il Signore
con tenerezza di cuore»xxx, e non «in
una maniera formale e arida, con
una fede priva di vibrazione»xxxi. Così
come sentiremmo la mancanza della
musica in un momento di festa nella
vita, è naturale voler dare questo
rilievo alla liturgia. Alcune volte,
nella celebrazione quotidiana,
basterà un canto breve, di devozione:
Adoro te devote, Ave Maris Stella, 
Rorate Coeli, ecc. Nelle feste, secondo
le preferenze dei fedeli, la musica
sarà più protagonista: si canteranno
alcune parti della Messa – il Gloria, il
Sanctus, ecc. –, magari facendosi
accompagnare dall’organo.



Nel corso dei secoli la Chiesa ha
accumulato una preziosa tradizione
di musica sacra. La novità del culto
cristiano favorì la ricerca di forme
poetiche e musicali nuove che
dimostravano come la preghiera
s’innalzava a livelli inusitati.
«Compete agli uomini cantare Salmi,
ma cantare inni compete agli Angeli
e a quelli che conducono una vita
come quella degli Angeli»xxxii. Così,
nella liturgia romana, il gregoriano si
mette in evidenza come canto
proprioxxxiii, con il quale possiamo
pregare durante la celebrazione della
Santa Messa: per esempio, il Messale
Romano d’altare riporta le note per
poter cantare il Per ipsum alla fine
della preghiera eucaristica, così come
altre preghiere.

Nel grande repertorio di musica
sacra cristiana si trovano canti alla
portata di tutte le sensibilità e
capacità: dalle semplici melodie alle
polifonie complesse. Vi sono anche



canti di fattura più recente che, dalla
propria identità culturale, sanno
offrire musica al mistero di Dio. Sia i
pezzi più tradizionali che quelli
moderni si trovano nei libri
pubblicati e destinati ai fedeli; è
possibile anche compilare delle
raccolte dei canti più adatti a ogni
località.

Questo è un campo promettente
anche per le persone con una
maggiore preparazione musicale:
l’impegno a dedicare la loro
creatività per rendere più luminoso
il culto li farà diventare più generosi
anche con Dio, perché, nel dedicare
questo tempo al Signore e agli altri,
offrono il sacrificio di Abelexxxiv. In
ogni caso, conviene ricordare almeno
l’entusiasmo con cui uno prepara,
per esempio, la festa del proprio
compleanno; conviene imparare
alcuni canti che fanno parte della
cultura cristiana, ed esprimere così
un’autentica sensibilità liturgica e



favorire la preghiera. Nella liturgia
stiamo con Dio, e a Dio piace che
cantiamo, perché a volte parlare non
basta.

Il linguaggio dell’adorazione

La musica, nella liturgia, non è un
semplice accompagnamento o un
ornamento; non è neppure
l’interpretazione di un tema religioso
che richiama l’attenzione su se
stesso: nell’uno e nell’altro caso la
musica fluirebbe parallelamente alla
celebrazione, mentre, invece,
dovrebbe essere una stessa cosa con
essaxxxv. La vera musica liturgica è
essa stessa preghiera, è essa stessa
liturgia; non ci distrae, non si limita a
darci una gioia sensibile o un piacere
estetico: ci aiuta a raccoglierci, ci
introduce nel mistero di Dio. Ci porta
all’adorazione, che ha nel silenzio
uno dei suoi linguaggi privilegiati: «Il
silenzio – ci ricorda il Papa – è la
nube che copre il mistero»xxxvi. Se la



musica è di Dio, non entrerà in
competizione con il silenzio: ci
porterà verso il silenzio vero, quello
del cuore.

Gli istanti di silenzio che la liturgia
prevede – prima di iniziare la Messa,
all’atto penitenziale, nei memento,
alla consacrazione, ecc. – sono un
invito a raccoglierci in adorazione. Ci
preparano al momento della
comunione, perché «per comunicare
veramente con un’altra persona devo
conoscerla, saper stare in silenzio
vicino a lei, ascoltarla, guardarla con
amore. Il vero amore e la vera
amicizia vivono sempre di questa
reciprocità di sguardi, di silenzi
intensi, eloquenti, pieni di rispetto e
di venerazione, così che l’incontro sia
vissuto profondamente, in modo
personale e non superficiale»xxxvii.

«Tu, io, adoriamo il Signore?», ci
domanda il Papa, guidandoci verso il
centro più intimo della liturgia, che



sarà il nostro cielo. «Andiamo da Dio
solo per chiedere, per ringraziare, o
andiamo da Lui anche per adorarlo?
Che cosa vuol dire allora adorare
Dio? Significa imparare a stare con
Lui, a fermarci a dialogare con Lui,
sentendo che la sua presenza è la più
vera, la più buona, la più importante
di tutte […]; adorare il Signore vuol
dire che siamo convinti davanti a Lui
che è il solo Dio, il Dio della nostra
vita, il Dio della nostra storia»xxxviii.

Carlos Ayxelà

i Es 15, 1.

ii  Cfr. Sal 65 (66): 77 (78): 105 (106);
135 (136).

iii  Papa Francesco, Angelus, 10-
XI-2013.

iv  Papa Francesco, Omelia a Santa
Marta, 20-I-2014.

v  Cfr. Ap 21, 5.



vi  San Josemaría, Amici di Dio, n.
307.

vii  San Josemaría, Cammino, n. 523.

viii Es 15, 9.

ix Es 15, 10.

x Es 14, 31 – 15, 1.

xi  Cfr. Sal 32 (33); 39 (40); 95 (96); 97
(98); 143 (144). 149.

xii  Cfr. Es 15, 22-25.

xiii Ap 7, 10.

xiv Ap 5, 9-10; 14, 3.

xv Messale Romano, Preghiera
Eucaristica III.

xvi  Benedetto XVI, Udienza, 26-
I-2006. Cfr. Sal 143 (144).

xvii Ap 5, 8-9.



xviii  Benedetto XVI, Omelia, 19-
II-2012.

xix  Benedetto XVI, Udienza, 3-
X-2012.

xx  Benedetto XVI, Omelia, 24-
XII-2010.

xxi  San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 89.

xxii  Benedetto XVI, Omelia, 24-
XII-2010.

xxiii  Papa Francesco, Omelia, 10-
II-2014.

xxiv  San Josemaría, Forgia, n. 436.

xxv  Benedetto XVI, Omelia, 24-
XII-2010.

xxvi  San Giovanni Paolo II, Enc. 
Ecclesia de Eucharistia, 17-IV-2003, n.
49.



xxvii  San Josemaría, Cammino, n.
530.

xxviii  Benedetto XVI, Udienza, 21-
V-2008.

xxix  Cfr. Ef 5, 19; Col 3, 17.

xxx  San Josemaría, Amici di Dio, n.
167.

xxxi  San Josemaría, Forgia, n. 930.

xxxii  Origene, Sel. in psalmos, in Sal
119 (118), 71.

xxxiii  Cfr. Conc. Vaticano II, Cost. 
Sacrosanctum concilium (4-XII-1963),
n. 116.

xxxiv  Cfr. Messale Romano,
Preghiera Eucaristica I; cfr. Gn 4, 4.

xxxv  Cfr. Conc. Vaticano II, Cost. 
Sacrosanctum concilium (4-XII-1963),
n. 112.



xxxvi  Papa Francesco, Omelia a
Santa Marta, 20-XII-2014.

xxxvii  Benedetto XVI, Omelia, 7-
VI-2012.

xxxviii  Papa Francesco, Omelia, 14-
IV-2013.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/la-musica-che-
viene-da-dio-canto-e-musica-nella-li/

(16/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/la-musica-che-viene-da-dio-canto-e-musica-nella-li/
https://opusdei.org/it-it/article/la-musica-che-viene-da-dio-canto-e-musica-nella-li/
https://opusdei.org/it-it/article/la-musica-che-viene-da-dio-canto-e-musica-nella-li/

	La musica che viene da Dio: canto e musica nella liturgia

