
opusdei.org

La funzione
dell’impresa nella
società

“L’impresa è una comunità di
persone al servizio di altre
persone all’interno di una
società di persone”. Lo ha
ricordato, mons. Fernando
Ocáriz, Gran Cancelliere
dell’Università di Navarra,
durante una visita al campus
dello IESE Business School di
Barcellona per partecipare al
congresso accademico
“L’impresa e le sue
responsabilità sociali”.



30/07/2019

Partecipare a questo Congresso, che
chiude i festeggiamenti del
sessantesimo anniversario dello
IESE. è anzitutto per me motivo di
gioia e occasione per manifestare,
ancora una volta, la mia gratitudine
a san Josemaría Escrivá, che è stato
strumento di Dio nel promuovere
questa iniziativa. La mia gratitudine
va anche a tutte le persone che
hanno contribuito nel passato, e a voi
che contribuite ora a fare di questa
iniziativa una scuola di prestigio e di
risonanza, a riprova del servizio che
essa presta alla società.

Oggi, nel fare gli auguri allo IESE,
estendo i miei auguri anche a tutte le
scuole che ne seguono l’esempio,
portando i suoi messaggi in tutto il
mondo, ognuna con le peculiarità
suggerite dalla loro posizione



geografica e sociale, e con la
configurazione che, liberamente e
responsabilmente, le diedero i loro
fondatori e oggi continuano a dare i
rispettivi dirigenti, i professori e gli
impiegati, una rappresentanza dei
quali è qui con noi. Mi unisco in
modo particolare ad alcune parole
trasmesse allo IESE dal precedente
prelato dell’Opus Dei, monsignor
Javier Echevarría, riferendosi al
lavoro che si compie nello IESE e nei
centri che s’ispirano al modo di fare
dello IESE: “È ampiamente
dimostrato che questo è un lavoro
assolutamente indispensabile
nell’attuale contesto storico e lo sarà
sempre. Infatti, anche in questo
settore dell’attività professionale, i
cristiani debbono essere e
comportarsi come sale della terra e
luce del mondo (cfr. Mt 5, 13-14)”[1].

Le origini dello IESE



Sessanta anni sono già un’età
considerevole, anche per una
istituzione accademica destinata a
durare nel tempo, senza che ciò
significhi ripetere in modo monotono
le stesse cose nel corso del tempo. Da
quel primo programma di
formazione di dirigenti che ebbe
inizio nel novembre del 1958, lo IESE
è stato sottoposto a notevoli
cambiamenti. Alcuni si possono
apprezzare negli edifici e nelle
risorse materiali, nella struttura,
nelle persone, nelle strategie e nelle
politiche, e si sono tradotti in risultati
di crescita professionale, umana e
sociale per le donne e gli uomini che
a migliaia sono passati dalle sue aule
e hanno tratto beneficio dalla
profonda e feconda impronta che lo
IESE ha lasciato nella società.

Ciò che mosse il fondatore dell’Opus
Dei a promuovere la creazione dello
IESE fu, esattamente, il desiderio di
lasciare questa impronta nella



società. Il professor Francisco Ponz,
che fu rettore dell’Università di
Navarra e che visse a Barcellona
negli anni quaranta, raccontava che
nei suoi viaggi a Barcellona in quegli
anni san Josemaría “qualche volta
parlava dell’interesse apostolico di
migliorare la formazione e la vita
cristiana di tante persone che in
Catalogna erano occupate a dirigere
imprese di ogni tipo [...]. Sottolineava
l’importanza spirituale e sociale del
fatto che quanti avevano la
responsabilità della promozione,
direzione e sviluppo delle imprese,
fossero cristiani esemplari e
operassero in base alla loro fede, con
un buon criterio professionale e
cristiano, secondo gli insegnamenti e
i principi morali della Chiesa, con
spirito di servizio verso i propri
impiegati e operai e verso la società
in generale, senza lasciarsi trascinare
da ambizioni semplicemente umane
e dall’anelito di un arricchimento
materiale”[2].



Ho voluto riprendere questa lunga
citazione perché serve molto bene a
introdurre il tema che mi è stato
proposto di svolgere qui: Lo IESE e la
funzione dell’impresa nella società.
Naturalmente non tratterò gli aspetti
tecnici di questo tema, che non sono
di mia competenza e dei quali siete
voi gli esperti. Voglio fare, invece,
come Gran Cancelliere
dell’Università di Navarra, alcune
riflessioni sul piano della dottrina
sociale della Chiesa, in sintonia con
la dichiarata missione dello IESE:
formare “leader che si sforzino di
avere un’influenza profonda,
positiva e durevole sulle persone, le
imprese e la società attraverso
l’eccellenza professionale, l’integrità
e lo spirito di servizio”[3].

L’impresa

Già fin dalle origini della Scuola, il
suo statuto concepiva l’impresa non
soltanto come un capitale che cerca



di produrre un reddito, né come
degli impianti che danno lavoro a un
certo numero di persone, e neppure
come un progetto che fornisce servizi
ai consumatori e ai lavoratori, ma
soprattutto come una comunità di
persone, anticipando in qualche
modo il Concilio Vaticano II che, nel
basare tutta l’attività economica sulla
centralità della persona umana,
affermava che “nelle imprese
economiche si uniscono delle
persone, cioè uomini liberi e
autonomi, creati ad immagine di
Dio” (Gaudium et spes, n. 68). Alcuni
anni dopo san Giovanni Paolo II,
nell’enciclica Centesimus annus,
spiegava che lo “scopo dell'impresa
non è semplicemente la produzione
del profitto, bensì l'esistenza stessa
dell'impresa come comunità di
uomini che, in diverso modo,
perseguono il soddisfacimento dei
loro fondamentali bisogni e
costituiscono un particolare gruppo
al servizio dell'intera società” (n. 35).



L’impresa, dunque, è un’espressione
della socievolezza della persona, che
ha bisogno di intavolare relazioni
con altre persone per soddisfare le
proprie necessità materiali e
spirituali, per dare un senso al
proprio lavoro, per prestare un
servizio agli altri e alla società e, in
definitiva, per conoscere se stessa e
raggiungere così la pienezza come
persona e come figlio di Dio. Volendo
citare Benedetto XVI, “la creatura
umana, in quanto di natura
spirituale, si realizza nelle relazioni
interpersonali. Più le vive in modo
autentico, più matura anche la
propria identità personale. Non è
isolandosi che l'uomo valorizza se
stesso, ma ponendosi in relazione
con gli altri e con Dio” (Caritas in
veritate, n. 53). Come dice un recente
documento della Santa Sede, “ogni
impresa costituisce un’importante
rete di relazioni”[4]: relazioni, in
primo luogo, orientate verso
l’interno, verso l’intimità



dell’organizzazione e poi rivolte
all’esterno, verso i clienti, i fornitori,
gli investitori e la società in generale.
L’impresa è una comunità di persone
che serve altre persone all’interno di
una società di persone. Soltanto dopo
aver considerato questo, c’è spazio
per i capitali, gli impianti, la
tecnologia e le realtà giuridiche.

Da questa socievolezza e dal
carattere relazionale dipende la
missione esterna dell’impresa: il
soddisfacimento delle necessità di
altre persone, prima di tutto
mediante la produzione di beni e
servizi, ma anche in molti altri modi,
come l’innovazione e la creatività, lo
sviluppo di una cultura di lavoro e di
servizio, l’adempimento dei doveri
fiscali e sociali, l’esempio di una
dedizione al servizio e tanti altri, che
fanno vedere che l’impresa, in
sostanza, è una grande
trasformatrice della società, nel bene
o nel male.



La funzione dell’impresa, dunque,
dipende dalla libertà e dalla capacità
creativa delle persone, prima di tutto
dei proprietari e dei dirigenti, ma
anche di tutti gli uomini e le donne
che si uniscono per portarla avanti
come impiegati, fornitori,
distributori e collaboratori esterni.
Infatti la funzione sociale non si
esaurisce nell’atto creativo, ma
continua in tutte le attività
quotidiane, nel lavoro, lieto e vario
qualche volta, monotono e noioso
altre volte, nell’impegno continuo e
nell’esercizio delle virtù necessarie
perché tutto questo divenga una
realtà quotidiana.

Il lavoro umano

È evidente che l’impresa è un ambito
privilegiato per l’esercizio del lavoro
umano. Sicuramente non è l’unico
ambito dove è presente, perché il
lavoro comprende anche le varie
attività della casa, della politica, delle



amministrazioni pubbliche,
dell’educazione e delle tante
organizzazioni benefiche e sociali.

Aveva ragione san Giovanni Paolo II
quando affermava che “la principale
risorsa dell’uomo, insieme con la
terra, è l’uomo stesso” (Centesimus
annus, n. 32). Questa è
un’affermazione audace, che
contrasta con molte proposte attuali,
magari basate su buone intenzioni,
ma sbagliate o almeno incomplete.
Alcune mettono l’accento sulla
tecnica, sull’organizzazione,
sull’efficacia, sul denaro o sul potere;
altre, invece, guardano con
diffidenza l’essere umano come un
predatore che mette in pericolo la
sopravvivenza del nostro mondo.

Viceversa il Concilio Vaticano II
afferma che “l'attività umana come
deriva dall'uomo così è ordinata
all'uomo. L'uomo, infatti, quando
lavora, non trasforma soltanto le



cose e la società, ma perfeziona se
stesso. Apprende molte cose,
sviluppa le sue facoltà, esce da sé e si
supera. Tale sviluppo, se è ben
compreso, vale più delle ricchezze
esteriori che si possono accumulare.
L'uomo vale più per quello che è che
per quello che ha. Parimenti, tutto
ciò che gli uomini compiono allo
scopo di conseguire una maggiore
giustizia, una più estesa fraternità e
un ordine più umano dei rapporti
sociali, ha più valore dei progressi in
campo tecnico. Questi, infatti,
possono fornire, per così dire, la base
materiale della promozione umana,
ma da soli non valgono in nessun
modo a realizzarla” (Gaudium et spes,
n. 35).

La funzione dell’impresa nella
società si deve cercare nel servizio
alla persona, che è nello stesso tempo
il destinatario, il promotore, il
creatore e il realizzatore di tutto ciò
che producono le nostre



organizzazioni. Infatti, mentre la
persona domina la natura, fabbrica
cose e genera ricchezza, completa se
stessa: si realizza e si sviluppa.
Ancora una volta abbiamo qui tutti i
componenti della funzione sociale
delle imprese: le persone, il proposito
o obiettivo che le muove, la direzione
del progetto e l’inserimento nel vasto
ambito della società di cui fanno
parte, che servono, delle cui risorse si
nutrono e alla cui prosperità
contribuiscono. Quando rifletteva sul
valore centrale del lavoro di una
persona che è, a sua volta, il centro
dell’impresa e del mercato, san
Josemaría proponeva di scendere
dalla sommità dell’organizzazione
fino alla realtà quotidiana
dell’attività professionale, per
proporre le sue tre dimensioni
fondamentali: santificare il lavoro,
santificarci nel lavoro e santificare
gli altri con il lavoro (cfr. È Gesù che
passa, n. 45).



“Se vogliamo davvero santificare il
lavoro, dobbiamo inevitabilmente
soddisfare la prima condizione:
lavorare, e lavorare bene!, con
serietà umana e
soprannaturale” (Forgia, n. 698). Mi
pare di udire la sua voce quando ci
diceva: “Dissotterra il talento!
Rendilo proficuo: [...] non importa
che il risultato terreno non sia una
meraviglia che susciti l’ammirazione
degli uomini. L’essenziale è dare
tutto ciò che siamo e abbiamo, fare in
modo che il talento renda, e
impegnarci senza sosta a produrre
un buon frutto” (Amici di Dio, n. 47).

L’impresa, una realtà positiva

Queste parole concentrano la nostra
attenzione su quella comunità di
persone che è l’impresa. Tutti quelli
che entrano ogni giorno in una di
esse, lo fanno mossi da motivazioni
assai diverse, di cui, spesso, non sono
del tutto consapevoli: cercano di



guadagnarsi la vita e portare avanti
la famiglia, vogliono provare
soddisfazioni personali, imparare
cose e sviluppare capacità, godere di
opportunità di carriera, fare amici,
aiutare altri, sentirsi utili,
collaborare al progresso della
società... Alcuni di questi obiettivi
sono inclusi nel contratto di lavoro,
ma molti altri no. In ogni caso, nei
posti di lavoro avviene ogni giorno
un continuo travaso di prestazioni. Si
riceve molto, e non soltanto un
salario, una congratulazione per la
dedizione o certe possibilità di
promozione, ma anche conoscenze,
capacità, relazioni, amicizie... E, nello
stesso tempo, si dà molto: tempo,
impegno, attenzione, entusiasmo,
conoscenze, esperienze... Tutto
questo si dà all’impresa e ai suoi
proprietari, ma anche agli altri
dirigenti e impiegati, ai clienti, ai
fornitori e ai distributori, alla
comunità più vicina, alle stesse
famiglie e alla società in generale... e



si riceve tutto da loro. Si danno beni
privati, ma anche beni comuni, che
fanno parte del bene comune
dell’impresa con cui essa
contribuisce al bene comune della
società, e si ricevono beni privati e
comuni, beni che vengono creati fra
tutti e dai quali tutti traggono
beneficio.

In tal modo, persino i più egoisti, che
forse avevano concepito il proprio
lavoro esclusivamente come un
mezzo per soddisfare interessi
personali, finiscono per servire i
clienti, aiutare i colleghi, sforzandosi
di migliorare il rendimento dei
talenti che Dio ha dato loro... Però
l’importante non sono i risultati, ma
soprattutto il cambiamento che
ciascuno sente in se stesso.
L’impresa, indubbiamente, è una
grande trasformatrice di persone,
come dicevo prima: nel bene o nel
male.



San Giovanni Paolo II diceva che
l’impresa si configura come una
comunità di persone che partecipano
di uno stesso proposito, che è
“l'esistenza stessa dell'impresa come
comunità di uomini” che si uniscono
per dare un servizio alla società
(Centesimus annus, n. 35). E i beni
che si generano in questa comunità
umana non sono soltanto quelli
propri delle relazioni mercantili, ma,
come suggeriva Benedetto XVI, “il 
principio di gratuità e la logica del
dono come espressione della
fraternità possono e devono trovare
posto entro la normale attività
economica” (Caritas in veritate, n.
36).

Potrebbe sembrare che questa sia
una visione utopistica, che oggi le
imprese non hanno buona stampa e
che i mezzi di comunicazione ci
ricordano ogni giorno i loro errori.
Naturalmente esistono buoni motivi
per una concezione così pessimista,



perché conosciamo bene le debolezze
e gli errori di cui siamo capaci noi
esseri umani; però questa non è
l’ultima parola.

San Josemaría, che conosceva molto
bene questo ambiente, quando nel
novembre del 1972 venne in visita
allo IESE e partecipò a una riunione
con i professori e il personale, gli
alunni e gli ex-alunni, che cosa disse?
“Le persone guardano con diffidenza
voi che dovete amministrare il
denaro. Io no [...]. A voi la società
deve la quantità di posti di lavoro
che create. Il paese vi deve la
prosperità. A voi tante persone
debbono il miglioramento della vita
nazionale. Pertanto, state svolgendo
un’attività molto cristiana... Mi piace
il vostro lavoro, quello che fate [...].
Figli miei, i vostri affari sono inseriti
nel Vangelo. Il Signore vi guarda con
affetto [...]. Anch’io guardo tutti voi
con un affetto particolare”.



Però quella conversazione non si
concluse con questi elogi agli
imprenditori e ai dirigenti, ma
ricordò loro anche i doveri: “Non
dimenticate – aggiungeva san
Josemaría – il senso cristiano della
vita. Non gioite dei vostri successi.
Non fatevi prendere dalla
disperazione se qualche cosa non va
a buon fine”. In sostanza, ricordava
loro che è legittimo cercare di
ottenere un rendimento
soddisfacente per il capitale, ma
evitando sempre la tentazione di
puntare al denaro, al potere e al
successo personale al di sopra di
tutto.

Quando, in quella riunione del 1972
un ex-alunno domandò a san
Josemaría qual è la prima virtù che
deve sforzarsi di acquisire un
imprenditore, rispose
immediatamente come fosse
qualcosa di cui era profondamente
convinto: “La carità, perché la



giustizia da sola non basta [...]. La
giustizia sola è una cosa arida;
rimangono molti spazi vuoti”. Poi
aggiunse: “ma non parlare della
carità: vivila!”. Alcuni anni dopo
Benedetto XVI, nella enciclica Caritas
in veritate, si esprimeva così: La
carità eccede la giustizia, perché
amare è donare, offrire del “mio”
all'altro; ma non è mai senza la
giustizia [...]. Non posso ‘donare’
all'altro del mio, senza avergli dato in
primo luogo ciò che gli compete
secondo giustizia [...]. La carità
supera la giustizia e la completa nella
logica del dono e del perdono “ (n. 6).

Ora è probabile che il linguaggio del
mondo degli affari sia diverso: la
giustizia e la carità hanno ceduto il
passo alla responsabilità sociale, alla
solidarietà e alla sostenibilità.
Comunque, i cambiamenti nella
terminologia non debbono
nascondere la realtà. A volte le
ideologie e i mezzi di comunicazione



vogliono presentarci la morale
cristiana come un insieme di
proibizioni, di pesi, di obblighi, che
finiscono per soffocarci. Oppure
come qualcosa di privato, che
ciascuno può vivere in casa sua con
la porta chiusa, ma che non deve
andare per le strade, perché non
trova spazio nei dibattiti pubblici. E
inoltre i problemi economici sono
presentati come cosa strettamente
tecnica, per la quale sono sufficienti
le soluzioni tecniche, senza che
occorra ridestare la coscienza delle
persone.

Ebbene, se l’impresa è una comunità
di persone, non è possibile giudicarla
soltanto in base ai risultati, soltanto
in base a ciò che ha una dimensione
economica, in termine di utili,
redditività, efficienza o quota di
mercato. Le persone – lo abbiamo
ricordato prima – debbono essere
protagoniste e destinatarie delle
azioni che avvengono nelle imprese.



Bisogna prendere in considerazione
questo protagonismo, non in terza,
ma in prima persona, perché noi,
tutti e ognuno di noi, abbiamo un
ruolo da svolgere nella vita di ogni
giorno.

Ascoltiamo nuovamente san
Josemaría: “Dio vi chiama per
servirlo nei compiti e attraverso i
compiti civili, materiali, temporali
della vita umana: in un laboratorio,
nella sala operatoria di un ospedale,
in caserma, dalla cattedra di
un’università, in fabbrica, in officina,
sui campi, nel focolare domestico e in
tutto lo sconfinato panorama del
lavoro, Dio ci aspetta ogni giorno.
Sappiatelo bene: c’è un qualcosa di
santo, di divino, nascosto nelle
situazioni più comuni, qualcosa che
tocca a ognuno di voi
scoprire” (Colloqui con Monsignor
Escrivá, n. 114).



Questo “qualcosa di santo, di divino,
nascosto nelle situazioni più comuni”
è, nella sua realtà più intima, l’amore
di Dio, che ci precede, ci accompagna
e ci segue sempre; è Dio stesso,
perché “Dio è amore” (Gv 4, 8).
Questa chiamata a scoprire in ogni
cosa l’amore di Dio e a corrispondere
a questo amore è, in sostanza, la
vocazione universale alla santità, che
Dio gli aveva fatto vedere nel 1928,
quando ispirò l’Opus Dei. Egli voleva
che arrivasse a tutti il messaggio di
san Paolo: “questa è la volontà di Dio,
la vostra santificazione” (1 Ts 4, 3), e
questo nel lavoro, nella vita
ordinaria, perché, “pienamente
inserito nel suo lavoro ordinario, in
mezzo agli altri uomini – a cui è
uguale in tutto – attivo, impegnato, in
tensione – concludeva san Josemaría
–, il cristiano deve, nello stesso
tempo, essere pienamente in Dio” (È
Gesù che passa, n. 65); “allora
potremo intraprendere l’impresa
grande, immensa, illimitata, di



santificare dal di dentro tutte le
strutture temporali portando in esse
il fermento della Redenzione” (Ibid.,
n. 183).

Vi sarete resi conto che tutte queste
considerazioni sono man mano
cambiate di livello. Erano cominciate
trattando di motivazioni economiche,
estrinseche; sono passate poi ad altre
considerazioni intrinseche e sociali e
poi hanno fatto riferimento a una
dimensione trascendente, che si
orienta agli altri e, alla fine, a Dio.

Forse nelle attività professionali i
passaggi devono essere diretti ad
adempiere ciò che è previsto nel
contratto di lavoro, per avere diritto
alla remunerazione concordata, ma
ben presto si scopre che il lavoro
cambia dall’interno, genera
conoscenze e capacità, acquista un
nuovo significato... e si scopre il
servizio agli altri, la collaborazione
in compiti comuni, la consapevolezza



di far parte di una realtà superiore,
che effettivamente apre nuovi
orizzonti.... fino ad arrivare a Dio,
come fine della nostra vita.

Cito altri brani di san Josemaría
pronunciati nell’omelia dell’8 ottobre
1967 nel campus dell’Università di
Navarra: “Non vi è altra strada, figli
miei: o sappiamo trovare il Signore
nella nostra vita ordinaria, o non lo
troveremo mai. Per questo vi posso
dire che la nostra epoca ha bisogno
di restituire alla materia e alle
situazioni che sembrano più comuni,
il loro nobile senso originario,
metterle al servizio del Regno di Dio,
spiritualizzarle, facendone mezzo e
occasione del nostro incontro
continuo con Gesù Cristo” (Colloqui
con Monsignor Escrivá, n. 114).

Il dirigente cristiano

Ma ritorniamo nuovamente a quella
comunità di persone che è l’impresa,
che abbiamo or ora presentato come



trasformatrice della società perché è
trasformatrice delle persone. Ora mi
riferirò brevemente a voi, alunni ed
ex-alunni che dirigete queste
aziende, ai professori e al personale
delle scuole, il cui compito principale
è quello di formare e sviluppare le
capacità, le conoscenze e le virtù di
coloro che dirigono tali imprese.

Prenderò come punto di partenza
una frase del Compendio della
Dottrina Sociale della Chiesa, che dice
così: “I ruoli dell'imprenditore e del
dirigente rivestono un'importanza
centrale dal punto di vista sociale,
perché si collocano al cuore di quella
rete di legami tecnici, commerciali,
finanziari, culturali, che
caratterizzano la moderna realtà di
impresa” (n. 344). A prima vista,
sembra che si tratti di una messa a
fuoco eminentemente tecnica, ma
subito dopo si appella alla
responsabilità di quelle persone, e in
modo particolare alla cura delle



persone. Papa Francesco lo esprime
in maniera più diretta: “La vocazione
di un imprenditore è un nobile
lavoro, sempre che si lasci
interrogare da un significato più
ampio della vita; questo gli permette
di servire veramente il bene comune,
con il suo sforzo di moltiplicare e
rendere più accessibili a tutti i beni
di questo mondo” (Evangelii
gaudium, n. 203).

Qual è il compito principale del
dirigente di un’azienda? Perdonate
se m’intrometto in ciò che fa parte
della vostra attività. Non c’è dubbio
che si tratta dell’attività di
convocare, formare, orientare,
esigere, incoraggiare, curare e, certe
volte, guarire questo gruppo umano
che poi porterà avanti le attività
dell’azienda. Naturalmente una sola
persona non può assumere tutte
queste funzioni, a meno che non si
tratti di una micro-azienda. Ma
soprattutto, se si tratta di un gruppo



umano, nel quale i vari compiti sono
distribuiti fra tutti i dirigenti,
nessuno, per quanto appaia tecnico il
suo posto di lavoro, può trascurare la
propria responsabilità verso le
persone. Chiaramente non sono
trascurabili gli altri compiti
fondamentali abitualmente affidati a
un manager, come pianificare,
organizzare, comandare, coordinare
e controllare; però anche questi
compiti si svolgono sempre mediante
relazioni interpersonali. Un’azienda
è, alla fin fine, un luogo di
convivenza, ed essa dipende da tutti,
ma soprattutto da quelli che la
dirigono. Ecco, dunque, la necessità
che i dirigenti tengano ben presente
che ogni persona è importante, non
soltanto né principalmente per
l’apporto che dà all’azienda, ma per
ciò che essa è in se stessa. Se è così da
una prospettiva semplicemente
umana, più importante sarà in base a
una prospettiva specificamente
cristiana. E più in generale, secondo



quanto detto da san Josemaría: “un
uomo o una società che non
reagiscano davanti alle tribolazioni e
alle ingiustizie, e che non cerchino di
alleviarle, non sono un uomo o una
società all’altezza dell’amore del
Cuore di Cristo” (È Gesù che passa, n.
167).

Comunque, non dobbiamo essere
utopistici: un buon dirigente avrà dei
difetti, come tutti; commetterà errori,
ma dovrà riconoscerli e correggersi:
ricomincerà, senza cedere allo
scoraggiamento. “Il cristiano – diceva
san Josemaría – non è un
collezionista fanatico di certificati di
servizio senza macchia” (È Gesù che
passa, n. 75), e opera sempre
liberamente perché Dio “non vuole
dei servi forzati; preferisce avere dei
figli liberi” (Amici di Dio, n. 33).

Che le persone che svolgono funzioni
direttive nell’azienda includano nella
loro vita una dimensione spirituale



non va considerato come un’aggiunta
di alcune pratiche introdotte
nell’orario, ma di una cosa che fa
parte del modo di essere e di agire
della persona. Questa dimensione
spirituale può assumere aspetti
molto diversi. Un aspetto, per
esempio, è l’unità di vita: avere
alcuni principi e criteri chiari di
decisione e applicarli in modo
coerente. Un altro, fondamentale per
un cristiano, è l’impegno positivo nel
santificare il lavoro professionale:
non solo farlo tecnicamente bene, ma
come un’offerta a Dio a servizio degli
altri.

Il futuro

Però in un ambiente quasi sempre
piuttosto laicista, in una società che
spesso sembra apprezzare soltanto il
successo finale, la capacità di
accumulare ricchezza e potere; in un
ambiente individualista, soggettivista
e utilitarista, in cui la concezione



etica dominante porta di fatto al
relativismo..., c’è posto per una
Scuola di direzione aziendale che
parte da una proposta di ispirazione
cristiana come questa? La risposta,
chiaramente, è sì. E i sessanta anni di
esistenza dello IESE dimostrano che
una concezione cristiana della vita è
non soltanto compatibile, ma è anche
un fondamento eccellente per un
modo di intendere l’impresa e la sua
funzione, che guidi la formazione e
la crescita di dirigenti che aspirino
all’eccellenza tecnica ma anche
umana.

Lo IESE, come parte dell’Università di
Navarra, non ha una concezione
propria delle teorie economiche o
sociali: molte sono le teorie
compatibili, in maggiore o minore
misura, con i presupposti
antropologici ed etici della dottrina
sociale della Chiesa cattolica. Nella
dichiarazione di missione dello IESE
si afferma soltanto che “i valori etici



e morali della scuola si basano sulla
tradizione cristiana. Questi valori
sottolineano i diritti e la dignità
intrinseci di ogni persona, che
consideriamo il perno di qualunque
organizzazione e della società in
generale”. Più avanti dice:
“coltiviamo l’integrità, lo spirito di
servizio, l’eccellenza professionale e
il senso di responsabilità nelle
persone che passano dalla nostra
scuola”. Questi valori, che trovano
fondamento nelle verità cristiane,
possono essere condivisi da persone
di qualunque credo e anche da
persone senza religione alcuna.

In ogni caso, il contenuto umanistico
ed etico di ciò che si insegna nello
IESE non è una alternativa alla
qualità professionale che
promuovete tra imprenditori e
dirigenti, ma ne fanno parte: non
solo, ma la mancanza di alcune virtù
e di alcuni valori possono essere un
indicatore di una qualità



professionale insufficiente, quando si
cerca di misurarla non soltanto in
base ai risultati esteriori (introiti,
profitti, livello di vendite,
reputazione, riconoscimento sociale,
ecc.), ma anche in base
all’apprendimento interiore (virtù),
alla loro capacità di trasformare la
persona e la loro influenza su altre
persone (colleghi, impiegati, ecc.).

A tutti voi che ora lavorate nello IESE
o in altre scuole che s’ispirano allo
stesso codice morale, e a quelli che
verranno nei prossimi anni, potrà
essere di aiuto un brano di un
discorso di san Josemaría,
riguardante l’Università in generale,
che è pienamente attuale per una
istituzione come lo IESE, che fa parte
dell’Università di Navarra.
“L’Università – diceva il primo Gran
Cancelliere – non soddisfa nessuna
incertezza, nessuna inquietudine,
nessuna necessità degli uomini. Non
è compito suo offrire soluzioni



immediate. Però, se si studiano i
problemi con profondità scientifica,
smuove anche i cuori, stimola la
passività, risveglia forze che
sonnecchiano e forma cittadini
disposti a costruire una società più
giusta. Contribuisce in tal modo, con
il suo lavoro universale, a togliere le
barriere che rendono difficile la
reciproca comprensione tra gli
uomini, a mitigare ogni timore verso
il futuro incerto, a promuovere – con
l’amore per la verità, la giustizia e la
libertà – la pace autentica e la
concordia degli spiriti e delle
nazioni” (Discorso a Pamplona, 9-
V-1974). Come sono attuali queste
parole, pronunciate più di un quarto
di secolo fa!

Questo è il compito che vi compete,
professori, dirigenti e impiegati,
studenti ed ex-studenti dello IESE, e
che compete a tutti coloro che oggi si
uniscono a questa festa di



anniversario e che svolgono la loro
attività in altre scuole e università.

Dicevo all’inizio che sessanta anni
sono già un’età rispettabile per una
istituzione accademica. Lo IESE ha
fatto un buon lavoro e mi congratulo
per questo. Però rimane molto da
fare: nuove generazioni arrivano
ogni giorno nelle vostre aule, i vostri
programmi si moltiplicano, nella
vostra attività coinvolgete sempre
nuovi paesi, i vostri lavori di ricerca
ricevono meritati elogi... A questo
punto, vi ricordo ancora una volta
quello che san Josemaría disse agli
imprenditori e ai dirigenti nella
riunione del novembre 1972: “Non
gioite dei vostri successi. Non
disperate se qualcosa va in fumo.
Non dimenticate il senso cristiano
della vita”. È con questo senso che
potrete – potremo – affrontare
sempre anche il lavoro “lieti nella
speranza” (Rm 12, 12), come scrive
san Paolo ai Romani.



[1] “Dirigir empresas con sentido
cristiano”, in Dirigir empresas con
sentido cristiano, EUNSA, Pamplona
2015, pp. 47-48.

[2] Relazione di Francisco Ponz
Piedrafita, ottobre 1998. Francisco
Ponz è stato professore ordinario di
Organografia e Fisiologia Animale
all’Università di Barcellona dal 1944
al 1966 e Rettore dell’Università di
Navarra dal 1966 al 1979.

[3] Vd. https://www.iese.edu/es/
conoce-iese/mision-valores/

[4] Congregazione per la dottrina
della fede e Dicastero per il servizio
dello sviluppo umano integrale, 
Oeconomicae et pecuniariae
quaestiones. Considerazioni per un
discernimento etico circa alcuni
aspetti dell’attuale sistema economico
e finanziario, 17 gennaio 2018, n. 23.

https://www.iese.edu/es/conoce-iese/mision-valores/
https://www.iese.edu/es/conoce-iese/mision-valores/


pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/la-funzione-
dellimpresa-nella-societa/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/la-funzione-dellimpresa-nella-societa/
https://opusdei.org/it-it/article/la-funzione-dellimpresa-nella-societa/
https://opusdei.org/it-it/article/la-funzione-dellimpresa-nella-societa/

	La funzione dell’impresa nella società

