
opusdei.org

La formazione
professionale (III):
Cittadini che
lavorano con gli altri

Con il nostro lavoro e con le
relazioni che con esso
stabiliamo, contribuiamo da
cittadini a costruire la società –
e la storia – a misura della
dignità della persona e della
ricerca del suo fine.

07/04/2022

Il sogno di un lavoro a tempo pieno
abitualmente contempera il



desiderio di costruire qualcosa che
abbia valore e di contribuire a
migliorare la società. L’antico
racconto del muratore lo descrive
perfettamente: nel preparare i
mattoni, uno può ritenere il suo
lavoro soltanto come fare mattoni,
tirare su delle mura, oppure edificare
cattedrali. Il nostro sogno è quello di
edificare cattedrali con la nostra
professione: meraviglia umana e
segno della presenza di Dio nel
mondo.

Papa Francesco ci incoraggia così:
«l’essere umano è nello stesso tempo
capace di divenire lui stesso attore
responsabile del suo miglioramento
materiale, del suo progresso morale,
dello svolgimento pieno del suo
destino spirituale. Il lavoro dovrebbe
essere il campo di questo multiforme
sviluppo personale, dove si mettono
in gioco molte dimensioni della vita:
la creatività, la proiezione nel futuro,
lo sviluppo delle capacità, l’esercizio



dei valori, la comunicazione con gli
altri, un atteggiamento di
adorazione»[1].

Tuttavia, in molti paesi le condizioni
possono offuscare tale visione. In
alcuni, le condizioni di lavoro sono
inumane, in altri la maggior parte
delle attività lavorative appena
permettono di sopravvivere, e in
Occidente i cambiamenti avvenuti e
le successive crisi hanno determinato
una situazione di precarietà che ha
generato una certa visione negativa.
Le opinioni più diffuse o anche la
personale esperienza possono
portare a ridurre il lavoro a una
attività necessaria per sopravvivere,
ma che, spesso, ci rende infelici e
frustrati. Succede specialmente ai
giovani, ampiamente titolati e
competenti, che con difficoltà
trovano occupazioni che consentono
di sostenersi e di fare progetti per il
futuro; oppure devono emigrare in
altri paesi per trovare condizioni più



favorevoli. Conseguentemente, molti
cercano di realizzarsi fuori del
proprio ambito professionale.

In un tale contesto, nel quale tante
persone hanno serie e concrete
ragioni per confermare quanto detto
prima, il messaggio sul lavoro di san
Josemaría illumina con la speranza
del Vangelo questa realtà in crisi. Così
la spiega Papa Francesco: «Chi non
guarda la crisi alla luce del Vangelo,
si limita a fare l’autopsia di un
cadavere: guarda la crisi, ma senza la
speranza del Vangelo, senza la luce
del Vangelo. Siamo spaventati dalla
crisi non solo perché abbiamo
dimenticato di valutarla come il
Vangelo ci invita a farlo, ma perché
abbiamo scordato che il Vangelo è il
primo a metterci in crisi. È il Vangelo
che ci mette in crisi. Ma se troviamo
di nuovo il coraggio e l’umiltà di dire
ad alta voce che il tempo della crisi è
un tempo dello Spirito, allora, anche
davanti all’esperienza del buio, della



debolezza, della fragilità, delle
contraddizioni, dello smarrimento,
non ci sentiremo più schiacciati, ma
conserveremo costantemente
un’intima fiducia che le cose stanno
per assumere una nuova forma,
scaturita esclusivamente
dall’esperienza di una Grazia
nascosta nel buio»[2].

La luce della fede fa brillare sulla
realtà umana la verità originaria per
la quale l’uomo è stato posto nel
giardino dell’Eden ut operaretur[3],
per lavorare e collaborare con Dio
nella costruzione del mondo, per
creare la vita sociale e culturale. In
definitiva, il lavoro è una realtà
positiva e buona, un campo di
realizzazione personale e sociale, il
cardine della nostra santità «come
vincolo di unione con gli altri uomini
e strumento di personale
perfezionamento»[4].



In queste righe, metteremo a fuoco
l’aspetto sociale del lavoro, che va
espandendosi in cerchi concentrici
dal luogo in cui viene svolto,
passando dallo spazio più vicino
(quartiere, paese, città), per giungere
sino alla reale trasformazione del
mondo.

Amare il mondo

Uno sguardo superficiale alle
tragedie, alle ingiustizie, alle
sofferenze o alle superficialità della
vita ordinaria potrebbe fare pensare
che il nostro mondo non è “amabile”,
quanto meno sino a quando non
migliora. E la sensazione di avere
poco da fare per questo
cambiamento può portarci a
rinchiuderci nel cerchio del nostro
piccolo mondo di relazioni, problemi,
interessi e progetti. Perché sentiamo
che almeno lì possiamo fare
qualcosa.



Amare il mondo, desiderare di
renderlo migliore e portarlo a Dio è
un aspetto centrale della chiamata
vocazionale all’Opera ed è nel nucleo
del suo messaggio. Questa
consapevolezza, come spiega san
Josemaría, consente di percepire, in
ogni circostanza della vita ordinaria,
una chiamata divina: «Dobbiamo
amare Dio, e così ameremo la sua
volontà e avremo il desiderio di
rispondere agli appelli che ci rivolge
attraverso gli impegni abituali della
nostra vita quotidiana: attraverso i
doveri del nostro stato, l'attività
professionale, il lavoro, la famiglia, i
rapporti sociali, le sofferenze proprie
e altrui, l'amicizia, lo zelo per
compiere ciò che è buono e giusto»[5].

Ma la coscienza che Dio è Padre
nostro ci spinge a uscire da questa 
comfort zone ricordando quello che
promette nel salmo 2: ti darò in
eredità le genti e in tuo dominio i
confini della terra[6]. Il figlio ha questa



eredità assieme al desiderio di farla
fruttificare, con l’ottimismo della
speranza di ottenere la fiducia di suo
Padre e con il vivo senso di
responsabilità nei confronti di questo
mondo che Dio mette nelle nostre
mani. Nulla è estraneo al cuore di un
figlio di Dio, perché è il mondo stesso
– tutto e tutti – che costituisce la sua
eredità.

Amare il mondo come dono che ci è
affidato da Dio Padre porta a voler
«conoscere in profondità i tempi in
cui viviamo, le dinamiche che li
percorrono, le potenzialità che li
caratterizzano e i limiti e le
ingiustizie, talvolta gravi, che li
affliggono»[7]. Non si tratta della mera
conoscenza intellettuale, ma di
andare incontro a persone concrete,
con i loro sogni e le loro speranze,
con le loro sensibilità, necessità e
critiche. In tal modo, la conoscenza si
trasforma in empatia, in ascolto, in
impegno a farsi carico dell’altro e a



compromettersi per cercare il bene,
l’amore incarnato. Benedetto XVI lo
spiega nell’enciclica Caritas in
veritate: «Amare qualcuno è volere il
suo bene e adoperarsi efficacemente
per esso. Accanto al bene
individuale, c'è un bene legato al
vivere sociale delle persone: il bene
comune. È il bene di quel “noi-tutti”,
formato da individui, famiglie e
gruppi intermedi che si uniscono in
comunità sociale. Non è un bene
ricercato per se stesso, ma per le
persone che fanno parte della
comunità sociale e che solo in essa
possono realmente e più
efficacemente conseguire il loro
bene. Volere il bene comune e
adoperarsi per esso è esigenza di
giustizia e di carità»[8].

Proprio dall’amore - per Dio, per gli
altri, per il mondo - sgorga la forza
nobilitante e trasformatrice del
lavoro, che ci rende capaci di
contribuire a costruire con gli altri il



bene di tutti dal posto e dal
contributo specifico della propria
professione. Papa Francesco spiega
che il modello dell’amore
compassionevole per il proprio
concittadino è quello del buon
samaritano: «È un testo che ci invita
a far risorgere la nostra vocazione di
cittadini del nostro Paese e del
mondo intero, costruttori di un
nuovo legame sociale»[9].
Commentandolo, poi, mette in rilievo
che, in ogni caso, il buon samaritano
ha avuto bisogno dell’aiuto di un
albergo che gli permettesse di
assolvere a ciò che da solo in quel
momento non era in grado di
assicurare[10]: è il lavoro che ci
permette di contribuire alla
soluzione dei bisogni umani.

Una maniera di stare al mondo

La mentalità laicale ha come
fondamento la considerazione che il
lavoro, le relazioni sociali e politiche,



il tempo libero, ecc., sono occasioni
di incontro con Dio e compito
proprio del normale cristiano. Di più,
il lavoro è proprio il modo proprio
che ognuno ha per curare l’eredità e
collaborare alla costruzione della
società. La nostra vita sarebbe molto
diversa senza agricoltori, maestri,
trasportatori, ingegneri o
sceneggiatori. San Josemaría lo
esprimeva così: «Il lavoro è il mezzo
con il quale l’uomo si inserisce nella
società, lo strumento con il quale si
inserisce all’interno delle relazioni
umane, che gli assegna un posto, un
luogo, nella convivenza umana. Il
lavoro professionale e l’esistenza nel
mondo sono le facce della stessa
moneta, sono due realtà che si
esigono mutuamente, senza che sia
possibile tenere l’una separata
dall’altra»[11].

È il posto giusto nel quale Dio aspetta
ciascuno, è il luogo privilegiato per
dispiegare la libertà come capacità di



generare cose buone con e per gli
altri, e anche per se stesso.
«Volgiamoci a promuovere il bene,
per noi stessi e per tutta l’umanità, e
così cammineremo insieme verso
una crescita genuina e integrale»[12].
Dal parrucchiere, in ufficio, in aula,
nei campi o nel camerino, è nell’oggi
e ora del lavoro che emerge la
domanda decisiva: qual è, Signore, il
bene che ti aspetti da me? E lo stesso
impegno per arrivare alla perfezione
cristiana nell’attività professionale,
nel dare «buon esempio ognuno nel
suo posto, è già cercare il bene di
tutta l’umanità»[13].

Certo non è difficile rendersi conto
che fare il bene è un impegno che va
al di là dei singoli individui; che è
piuttosto un impegno comune, una 
lotta condivisa, come ci ha fatto
capire la pandemia e come spiega il
Papa: «Nessuno può affrontare la
vita in modo isolato. C’è bisogno di
una comunità che ci sostenga, che ci



aiuti e nella quale ci aiutiamo a
vicenda a guardare avanti. Com’è
importante sognare insieme! Da soli
si rischia di avere dei miraggi, per
cui vedi quello che non c’è; i sogni si
costruiscono insieme». Sogniamo
come un’unica umanità, come
viandanti fatti della stessa carne
umana, come figli di questa stessa
terra che ospita tutti noi, ciascuno
con la ricchezza della sua fede o delle
sue convinzioni, ciascuno con la
propria voce, tutti fratelli!»[14]. E
l’esperienza ci conferma che fare il
bene insieme abbatte il muro delle
differenze ideologiche, dei diversi
stili di vita o della mancanza di fede.

Nella Chiesa ci saranno sempre
istituzioni dedicate all’assistenza, e
tutti come cristiani siamo chiamati a
essere il buon samaritano che si
ferma di fronte al fratello ferito. Ma
come laici abbiamo la irrinunciabile
missione di essere presenti nei luoghi
dove si costruisce la società,



specialmente in quelli collegati alla
nostra professione. Un architetto, per
esempio, può farsi sentire contro
l’inquinamento, votare un partito
favorevole alla famiglia e fare
volontariato con i senzatetto della
sua città. Ma se lavora nel campo
dell’urbanistica è insostituibile per
creare, con i suoi colleghi, ambienti
più verdi, intergenerazionali, sicuri,
con servizi di base, ben collegati, con
spazi comuni, ecc., in modo da
influire direttamente sulla qualità
dell’aria, delle relazioni familiari e
dell’accesso alla casa.

Con carità e giustizia

Questo modo cristiano di essere e di
stare nel mondo, lavorando con gli
altri e per gli altri, porta dentro di sé
la più grande energia per
trasformare la società: la fede «che
illumina le nostre coscienze
stimolandoci a partecipare con tutte
le forze alle vicissitudini e ai



problemi della storia umana. In
questa storia, che iniziò con la
creazione del mondo e terminerà alla
fine dei secoli, il cristiano non è un
apolide. È un cittadino della città
degli uomini, che ha l'anima piena
del desiderio di Dio»[15].

Se vogliamo mettere a fuoco
l’ambiente del lavoro, dobbiamo
chiederci quali caratteristiche
proprie del cristiano siano le più
efficaci promotrici di questa
trasformazione. La risposta sarebbe
lunga, ma ci sono due virtù che
hanno uno speciale valore: la carità e
la giustizia, viste nella loro
dimensione sociale. Tutte e due
recano un ventaglio di
comportamenti che ordinariamente
vengono riconosciuti come valori
imprescindibili per portare avanti un
impegno comune, e che sono
proposti dalla dottrina sociale della
Chiesa. Questi insegnamenti offrono
orientamenti che illuminano con la



luce della verità del Vangelo i modi
possibili di agire nelle più diverse
condizioni sociali, culturali, ecc. e
che si manifestano in alcuni
comportamenti, come quelli che
seguono.

L’amicizia sociale, la solidarietà e la
partecipazione portano a «costruire
relazioni che vadano molto più in là
del semplice lavoro e rafforzano i
vincoli del bene»[16].

San Josemaría, in una lettera del
1939 sulla missione del cristiano
nella vita sociale, lo esprimeva così:
«Un cristiano non può essere
individualista, non può stare lontano
dagli altri, non può vivere
egoisticamente, dando le spalle al
mondo; è essenzialmente sociale:
membro responsabile del Corpo di
Cristo»[17].

La promozione della crescita
integrale dell’uomo - di tutti gli
uomini e di ogni uomo - presuppone



la libertà responsabile della persona
e dei popoli, dato che nessuna
struttura può garantire tale crescita
al di fuori o al di sopra della
responsabilità umana[18]. La
collaborazione nasce dalla
convinzione che non è possibile
trovare una soluzione ai problemi da
una sola prospettiva, e conduce alla
fattiva apertura, al lavoro di gruppo
– anche con quelli che non la
pensano come noi – e al dialogo
sincero.

Giustizia è dare all’altro ciò che è
suo, quello che gli spetta per quello
che è e per il suo lavoro. È la via
principale per la carità ed è da essa
inseparabile[19], e, allo stesso tempo,
richiede una logica superiore, dato
che nella società non si può far
crescere soltanto con relazioni fatte
di diritti e doveri, ma, prima e di più,
con relazioni fatte di gratuità,
misericordia e comunione[20].



La trasparenza, l’onestà e la
responsabilità come valori sociali[21],
per quanto nel breve possano
causare svantaggi – quelli propri di
chi si carica del rischio di fidarsi
degli altri – sono fondamenta solide
per edificare un ambiente e un modo
di lavorare che porta a condividere i
reciproci doveri, muovendo così
molto di più di quando possa fare la
mera rivendicazione dei diritti[22].

Le possibilità sono infinite, secondo
le diverse circostanze di ognuno. Per
esempio, l’impegno nelle associazioni
professionali, l’affiancamento di
ragazze nelle piattaforme STEM,
progetti di collaborazione open
source o l’alfabetizzazione di adulti,
possono essere iniziative da
promuovere assieme ai colleghi.
Privilegiare la ricerca delle malattie
rare, assistere pro bono per cause
importanti, scommettere su un
sistema industriale più pulito,
combattere la corruzione oppure



migliorare le condizioni di lavoro
possono essere iniziative da
promuovere all’interno dell’impresa
o della istituzione nelle quali si
lavora.

Trasformare l’ambiente di lavoro

L’amore per il mondo, assieme alla
consapevolezza della propria libertà
e della propria responsabilità,
portano all’impegno nel e con il
proprio lavoro per migliorare la
società. Il lavoro non è
semplicemente un posto per la
propria «auto-realizzazione»
personale, ma piuttosto una base
dalla quale dispiegare, in tutta la sua
vastità, la sollecitudine umana e
cristiana per il prossimo e per le
condizioni sociali che rendono
possibile la sua crescita[23].

Affrontare il lavoro come mezzo con
il quale contribuire al progresso
dell’umanità, in primo luogo, vuol
dire contribuire a rendere più



umano il proprio ambiente
lavorativo. La prima soluzione ai
problemi si da nell’ambiente più
prossimo[24]. Per esempio, di fronte a
situazioni conflittuali che nascono
sul lavoro come in tutti i rapporti
umani, è importante non lasciarsi
dominare da esse né lasciare vincere
quella che papa Francesco chiama la
logica del conflitto[25], che cerca
sempre colpevoli da stimmatizzare e
disprezzare e innocenti da
giustificare: «Quando ci fermiamo
nella congiuntura conflittuale,
perdiamo il senso dell’unità
profonda della realtà»[26].

Gli ambienti di lavoro richiedono
anche un impegno costante e deciso
ad amare, cercando di interessarsi di
ogni persona, delle sue necessità,
dato che tutti siamo poveri, «non solo
in campo materiale, ma anche in
campo spirituale, emotivo e
morale»[27]. Ce lo rende più facile



l’esperienza personale dell’amore di
Dio, della famiglia, degli amici.

Tutto quanto fin qui detto può
diventare la realtà di infiniti modi
concreti: sostenere una collega che
aspetta un figlio oppure chi ha in
carico una persona anziana o non
autosufficiente; fare favori che non
comportano un ritorno; festeggiare
un compleanno; passare sopra a
piccole divergenze; comportarsi con
lealtà e non criticare.

Questa umanizzazione dell’ambiente
più prossimo vuol dire affrontare i
problemi in prima persona, facendo
in modo di «affogare il male
nell’abbondanza del bene», coprendo
mancanze, moltiplicando le iniziative
che risolvono o riorientano le
energie che sono dentro le situazioni
che devono essere migliorate[28]. In
questo modo si supera la prospettiva
individualistica e utilitaristica e si
giunge a scoprire, con lo sguardo



purificato dalla carità, «singolari
convergenze e possibilità concrete di
soluzioni, senza rinunciare a nessun
elemento fondamentale della vita
umana»[29].

Quello che c’è da fare è molto e,
magari, come Mosè, finiamo col
perdere la forza di impegnarci. Vale
la pena, allora, tenere conto della
conclusione dell’enciclica Caritas in
veritate: «Lo sviluppo ha bisogno di
cristiani con le braccia alzate verso
Dio nel gesto della preghiera,
cristiani mossi dalla consapevolezza
che l'amore pieno di verità, caritas in
veritate, da cui procede l'autentico
sviluppo, non è prodotto da noi ma
che ci viene donato. Perciò anche nei
momenti più difficili e complessi,
oltre a reagire con consapevolezza,
dobbiamo soprattutto fare
riferimento al suo amore. Lo
sviluppo implica attenzione alla vita
spirituale, seria considerazione delle
esperienze di fiducia in Dio, di



fraternità spirituale in Cristo, di
affidamento alla Provvidenza e alla
Misericordia divine, di amore e di
perdono, di rinuncia a se stessi, di
accoglienza del prossimo, di giustizia
e di pace. Tutto ciò è indispensabile
per trasformare i «cuori di pietra» in
«cuori di carne» (Ez36, 26), così da
rendere «divina» e perciò più degna
dell'uomo la vita sulla terra»[30].

[1] Papa Francesco, Laudato si’, n.
127.

[2] Papa Francesco, Discorso ai
membri del Collegio cardinalizio e
della Curia romana per la
presentazione degli auguri natalizi, 21
dicembre 2020.

[3] Gn 2,15.

[4] San Josemaría, Lettera nº 14, 15
ottobre 1948, n. 4.

https://www.google.com/url?q=http://www.vatican.va/archive/ITA0001/__PR3.HTM&sa=D&source=editors&ust=1647606550254641&usg=AOvVaw3cL-f303z0insiW9qrr86W
https://www.google.com/url?q=http://www.vatican.va/archive/ITA0001/__PR3.HTM&sa=D&source=editors&ust=1647606550254999&usg=AOvVaw3A2ElxE86DsV87Rsh04T_i


[5] San Josemaría, E’ Gesù che passa,
n. 17.

[6] Salmo 2,8, Chiedi a me, e ti darò in
eredità le genti e in tuo dominio i
confini della terra.

[7] Fernando Ocáriz, Messaggio, 7
luglio 2017.

[8] Benedetto XVI, Caritas in veritate,
n. 7.

[9] Francesco, Fratelli tutti, n. 66.

[10] Ibidem, n. 165.

[11] San Josemaría, Lettera nº 11, 6
maggio 1945, n. 13.

[12] Francesco, Fratelli tutti, n. 113.

[13] San Josemaría, Lettera nº 3, 9
gennaio 1932, n. 4.

[14] Francesco, Fratelli tutti, n. 8.



[15] San Josemaría, È Gesù che passa,
n.99.

[16] Francesco, Discorso ai membri
del Collegio cardinalizio e della Curia
romana per la presentazione degli
auguri natalizi, 21 dicembre 2020.

[17] San Josemaría, Lettera nº 5, 2
ottobre 1939, n. 37.

[18] Cfr. Benedetto XVI, Caritas in
veritate, n. 17.

[19] Cfr. Benedetto XVI, Caritas in
veritate, n. 6.

[20] Ibidem.

[21] Benedetto XVI, Caritas in
veritate, n. 46.

[22] Benedetto XVI, Caritas in
veritate, n. 43.

[23] Cfr. Ana Marta González, 
“Mondo e condizione umana in san
Josemaría Escrivá. Criteri cristiani



per una filosofia delle scienze sociali”,
in Romana nº 65, luglio-dicembre
2017.

[24] Cfr. san Josemaría, Colloqui, n.
10: Noi vediamo nel lavoro, nella
nobile fatica creatrice degli uomini,
non solo uno dei valori umani più
elevati, lo strumento indispensabile
per il progresso della società e il più
equo assetto dei rapporti fra gli
uomini, ma anche un segno dell'amore
di Dio per le sue creature e dell'amore
degli uomini fra di loro e per Dio: un
mezzo di perfezione, un cammino di
santità.

[25] Papa Francesco, Discorso ai
membri del Collegio cardinalizio e
della Curia romana per la
presentazione degli auguri natalizi, 21
dicembre 2020, n.7.

[26] Papa Francesco, Esortazione
apostolica Evangelii gaudium, n. 226.



[27] Papa Francesco, Discorso ai
membri del Collegio cardinalizio e
della Curia romana per la
presentazione degli auguri natalizi, 21
dicembre 2020.

[28] Cfr. Ana Marta González, 
“Mondo e condizione umana in san
Josemaría Escrivá. Criteri cristiani
per una filosofia delle scienze sociali”,
in Romana nº 65, luglio-dicembre
2017.

[29] Ibidem

[30] Benedetto XVI, Caritas in
veritate, n. 79.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/la-formazione-
professionale-iii-cittadini-che-lavorano-

con-gli-altri/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/la-formazione-professionale-iii-cittadini-che-lavorano-con-gli-altri/
https://opusdei.org/it-it/article/la-formazione-professionale-iii-cittadini-che-lavorano-con-gli-altri/
https://opusdei.org/it-it/article/la-formazione-professionale-iii-cittadini-che-lavorano-con-gli-altri/
https://opusdei.org/it-it/article/la-formazione-professionale-iii-cittadini-che-lavorano-con-gli-altri/

	La formazione professionale (III): Cittadini che lavorano con gli altri

