
opusdei.org

La figura storica di
Gesù

Chi è Gesù? Che cosa sappiamo
di Lui? L'autore di questo
articolo definisce la figura di
Cristo come "pietra di scandalo
per la ragione".

19/06/2012

In questi anni che segnano l’inizio
del terzo millennio sembra che si sia
risvegliato un particolare interesse
per Gesù di Nazaret. Per la verità, i
libri scritti negli ultimi anni sulla sua
figura e la sua persona, anche se non
tutti positivi, mettono in rilievo



l’attualità e la trascendenza del Figlio
di Dio fatto uomo, nonché l’attrattiva
della sua vita. Nella sua comunione
con il Padre, Gesù si fa presente oggi
dinanzi a noi. Che cosa porta Gesù,
che cosa dà al mondo? La risposta è
semplice: Dio[1]. Ravviva la tua
fede. Cristo non è una figura del
passato. Non è un ricordo che si
perde nella storia. È vivo! “Iesus
Christus heri et hodie, ipse et in
saecula” – dice san Paolo – Gesù
Cristo ieri, oggi e sempre![2].

La predicazione della Chiesa
primitiva presenta sempre Gesù
quale Figlio di Dio e unico Salvatore.
La proclamazione del Mistero
Pasquale porta con sé un paradossale
annuncio di umiliazione e di
esaltazione, di turbamento e di
vittoria: Noi predichiamo Cristo
crocifisso, scandalo per i Giudei,
stoltezza per i pagani; ma per
coloro che sono chiamati, sia
Giudei che Greci, predichiamo



Cristo potenza di Dio e sapienza di
Dio[3]. Non fu facile per i primi
cristiani superare lo scandalo della
croce, la realtà della crocifissione e
della morte del Figlio di Dio. Da qui il
tentativo dei docetisti e degli gnostici
di negare che Gesù avesse un corpo
reale e passibile, o quello di Nestorio,
due secoli dopo, di affermare
l’esistenza in Gesù Cristo di due
persone, una umana e l’altra divina.

A nessuno studioso serio, tuttavia,
sfugge il fatto storico di Gesù di
Nazaret. Anche se non esiste una
grande quantità di dati extra-biblici
sulla sua persona e sulla sua
missione, essi sono sufficienti per
affermare, senza ombra di dubbio, il
suo passaggio sulla terra. È
sostanzialmente accettata, per
esempio, la testimonianza di
Giuseppe Flavio. In uno dei suoi libri,
questo storico giudeo del primo
secolo si riferisce a Gesù come “uomo
saggio [...]; egli ha compiuto opere



straordinarie, essendo un maestro di
uomini che accolgono la verità”[4].
Più tardi, scrivono su Gesù, durante
l’impero di Traiano, Plinio il giovane
e Tacito; poi lo farà Svetonio, il
segretario di Adriano.

Insieme a queste narrazioni, i
vangeli sono “la principale
testimonianza relativa alla vita e alla
dottrina del Verbo incarnato, nostro
Salvatore”[5]; sono le fonti che danno
una visione dettagliata della sua
personalità. La Tradizione della
Chiesa, sotto l’ispirazione dello
Spirito Santo, ha riconosciuto in
questi scritti la descrizione autentica
e sicura della figura storica che ha un
carattere divino.

Il valore dei vangeli come fonti
primarie per conoscere Gesù non fu
messo in dubbio dai cristiani sino
alla fine del XVIII secolo. A quel
punto alcuni autori pretesero di
analizzarli con criteri razionalisti,



eliminando le narrazioni - che
consideravano inaccettabili per
l’uomo moderno - dei miracoli e delle
profezie, spiegabili soltanto in base al
carattere straordinario
dell’intervento divino nella storia. Si
trattava del primo tentativo di
studiare i vangeli soltanto come libri
di storia, senza prenderne in
considerazione il contenuto
soprannaturale: un progetto che
esaminava i testi escludendo la fede
nella divinità di Cristo.

Da quel momento abbondarono i
libri sulla “Vita di Gesù”, nei quali
Cristo appariva come uno dei tanti
candidati a messia; un fallito,
condannato a morte dalle autorità
romane, che, loro sì, possedevano
una indubbia autorità morale. Si
comprende come queste presunte
biografie storiche ritraessero
maggiormente il carattere e le
convinzioni di chi le scriveva
piuttosto che la vera figura di Gesù.



In seguito, i progressi degli studi
esegetici portarono a una forte
reazione contro tale impostazione: i
vangeli furono considerati come testi
scritti con fede sincera, anche se
indifferenti alle coordinate della
storia e dunque non fu superato lo
scetticismo sulla divinità della figura
storica di Cristo. Negli ultimi decenni
i nuovi criteri metodologici hanno
permesso una lettura teologica della
Bibbia in pieno accordo con la
fede[6].

La verità proclamata dalla Chiesa sul
Figlio di Dio, che dopo venti secoli
continua a essere pietra di scandalo
per la ragione, è quella di una
Persona davanti alla quale ognuno
deve impegnare la propria vita
attraverso un atto di fede; e non una
fede puramente fiduciale o
credulona, ma una fede che poggia
sul fatto che Dio stesso ha parlato e
operato nella storia; una fede che
crede nella vita e nelle opere reali



del Figlio di Dio fatto uomo, e che
trova in Lui la ragione della propria
speranza. L’importanza della realtà
storica del messaggio evangelico è
stata evidente sin dai primi istanti
del cristianesimo; dice san Paolo: Se
Cristo non è risuscitato, allora è
vana la nostra predicazione ed è
vana anche la vostra fede[7].

I miracoli e l’autorità di Gesù

Nei vangeli si racconta che Gesù
faceva miracoli. Nell’Antico
Testamento si narravano già i prodigi
compiuti da profeti come Elia ed
Eliseo, per non parlare di quelli di
cui furono protagonisti Mosè o
Giosuè. Anche nella letteratura
antica, sia giudaica che ellenista, si
raccontano i portenti di alcuni
personaggi. Coloro che cercano di
negare la veracità dei miracoli di
Cristo e, in generale, di tutti quelli
che appaiono nella Scrittura, sono
soliti appoggiarsi su questi ultimi



portenti per affermare che i racconti
di fatti miracolosi implicano un
genere letterario basato
sull’invenzione, magari con
l’obiettivo di esaltare un personaggio
storico.

Ma le somiglianze lasciano ben
presto spazio a profonde differenze,
che costituiscono i segni della
credibilità e dell’autenticità dei
vangeli. Prima di tutto, i miracoli di
Gesù sorprendono per la loro
verosimiglianza. I vangeli parlano, è
vero, di portenti; ma non c’è nulla di
esagerato nel modo di descriverli. Un
cieco riacquista la vista; un paralitico
riprende a camminare... Si capisce,
dalla semplicità del racconto, che si è
ben lontani dal voler esaltare una
figura: sono racconti che rifuggono
da ogni spettacolarità, e nei quali si
riflette la vita quotidiana dei
protagonisti.



Sorprende anche l’autorità che Gesù
esercita quando li compie. I prodigi
narrati nella letteratura rabbinica si
verificano dopo lunghe preghiere.
Egli, invece, li compie con un potere
che gli è proprio, con una parola o
con un gesto, e l’effetto ne segue
quasi sempre immediatamente.
Un’altra caratteristica unica è la
discrezione di Gesù: assai raramente
prende l’iniziativa, invece si mostra
reticente, ordina che non se ne
parli... Anzi, alcune volte, afferma il
testo sacro, non poté fare miracoli[8],
perché non trovò negli interessati le
disposizioni spirituali adeguate.
Infine è importante notare che i
miracoli di Cristo hanno sempre un
significato che supera il semplice
effetto fisico. Il Signore non cede al
gusto degli uomini per tutto ciò che è
meraviglioso o per la curiosità: cerca
la conversione dell’anima, vuole
testimoniare la propria missione.
Gesù fa vedere che non si tratta di
semplici prodigi; per compierli esige



la fede nella propria Persona, nella
missione che il Padre gli ha affidato.

Da tutto ciò si conclude che gli
evangelisti fecero il proposito di
mettere a disposizione di tutti alcuni
fatti storici, affinché potessero essere
completati dalla fede; testimoniano
che “tutto nella vita di Gesù è segno
del suo mistero. Attraverso i suoi
gesti, i suoi miracoli, le sue parole, è
stato rivelato che ‘in lui abita
corporalmente tutta la pienezza della
Divinità’ ”[9]. Da qui deriva
l’importanza, nella vita del cristiano,
del consiglio di san Josemaría: 
Assaporate le scene commoventi in
cui il Maestro opera con gesti
divini e umani, o riferisce con
espressioni divine e umane la
storia sublime del perdono, il suo
Amore ininterrotto per i suoi figli.
Questa replica del Cielo si rinnova
anche ora, nella perenne attualità
del Vangelo: si avverte, si nota, si



tocca con le mani la protezione
divina[10].

L’autorità di Gesù, tuttavia, non si
manifesta soltanto nel suo modo di
fare i miracoli. Appare ancora più
limpidamente nel suo modo di
disporre della Legge e della
Tradizione: la interpreta, la
approfondisce e la corregge. Questa è
un’altra caratteristica che lo
differenzia e che non si riscontra in
nessun’altra testimonianza
dell’epoca. L’originalità di questo
atteggiamento, evidente negli
insegnamenti raccolti nei vangeli, si
spiega soltanto con il carattere unico
del Maestro, con la sua forte
personalità e con la sua dottrina.

Ci si rende conto del suo potere sulla
Legge, nell’accorgersi come Egli si
preoccupa di adempierla. Nel
compierla, Cristo indica esigenze che
raggiungono le profondità del cuore,
oltre ogni ombra di formalismo. È



vero che Gesù mantiene la Legge,
però la interpreta con uno spirito
innovativo che, pur portandola a
compimento, la supera: porta un
vino nuovo che non ammette
compromessi con gli otri vecchi. E lo
fa come un legislatore che parla a
nome proprio, superando Mosè.
Quello che Dio aveva detto per
mezzo di Mosè, il suo Figlio
Unigenito lo perfeziona.

Gesù inaugura una nuova era, quella
del Regno annunciato molto tempo
prima dai profeti: distrugge il regno
di Satana scacciando i demoni con il
dito di Dio[11]. Il messianismo di
Gesù non può essere una invenzione
dei suoi discepoli, ideata dopo la
Pasqua: la tradizione evangelica
contiene tanti ricordi solidi e
armonici della sua vita pubblica che
non è possibile respingere
affermando semplicemente che si
tratta di una creazione postuma,
frutto di una presunta



ideologizzazione apologetica. Gli
insegnamenti di Cristo sono
inseparabili dall’autorità con cui li
proclama.

La divinità di Gesù nei Vangeli

In modo analogo alla negazione della
storicità dei miracoli, taluni
affermano che il titolo di “figlio di
Dio” designa nei vangeli soltanto una
vicinanza speciale di Gesù a Dio. In
genere lo si argomenta dicendo che
questo titolo ha diversi usi nei testi
dell’epoca: si applica a personaggi
che si distinguono per essere giusti,
al popolo d’Israele, agli angeli, alla
nobiltà o a persone dotate di facoltà
particolari. Ma quando esaminiamo i
racconti evangelici, compaiono di
nuovo alcune differenze spiegabili
soltanto se si riconosce la natura
divina di Cristo.

Così, nel vangelo secondo Marco, si
attesta che la personalità di Gesù è
soprannaturale. È vero che certe



volte Gesù è proclamato figlio di Dio
da coloro che forse lo fanno
intendendo il significato consueto
dell’epoca, senza conoscerne a fondo
le implicazioni: è il caso, per
esempio, dei demoni. Però anche la
voce di Dio Padre nel Battesimo e
nella Trasfigurazione testimonia che
Gesù è Figlio di Dio: e alla luce di
questa dichiarazione si può
apprezzare in molti altri passi il
carattere reale e unico della
filiazione divina di Cristo. Per
esempio, Gesù stesso si presenta
come il “figlio amato” nella parabola
dei vignaioli omicidi, radicalmente
diverso da tutti i precedenti inviati;
manifesta anche un rapporto
personale unico di filiazione e di
confidenza con il Padre quando lo
chiama – e questo è l’unico vangelo
che lo riferisce – Abba[12], Papà. In
un tale contesto, è interessante
rimarcare che la fede dell’evangelista
nella divinità di Gesù la si legge fin
dal versetto programmatico vangelo



di Gesù Cristo, Figlio di Dio[13],
fino alla confessione del centurione,
alla fine del testo: Veramente
quest’uomo era Figlio di Dio![14].

In san Matteo la filiazione divina di
Gesù viene presentata con maggiore
abbondanza che in san Marco. Il
titolo viene pronunciato dagli
indemoniati, dal centurione, da
quelli che passano sotto la Croce sul
Calvario, dai sacerdoti, da Pietro e
dai discepoli, specialmente dopo un
miracolo. Ancora più chiaramente
che in san Marco si nota che non tutti
quelli che lo chiamano figlio di Dio lo
riconoscono come tale, e tuttavia
questo atteggiamento serve
all’evangelista come contrasto con
quelli che invece lo riconoscono.

Da parte sua, il terzo vangelo mette
in rilievo la relazione tra Gesù e il
Padre, inquadrandola in un ambito
di preghiera, di intimità e di
confidenza, di donazione e di



sottomissione, che sfocia nelle ultime
parole pronunciate sulla Croce: 
Padre, nelle tue mani consegno il
mio spirito[15]. Nello stesso tempo, è
facile avvertire che la sua vita e la
sua missione sono continuamente
guidate dallo Spirito Santo, già fin dal
momento dell’Annunciazione dove
viene proclamata la sua filiazione
divina. Insieme a questi episodi
particolarmente evidenziati in san
Luca, ritroviamo altre testimonianze
comuni con gli altri evangelisti:
anche i demoni chiamano “Figlio di
Dio” Gesù, nelle tentazioni e nelle
guarigioni degli indemoniati a
Cafarnao e a Gerasa.

In san Giovanni la filiazione divina
di Cristo è presentata nel suo
significato più profondo e
trascendente: Egli è il Verbo, che sta
nel seno di Dio e si fa carne; è
preesistente perché è precedente ad
Abramo; è stato inviato dal Padre, è
disceso dal cielo... Sono



caratteristiche che mettono in
evidenza la realtà divina di Gesù. La
confessione della divinità da parte di
Tommaso si può considerare il
culmine del vangelo, che è stato
scritto perché crediate che Gesù è il
Cristo, il Figlio di Dio, e perché,
credendo, abbiate la vita nel suo
nome[16]. In san Giovanni è
evidente, forse più che in ogni altro
evangelista, che l’affermazione della
divinità reale di Gesù fa parte del
nucleo stesso della predicazione
apostolica. Una affermazione, del
resto, che affonda le sue radici nella
coscienza che Cristo aveva di essa nel
suo passaggio sulla terra. In questo
senso, è di particolare interesse
ricordare – ed è un elemento comune
a tutti gli evangelisti – il fatto che
Gesù distingue la sua relazione con il
Padre da quella che hanno le
persone: Chi mi glorifica è il Padre
mio, del quale voi dite: È nostro
Dio[17]; Io salgo al Padre mio e
Padre vostro, Dio mio e Dio



vostro[18]; l’espressione “Padre
nostro” sulle labbra di Gesù appare
soltanto una volta, quando insegna ai
discepoli il modo in cui debbono
pregare. Cristo non mette mai sullo
stesso livello la sua speciale filiazione
e quella dei discepoli: una
dimostrazione della coscienza che
Egli stesso aveva della sua divinità.

La predicazione della comunità
cristiana primitiva presenta le
modalità di un annuncio, di una
catechesi, di una esortazione o di una
argomentazione a favore della fede,
e tutte quante vengono riunite nella
narrazione evangelica. Questo ha
un’influenza maggiore nelle sue
caratteristiche letterarie che nei
contenuti di ciò che avvenne. È utile
scoprire che le necessità della
predicazione hanno costretto a
scegliere soltanto alcuni episodi fra i
tanti[19] e hanno spinto gli
evangelisti a presentare la vita di
Cristo in un modo più teologico che



biografico, più sistematico che
cronologico. Però non c’è motivo per
pensare che questo interesse e queste
necessità possano indurre a
falsificare i ricordi, a crearli o a
inventarli. Non solo, ma le
espressioni e gli avvenimenti
sconcertanti sono una prova
ulteriore della credibilità dei vangeli;
perché il battesimo, se Cristo non
aveva alcun peccato? perché
affermare l’apparente ignoranza di
Gesù per ciò che riguarda la Parusia,
o che non poteva fare miracoli o che
era stanco? E pure lo sono la
modalità semitica delle parole o l’uso
di espressioni arcaiche o non
accettate dalla teologia successiva,
come “figlio dell’Uomo”.

I vangeli sono pieni di episodi di
grande candore e naturalezza:
ognuno di essi è una dimostrazione
di veracità e del desiderio di
raccontare la vita di Gesù nell’alveo
della tradizione della Chiesa. Chi



ascolta e riceve questa Parola può
arrivare ad essere discepolo[20]. Nel
messaggio cristiano s’intrecciano
fede e storia, teologia e ragione, e i
testimoni apostolici manifestano la
preoccupazione di poggiare la loro
fede e il loro messaggio sui fatti,
raccontati con sincerità. In quelle
pagine Cristo stesso si fa conoscere
agli uomini di tutti i tempi nella
realtà della sua storia, del suo
annuncio. Leggendole non abbiamo
accesso a un ideale morale; meditare
il vangelo non vuol dire riflettere su
una dottrina: È meditare la storia
di Cristo, dalla nascita nel
presepio fino alla morte e alla
risurrezione[21], perché quando si
ama una persona si desidera
sapere anche i minimi particolari
della sua esistenza, del suo
carattere, per avvicinarsi il più
possibile a lei[22].

B. Estrada



[1] Cfr. Joseph Ratzinger – Benedetto
XVI, Gesù di Nazaret, cap. 1 e 2.

[2] Cammino, n. 584.

[3] 1 Cor 1, 23-24.

[4] Cfr. Giuseppe Flavio, Antichità
giudaiche 18, 3, 3.

[5] Concilio Vaticano II, Cost. dogm. 
Dei Verbum, n. 18.

[6] Cfr. Joseph Ratzinger – Benedetto
XVI, Gesù di Nazaret (I),
Introduzione.

[7] 1 Cor 15, 14.

[8] Cfr. Mt 13, 18; Mc 6, 50.

[9] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 515.

[10] Amici di Dio, n. 216.

[11] Cfr. Lc 11, 20.

[12] Mc 14, 36.



[13] Mc 1, 1.

[14] Mc 15, 39.

[15] Lc 23, 46.

[16] Gv 20, 31.

[17] Gv 8, 54.

[18] Gv 20, 17.

[19] Cfr. Gv 21, 25.

[20] Cfr. Joseph Ratzinger –
Benedetto XVI, Gesù di Nazaret (I),
cap. 4.

[21] È Gesù che passa, n. 107.

[22] Ibid.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/la-figura-storica-
di-gesu/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/la-figura-storica-di-gesu/
https://opusdei.org/it-it/article/la-figura-storica-di-gesu/
https://opusdei.org/it-it/article/la-figura-storica-di-gesu/

	La figura storica di Gesù

