
opusdei.org

La carità cristiana
nel modo di parlare

Mormorare, criticare o
diffondere dicerie può essere
occasione per mancare
gravemente alla carità. Questo
editoriale vuol fare eco
all’invito di Papa Francesco a
non parlare la “lingua
dell’ipocrisia”.

09/04/2015

Se rimanete fedeli alla mia parola,
sarete veramente miei discepoli;
conoscerete la verità e la verità vi farà
liberi (Gv 8, 31-32). Durante un lungo



dialogo con i giudei nasce questa
promessa del Signore che, nella sua
semplicità e solennità, attraversa i
secoli: la verità ci fa liberi. Ma
attraversano i secoli anche le false
promesse di colui che è stato omicida
fin da principio e non ha perseverato
nella verità, perché non vi è verità in
lui. Quando dice il falso, parla del suo,
perché è menzognero e padre della
menzogna (Gv 8, 44).

“La ragione più alta della dignità
umana – insegna il Concilio Vaticano
II – consiste nella sua vocazione alla
comunione con Dio. Fin dal suo
nascere l'uomo è invitato al dialogo
con Dio” (Gaudium et Spes, 19). Si può
dire che la parola – la necessità di
vivere in dialogo, in comunione – è la
più importante caratteristica della
persona. Nella parola si comunica la
persona stessa: quando parliamo,
non ci limitiamo a emettere un
messaggio, ma in un certo senso
consegniamo noi stessi. Non soltanto



arriviamo all'orecchio degli altri, ma
al loro cuore, al centro del loro
essere. Ecco perché la parola ha una
dimensione in qualche modo sacra. Il
suo uso corretto fa bene, edifica le
persone, mentre le parole scorrette
maltrattano gli altri. Lo percepì
profondamente Aleksandr
Solzhenitsyn: le menzogne –
sosteneva – non sono parole che
diciamo e che rimangono a
galleggiare nell'aria, lontano da noi,
ma ogni menzogna ci corrompe
all'interno, fino a consumarci le
viscere.

Il tono dei primi cristiani

Il Signore, nella sua predicazione,
invita tutti alla trasparenza; a essere
semplici, a evitare le situazioni che
spesso coprono, o almeno danno
inizio, alla menzogna: sia il vostro
parlare sì, sì; no, no; il di più viene dal
maligno (Mt 5, 37). Durissimo contro
l'ipocrisia, il Signore loda con gioia



coloro nei quali non c'è doppiezza né
inganno (cfr. Gv 1, 47).Il suo è un
tono, un modo di fare, che penetrò
profondamente nei primi cristiani: la
lettera di Giacomo contiene accenti
simili: il vostro “sì” sia sì, e il vostro
“no” no, per non incorrere nella
condanna (Gc 5, 12). San Pietro
consiglia loro di respingere ogni
malizia e ogni frode e ipocrisia, le
gelosie e ogni maldicenza per potersi
avvicinare a Dio, come bambini
appena nati che bramano il puro latte
spirituale (1 Pt 2, 1-2).

Questa innocenza cristiana nella
parola, tuttavia, non si ottiene con
una semplice intenzione generica, 
buonista: la tensione tra verità e
menzogna è presente in tutto l'arco
della nostra vita. La Scrittura non si
limita a enunciare i principi, ma
indica nei particolari gli abusi della
parola, la mancanza di nesso tra ciò
che si è, e ciò che si dice. In tal senso,
appare da antologia e di perenne



attualità l'ammonimento di Giacomo
sulla lingua:

Se uno non manca nel parlare, è un
uomo perfetto, capace di tenere a
freno anche tutto il corpo. Quando
mettiamo il morso in bocca ai cavalli
perché ci obbediscano, possiamo
dirigere anche tutto il loro corpo.
Ecco, anche le navi, benché siano così
grandi e vengano spinte da venti
gagliardi, sono guidate da un piccolo
timone dovunque vuole chi le
manovra. Così anche la lingua: è un
piccolo membro e può vantarsi di
grandi cose [...]. Ogni sorta di bestie e
di uccelli, di rettili e di essere marini
sono domati e sono stati domati dalla
razza umana, ma la lingua nessun
uomo la può domare (Gc 3, 2-8).

La medesima sollecitudine a “tenere
a freno” la lingua è molto presente
nell'insegnamento di Papa
Francesco. Con la stessa insistenza
dell'Apostolo, non perde occasione di



chiedere a noi cristiani di sforzarci di
mettere un freno alla parola che
distrugge. Il Papa sa che la sua
chiamata al rinnovamento della vita
dei cristiani e della Chiesa resterebbe
lettera morta se non arrivassimo a
quel piccolo timone che governa il
corso della nave.

Tutti noi siamo grati per la
franchezza con cui parla il
Successore di Pietro, benché
corriamo il rischio di pensare troppo
in fretta che si rivolge agli altri, e
voltiamo pagina senza domandarci
in che misura i nostri abiti attuali o i
modi socialmente accettati di
comportarci in questa materia siano
consoni al Vangelo. Il Catechismo
della Chiesa Cattolica (cfr. nn. 2464
ss.) e il Magistero di Papa Francesco
offrono molti spunti per la
riflessione.

La menzogna, linguaggio
dell'ipocrisia



Con che delicatezza ci sforziamo di
amare e dire sempre la verità,
evitando in modo assoluto la
menzogna? Infatti, non possiamo
dimenticare la gravità della
menzogna, che “è un'autentica
violenza fatta all'altro. Lo colpisce
nella sua capacità di conoscere, che è
la condizione di ogni giudizio e di
ogni decisione. Contiene in germe la
divisione degli spiriti e tutti i mali
che questa genera. La menzogna è
dannosa per ogni società; scalza la
fiducia tra gli uomini e lacera il
tessuto delle relazioni
sociali” (Catechismo, n. 2486).

Il Papa ha parlato con energia del 
linguaggio dell'ipocrisia,
caratteristico di coloro che non
amano la verità. Amano soltanto
se stessi, e così cercano di
ingannare, di coinvolgere l'altro
nella loro menzogna, nella loro
bugia. Loro hanno il cuore
bugiardo, non possono dire la



verità (Omelia, 4-VI-2013). Come san
Pietro, ricorda l'innocenza dei
bambini, il puro latte spirituale (1 Pt
2, 2): un bambino non è ipocrita,
perché non è corrotto. Quando
Gesù ci dice: 'Il vostro parlare sia
'Sì, sì! No, no!' con anima di
bambini, dice il contrario del
parlare di questi [...]. Chiediamo
oggi al Signore che il nostro
parlare sia il parlare dei semplici,
quello dei bambini; parlare da
figli di Dio, parlare nella verità
dell'amore (Omelia, 4-VI-2013).

La mormorazione: imparare a
mordersi la lingua

Nel sermone della montagna Gesù va
alla radice del quinto comandamento
del decalogo: Avete inteso che fu detto
agli antichi: Non uccidere; chi ha
ucciso sarà sottoposto a giudizio. Ma
io vi dico: chiunque si adira con il
proprio fratello sarà sottoposto a
giudizio [...]; e chi gli dice pazzo, sarà



sottoposto al fuoco della Geenna (Mt
5, 21-22). Le parole del Signore sono
dure, ma il fatto è che chi entra nella
vita cristiana, chi accetta di
percorrere questa strada, ha
esigenze superiori a quelle degli
altri. Non ha vantaggi superiori.
No! Esigenze superiori (Omelia, 13-
VI-2013). La mormorazione e l'insulto
non si riducono a un rilancio
innocente: uccidono il fratello. Scrive
san Josemaría: Lo sai che danno
puoi causare scagliando una
pietra con gli occhi bendati?
Nemmeno sai quale danno, a volte
grave, puoi causare lanciando
maldicenze che ti sembrano
lievissime perché i tuoi occhi sono
bendati dalla leggerezza e dalla
passione (Cammino, n. 455). Per
questo, prosegue il Papa, quando nel
cuore hai qualcosa di negativo contro
qualcuno, e lo manifesti con un
insulto, con una maldicenza o con
rabbia, c'è qualcosa che non



funziona, e ti devi convertire, devi
cambiare (Omelia, 13-VI-2013).

A chi pensa che, in ogni caso, è
giustificabile parlare male di
qualcuno perché “se lo merita”, il
Papa fa questa raccomandazione: 
Vedi e prega per lui. Vedi e fa'
penitenza per lei. Poi, se è
necessario, parla a quella persona
che può risolvere il problema. Ma
non ne parlare con tutti [...]. Paolo
è stato un grande peccatore. E dice
di se stesso: prima ero un
persecutore, un bestemmiatore, un
violento. Però mi è stata usata
misericordia. Forse nessuno di noi
bestemmia. Ma se qualcuno di noi
mormora, è certamente un
persecutore e un violento (Omelia,
13-IX-2013).

Inoltre bisogna tener conto dell'effetto
devastante che questa condotta ha
nella vita familiare, sociale ed
ecclesiale; si tratta di una pioggia



sottile che sembra innocente ma
corrode tutto: Oggi ognuno deve
domandarsi: faccio crescere
l'unità nella famiglia, nella
parrocchia, nella comunità, o sono
un chiacchierone, una
chiacchierona? Sono un motivo di
divisione, di malessere? Voi non
sapete il danno che fanno alla
Chiesa, alle parrocchie, alle
comunità, le chiacchiere! Fanno
danno! Le chiacchiere feriscono.
Un cristiano, prima di aprire
bocca, deve mordersi la lingua
(Omelia, 25-IX-2013).

La diffamazione e la necessità di
riparare

È bene tenere presente che non basta
che una cosa sia o sembri vera perché
possa essere tranquillamente
divulgata. “Il diritto alla
comunicazione della verità non è
incondizionato. Ognuno deve
conformare la propria vita al precetto



evangelico dell'amore fraterno.
Questo richiede, nelle situazioni
concrete, che si vagli se sia opportuno
o no rivelare la verità” (Catechismo,
n. 2488).

Molte volte il cosiddetto interesse
informativo (tanto di chi parla come
di chi ascolta) in realtà è una
mascherata finzione irrispettosa,
dovuta a pettegolezzi o dicerie,
insinuazioni e affermazioni
calunniose su persone e istituzioni,
che si gonfiano senza che vi siano
molte possibilità di correggerle.

Per questo motivo, in questi casi
riparare è un dovere di coscienza. Il
Catechismo lo ricorda in questi
termini: “Ogni colpa commessa contro
la giustizia e la verità impone il
dovere di riparazione, anche se il
colpevole è stato perdonato. Quando è
impossibile riparare un torto
pubblicamente, bisogna farlo in
privato; a colui che ha subito un



danno, qualora non possa essere
risarcito direttamente, va data
soddisfazione moralmente, in nome
della carità. Tale dovere di
riparazione riguarda anche le colpe
commesse contro la reputazione
altrui” (n. 2487).

Vale la pena, pertanto, rivedere il
nostro atteggiamento nei confronti
della leggerezza con cui siamo soliti
trattare nelle conversazioni e nei
commenti – anche tra cristiani –
l'intimità e la fama degli altri, magari
adducendo come giustificazione di
limitarsi a ripetere notizie o dicerie
dette da altri! Le chiacchiere –
ribadiva il Papa - feriscono; le
chiacchiere sono schiaffi alla fama
di una persona, sono schiaffi al
cuore di una persona (Omelia, 12-
IX-2014). Possiamo anche riflettere
sul nostro modo di reagire alla
disinvoltura con cui diventa una cosa
normale criticare le persone (dalla
vicina del piano di sopra fino al



politico o al calciatore che appare in
televisione), a parole o per iscritto, in
maniera acida o malevola, senza
indulgenza, arrivando con grande
naturalezza fino alla denigrazione e
all'insulto, senza nessuna possibilità
che la critica sia costruttiva per
nessuno.

Che cosa cerchiamo? Come ci
permettiamo di diffondere notizie o
dicerie senza sapere esattamente se
sono vere? Tra l'altro, anche quando
abbiamo una informazione certa
sugli altri, dobbiamo trattarla con
prudenza e discrezione, per non
diffamare né scandalizzare o
provocare ulteriori danni (cfr. 
Catechismo, nn. 2477 e 2479). Il
rischio è di permettere che si
addormenti la nostra sensibilità e
non riusciamo a respingere questi
comportamenti o a percepire che ci
siamo dentro fino al collo. Se il sale
perdesse il sapore, con che cosa lo si
potrà rendere salato? (Mt 5, 13).



Siamo noi cristiani ad avere la
missione, e la grazia, di mantenere
nel mondo l'aria libera e limpida
della verità. Oggi, quando
l'ambiente è pieno di
disobbedienza, di mormorazione,
di intrighi, di inganni, dobbiamo
amare più che mai l'obbedienza, la
sincerità, la lealtà, la semplicità: il
tutto, con senso soprannaturale,
che ci renderà più umani (Forgia, n.
530).

Per ottenere la pace

Nell'incontro con i presidenti di
Israele e della Palestina per pregare
per la pace, il Papa ha pronunciato
una preghiera che, verso la fine,
chiedeva: Signore, disarma la
lingua e le mani, rinnova i cuori e
le menti, in modo che la parola che
ci porta all'incontro sia sempre
“fratello” (Discorso, 8-VI-2014).

La verità che ci rende liberi (cfr. Gv
8, 31-32) non consiste semplicemente



nel possesso o nella trasmissione di
enunciati e informazioni che
corrispondono alla realtà delle cose.
È qualcosa di più profondo: la verità,
su cui si basa la sincerità e la lealtà
verso gli altri, in tutte le sue forme, è
che tutti noi uomini siamo fratelli,
figli dello stesso Padre.

Gesù ci ha dimostrato con la sua vita,
veritatem faciens in caritate (cfr. Ef 4,
15), l'armonia di fondo tra la verità e
l'amore. La verità che libera, che
porta la pace, sta nell'eminente
manifestazione dell'amore di Dio per
gli uomini, che è la Croce redentrice: 
Come vorrei che per un momento
tutti gli uomini e le donne di buona
volontà guardassero la Croce! Lì si
può leggere la risposta di Dio: lì,
alla violenza non si è risposto con
la violenza, alla morte non si è
risposto con il linguaggio della
morte. Nel silenzio della Croce tace
il fragore delle armi e parla il
linguaggio della riconciliazione,



del perdono, del dialogo, della
pace (Omelia, 7-XI-2014).

R. Valdés e C. Ayxelà

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/la-carita-
cristiana-nel-modo-di-parlare/

(18/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/la-carita-cristiana-nel-modo-di-parlare/
https://opusdei.org/it-it/article/la-carita-cristiana-nel-modo-di-parlare/
https://opusdei.org/it-it/article/la-carita-cristiana-nel-modo-di-parlare/

	La carità cristiana nel modo di parlare

