opusdei.org

“La bellezza
disarmata”: la
presentazione del
libro

L’incontro di presentazione del
libro di don Julian Carron “La
bellezza disarmata” € avvenuto
il 20 giugno al Teatro Manzoni a
Monza. La serata ha previsto gli
interventi, tra gli altri, di don
Matteo Fabbri, Vicario della
Prelatura dell’Opus Dei per
I'Ttalia, e di don Julidn Carron,
Presidente della Fraternita di
Comunione e Liberazione.
Riportiamo il testo di don
Matteo Fabbri.



22/06/2016

Ci sono nella vita delle amicizie in
cui non siriesce ad incontrarsi di
frequente, pur desiderandolo. Se
I’amicizia e profonda, puo accadere
qualcosa di straordinario: quando ci
si vede, pur dirado, si ha
I'impressione di proseguire un
dialogo che non si € mai interrotto, di
riprendere il discorso esattamente
dove lo si era lasciato magari
addirittura anni prima: vi € una
consonanza interiore che,
nonostante la scarsa frequentazione,
si e mantenuta. Leggendo il libro di
don Julidn ho sperimentato una
sensazione simile: una consonanza di
vedute, di contenuti, di punti di vista
davvero notevole; e questo
ovviamente ha suscitato molte
riflessioni e molti pensieri.



E qui viene il difficile: ho trovato
spunti e stimoli di riflessione
praticamente ad ogni pagina, e
questo avrebbe rischiato di attribuire
una tonalita “drammatica”
all’incontro di questa sera: anche
solo elencare le cose che piu mi
hanno colpito richiederebbe molto
tempo, troppo tempo.

Un filo rosso conduttore

Ho tentato allora una strada diversa:
quella di chiedermi se fossi in grado
di trovare un filo rosso che in
qualche modo potesse ridurre ad
unita le diverse parti del libro e cosi
anche i miei pensieri in merito.

Ovviamente € una mia
interpretazione, che certamente deve
molto, e non potrebbe essere
diversamente, alla mia storia
personale. Inevitabilmente vi
proporro delle coincidenze con la
mia esperienza, e in particolare dei
parallelismi tra gli insegnamenti di



don Giussani e quelli di san
Josemaria Escrivd, fondatore
dell’Opus Dei: che i santi si
assomiglino tra loro non é affatto
strano: non sarebbero santi se non si
fossero identificati con Cristo, pur
seguendo ciascuno il proprio carisma
e la propria strada.

Tornando al libro formulo questo
tentativo interpretativo: a mio avviso
I'intero volume puo essere ordinato
intorno alla seguente espressione: un
carisma nella storia. Cerco di
Spiegarmi.

Tra le dense righe di Carron emerge
una presenza indiscussa, ed é quella
di don Giussani: é giusto e doveroso
che sia cosli e tutti ringraziamo
I’Autore per questo. In particolare mi
colpisce il fatto che molte delle frase
citate del fondatore di CL conservano
oggl, come nel momento in cui
furono pronunciate o scritte, la
stessa forza espressiva.



Faccio un esempio tra i tanti
possibili. Nel capitolo dedicato
all’allargamento della ragione, &
riportata la frase seguente: “C’e
un’unita profonda, c’e una relazione
organica fra lo strumento della
ragione e il resto della nostra
persona. L'uomo e uno, e la ragione
non € una macchina che si puo
disarcionare dal resto della
personalita per farla agire da sola
come il meccanismo a molla di un
giocattolo. La ragione € immanente a
tutta 'unita del nostro io”.

Frase che propone un rimedio valido
negli anni settanta come oggi. Sia di
fronte alla ipertrofia di una ragione
che (allora) si presumeva forte, come
un colpo di coda delle ideologie
moderne, sia oggi, di fronte alla
diversa ipertrofia, di segno opposto:
I'ipertrofia dell’irrazionale e del
sentimento, che spopolano alimentati
dal nichilismo e dalla “noia” della
post-modernita (o “dopo-



modernita”). Oggi come allora il
rimedio sta nell’unitarieta del
soggetto, che si puo conquistare solo
attraverso la ragione pensata
nell’unita della persona.

Siamo di fronte ad un pensiero che ci
stimola oggi come quarant’anni fa.

Non una idea brillante ma un
carisma

Ma se ¢ cosi, se cioe la stessa
espressione vale ed é feconda
quanrant’anni fa e oggi, allora non
siamo di fronte soltanto ad un’idea
particolarmente brillante o sagace,
siamo di fronte ad un carisma, in
senso proprio. E un’irruzione dello
Spirito Santo, un dono che don
Giussani ha ricevuto per
I’edificazione della Chiesa piu di 60
anni fa, e in quanto tale esso e
fecondo anche oggi, e lo sara sempre.
E’ questa forza che proviene dallo
Spirito Santo che é fonte inesauribile
di luce e di ispirazione. Ne viene uno



sguardo che resiste al tempo. E
questo sguardo non é quello di un
visionario: é lo sguardo di un
profeta. Di una persona che ha fatto
suo, per grazia, lo sguardo “dall’alto”,
lo sguardo di Cristo. A questo
proposito non posso far a meno di
ricordare che — sempre negli anni
settanta, poco prima della sua morte
- san Josemaria Escrivd, fondatore
dell’Opus Deij, in un momento in cui
apriva il suo cuore nella preghiera
davanti al Tabernacolo, alla presenza
di alcuni suoi figli spirituali, ebbe a
dire: “Non ci vedo a un metro di
distanza (si riferiva alle cataratte che
riducevano alquanto la sua capacita
visiva) e debbo intravedere il
futuro!” E concludeva, rivolto al
Tabernacolo: “Che io veda con i tuoi
occhi, Gesu mio!”. I santi,
specialmente i santi fondatori, hanno
una singolare capacita di vedere con
lo sguardo di Dio, dalla parte di Dio.
Per questo le loro parole, la loro vita,
il loro esempio e qualcosa di vivo e di



perennemente stimolante per noi. E
questo e verissimo per tutte le
espressioni di don Giussani
disseminate nel libro, perché é stato
vero per la sua vita intera.

Sguardo sempre “nuovo” dunque.
Ma oltre a questo anche forza
carismatica nuova, sempre
rinnovata. E’ una forza che ancora
oggl ci interpella, ancora oggi
“funziona”, ancora oggi e in grado di
condurci ad un incontro personale,
vivo e profondo con il Mistero.

Ogni autentico carisma non solo sa
misurarsi con un mondo che cambia,
ma e fatto proprio per incarnarsi in
un mondo che cambia, nella storia,
perché lo Spirito e vita. O, detto
diversamente, lo Spirito Santo che
assiste e vivifica la Chiesa nel passare
dei secoli si serve proprio dei
carismi...e di alcune persone, coloro
che li ricevono.



Ma il carisma e sempre per
I’edificazione, per la Chiesa intera.
Ed e destinato a trasmettersi
(traditio) di generazione in
generazione.

E quindi accogliere, ricevere e
trasmettere un “carisma nella storia”
vuol dire riconoscere i segni dei
tempi, ma senza adagiarsi
pigramente sui sedili del treno della
storia, in nome di un
“aggiornamento” alla moda,
destinato a cadere in disuso nel giro
di pochi anni. Carisma nella storia
vuol dire saper rispondere sempre
alle esigenze e alle istanze che il
dramma della vita degli uomini e
delle donne di oggi (e non solo di ieri)
pongono. Magistralmente lo ha
espresso J. Ratzinger in Dogma e
predicazione, a proposito della
fedelta della Chiesa stessa alla
Parola: “La Chiesa non puo
permettere che la parola si perda
nelle chiacchiere di una persona



qualunque, nelle parole dei tempi
che cambiano, ma la deve conservare
nella sua immutabile identita. Ma
perché la parola sia conservata, la
Chiesa deve viverla, deve soffrirla.
Deve sottoporre le forze vitali di
un’epoca al giudizio di questa parola,
ma deve anche mettere a
disposizione della parola una nuova
vita, carne e sangue umani. Limitarsi
puramente a conservare sarebbe
scansare la sofferenza e non sarebbe
certo portare la parola nel tempo
presente: tra una mummificazione
ed una volatilizzazione la Chiesa
deve trovare la strada per essere al
servizio della parola e, partendo
dalla parola, creare 'unita dei tempi:
passato, presente e futuro”[1].

A mio avviso queste parole si
applicano ad ogni carisma.

Donde viene questa forza
carismatica? Dallo Spirito Santo,
abbiamo detto. Che é Spirito del



Figlio, ed ecco un’altra caratteristica
evidente, che infatti percorre tutte le
pagine del libro: il richiamo
all’evento di Gesu Cristo. Tutto
prende forma intorno a questo, tutto
e riferibile a questo, tutto € misurato
da questo, tutto é vissuto in Cristo.
“All’inizio dell’essere cristiano, come
dice Papa Benedetto all’inizio della
Deus Caritas est con parole
giustamente care a ciascuno di noi,
non c'eé una decisione etica o una
grande idea, bensi l'incontro con un
avvenimento, con una Persona, che
da alla vita un nuovo orizzonte e con
cio la direzione decisiva” (n. 1). E
allora é chiara la sfida di oggi: noi
(nel senso piu forte del termine: sia
“ciascuno di noi”, sia il “noi” che e la
Chiesa) siamo chiamati a rendere
oggl presente e visibile attraverso la
nostra testimonianza di vita, Cristo
stesso. Questo e cio a cui chiama un
carisma nella storia. E questa é la
fedelta al carisma nella storia.



Dunque la fedelta al carisma
ricevuto, incarnare un carisma o uno
spirito nella storia, nella propria
storia, €, in ultima analisi, fedelta a
Cristo, Via, Verita e Vita.

Livio Melina, in un bell’articolo di
commento alla Evangelii gaudium di
Papa Francesco ha ripescato un
sagace detto medievale, secondo il
quale la stessa domanda di Pilato
“quid est veritas?” contiene,
attraverso un anagramma, la
risposta: “est vir qui adest”[2]. La
Verita, lo sappiamo bene, non e
un’idea e tanto meno un sistema di
pensiero e neppure una realta
astratta: e Cristo stesso, Via, Verita e
Vita. E il cristiano e chiamato in
quanto tale (ovvero in quanto
battezzato, prima di ogni ulteriore ed
eventuale successiva consacrazione)
ad essere alter Christus, ipse Christus,
un altro Cristo, lo stesso Cristo, come
piaceva ripetere al fondatore
dell’Opus Dei.



Gli uomini liberi e la realta

Bellissime le pagine in cui Carron ci
ricorda che “il Cristianesimo deve
mettere sul palcoscenico del mondo
uomini liberi, lo spettacolo di uomini
liberi dentro la realta (...) E’ questo
uomo libero che rende testimonianza
a Cristo” (p. 207). Questa ¢ la grande
sfida dei cristiani di oggi: che “si
veda” che quella vita, quell’esistenza
quotidiana ha un centro
gravitazionale, ha un senso
indiscusso: Cristo.

Ma uno dei mali che ancora oggi
rischia di rendere inefficace tutto
questo discorso e il clericalismo:
I'idea in base alla quale solo alcuni
sarebbero i veri protagonisti della
storia della salvezza. Ma non é cosi:
siamo tutti noi, in quanto battezzati,
ad essere Cristo. Se volete, e la
tentazione gnostica di cui Papa
Francesco ha parlato a Firenze: solo
alcuni, detentori di chissa quale



sapere superiore, potrebbero
elevarsi alle altezze dello spirito. No:
la santita e per tutti. Ma non per via
di banalizzazione, ma per via di
contagio vitale.

Serve la testimonianza viva (gestis
verbisque, con la vita e con le parole,
come dice la Dei Verbum a proposito
della Persona stessa di Cristo che cosi
e la pienezza della Rivelazione) del
padre di famiglia, della casalinga, del
professionista, dello studente, della
parrucchiera, dell’impiegato statale,
del politico, del maestro,
dell’educatore. E ciascuno di noi
(personalmente) e siamo noi
(comunitariamente) a fornire la
testimonianza della bellezza che
attrae. Testimonianza che e insieme
personale e comunitaria, secondo la
bellissima espressione di Von
Balthasar: “Non vi e nulla di privato
nella comunione dei santi perché
tutto é personale”[3].



C’@ un passo di san Paolo che cito
spesso e che mi piace molto: “Il
Signore ¢ lo Spirito e, dove c’¢ lo
Spirito del Signore, c’e liberta. E noi
tutti, a viso scoperto, riflettendo
come in uno specchio la gloria del
Signore, veniamo trasformati in
quella medesima immagine, di gloria
in gloria, secondo I’azione dello
Spirito del Signore.” (2Cor 3, 17 — 18).
La nostra vita di cristiani maturi, di
uomini liberi, brilla, risplende di una
luce che ¢ la stessa che promana dal
Volto del Risorto!

Un camionista stava uscendo da un
paesino al volante del suo mezzo e
vede una persona con una valigia al
bordo della strada che fa ’autostop.
Si ferma. Quello chiede: “E’ solo?”. E
il camionista dice: “Beh, si, si, salga
pure”. Ripreso il viaggio, comincia
una conversazione; e dopo un po’
quello che era salito chiede: “Mi
scusi, ma come mai quando un
momento fa le ho chiesto se era solo



ha esitato? Qui non c’é¢ nessuno!”. E il
camionista: “Vede: io non sono mai
solo, perché so che sono figlio di Dio
e al centro del mio cuore c’é sempre
la Trinita intera: la compagnia non
mi manca!”. E I’altro, colpito... “Mi
scusi: si fermi, per favore. Voglio
tornare indietro: sono il parroco del
paese e stavo scappando...”.

Carisma nella storia, che si fa storia:
che diviene la mia storia. Questa e la
logica della storia cristiana, che € una
storia vera, fatta di decisioni libere,
di persone che sanno assumere in
pieno la responsabilita, perché fanno
della propria vita una libera risposta
a Dio che ci viene incontro in Cristo
(nella Chiesa). La liberta (bellissimo
il capitolo a questo dedicato) non é
mera autonomia, assenza di vincoli e
di legami, é liberta filiale (e dunque
radicata in un legame); € liberta
“responsoriale”, fatta per rispondere
all’iniziativa di amore di Dio, che si
allarga poi nell’'uscita da se stessi nel



dono di sé (amore) e raggiunge cosi
la comunione con Dio e con i fratelli.
Liberta che si realizza non
nell’autodeterminazione ma nel
dono di sé, nell’amore. Alle sterili
contrapposizioni tra “liberta da” (da
vincoli, da condizionamenti) e
“liberta per”, noi possiamo proporre
la chiave trinitaria della liberta:
“liberta da” (ricevuta da Dio, dal
Padre), “liberta per” (per il dono di
sé, il servizio e la dedizione “fino alla
fine”, come il Figlio), e “liberta con”,
ovvero liberta che sa di aprirsi
costantemente alle relazioni nelle
quali e dalle quali viviamo. Questa &,
con una frase di san Josemaria che
sono certo don Giussani avrebbe
sottoscritto, la liberta santa dei figli
di Dio: “Quanto sono grandi I'amore,
la misericordia di Dio nostro Padre!
Di fronte all'evidenza delle sue
'divine pazzie' per i suoi figli, vorrei
avere mille bocche, mille cuori, e piu
ancora, per poter vivere in continua
lode a Dio Padre, a Dio Figlio, a Dio



Spirito Santo. Pensate che
I'Onnipotente, colui che con la sua
Provvidenza regge 1'Universo, non
vuole dei servi forzati; preferisce
avere dei figli liberi”[4].

Carisma che si fa storia in me, in noi,
oggl. Che passa attraverso la mia
carne, la mia vita, la mia liberta. E
che soltanto cosi sa trasmettersi nel
compito educativo (a cui sono
dedicate le vibranti pagine della
terza parte), compito che e riassunto
splendidamente dalla celebre frase di
Paolo VI: piu che di maestri oggi
abbiamo bisogno di testimoni (citata
ap. 239[5)).

Ma qui la storia si fa, per dir cos],
drammatica (ed e I'ultimo punto che
vorrei trattare): proprio perché e
interpellata la mia liberta, proprio
perché é coinvolta la mia storia
personale, che é storia vera e non di
plastica (non siamo burattini, ma
figli di Dio!), dobbiamo fare i conti



con il nostro peccato e la nostra
miseria. Guai se non lo facessimo!
Siamo peccatori, siamo un “nulla”.
Siamo polvere che, sollevata dal
vento puo assumere una tonalita
dorata a motivo del raggio di sole che
I’attraversa, ma polvere resta. Papa
Francesco ci indica con insistenza la
strada: “Solo chi e stato accarezzato
dalla tenerezza della misericordia,
conosce veramente il Signore. (...) E
per questo, alcune volte, voi mi avete
sentito dire che il posto, il luogo
privilegiato dell’incontro con Gesu
Cristo @ il mio peccato. E grazie a
questo abbraccio di misericordia che
viene voglia di rispondere e di
cambiare, e che puo scaturire una
vita diversa”[6].

Vogliamo essere santi

Anche qui un ricordo, di un altro
beato, amico fraterno di don
Giussani: Mons. Alvaro del Portillo,
successore di san Josemaria alla



guida dell’Opus Dei. Lo incontrai per
caso alla fine del 1989 nella sede
centrale dell’Opera a Roma; stavo
ripartendo per Milano e gli chiesi che
cosa desiderava che dicessi ai suoi
figli spirituali di Milano (verso i quali
avevo una precisa responsabilita
formativa). E lui rispose: siamo in
fieri. Siamo peccatori, ma vogliamo
essere santi. E, si badi questo
“vogliamo” era tutto fuor che un
impegno di braccia, uno sforzo
volontaristico. Era un abbandono
filiale che diventava vita, azione,
impegno di coerenza. Siamo
peccatori, ma la crescita € continua,
non ci fermiamo. Cominciamo e
ricominciamo ogni giorno.

Cosl, nonostante tutto, il carisma si fa
storia nella nostra vita, nella vita di
ciascuno di noi. Ecco la meraviglia
della vita cristiana: non c’e
distinzione tra alcuni sapienti e il
popolo: tutti, nonostante la nostra
debolezza e miseria, possiamo



incontrare il Signore e aprire il
nostro cuore. La mia storia diviene la
Sua storia, perché come dice Montale
“Popera Sua (che nella tua si
trasforma) dev’esser continuata”[7].

Termino con alcune parole di san
Josemaria, tratte da un’omelia
pronunciata a Pamplona, in una
Messa celebrata all’aperto, nel 1967:
“Il cielo e la terra, figli miei, sembra
che si uniscano laggiu, sulla linea
dell'orizzonte. E invece no, € nei
vostri cuori che si fondono davvero,
quando vivete santamente la vita
ordinaria...”[8]. Anche questa credo
che sia una frase che don Giussani
avrebbe certamente sottoscritto.

[1] J. Ratzinger, Dogma e
predicazione, Queriniana, Brescia
1973, p. 20



[2] L. Melina, “Lo stile della
testimonianza cristiana nel dialogo
sociale, senso della fede e coscienza
morale secondo papa Francesco
(Evangelii Gaudium, 255 — 257)”, in
PATH 13 (2014), pp. 413 - 427

[3] H. U. Von Balthasar, Credo.
Meditazioni sul simbolo apostolico,
Jaca Book, Milano 1990, p. 60.

[4] J. Escriva, Amici di Dio, XI
edizione, Ares, Milano 2015, n. 33.

[5] “L'uomo contemporaneo ascolta
piu volentieri i testimoni che i
maestri, o se ascolta i maestrilo fa
perché sono dei testimoni”.

[6] Discorso al Movimento di
Comunione e Liberazione, 7-111-2015.

[7] Iride, ne La bufera e altro.

[8] J. Escriva, Omelia “Amare il
mondo appassionatamente”, in



Colloqui con mons. Escriva, VII
edizione, Ares, Milano 2009, n. 116.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/article/la-bellezza-
disarmata-il-pensiero-di-don-matteo-
fabbri/ (12/01/2026)


https://opusdei.org/it-it/article/la-bellezza-disarmata-il-pensiero-di-don-matteo-fabbri/
https://opusdei.org/it-it/article/la-bellezza-disarmata-il-pensiero-di-don-matteo-fabbri/
https://opusdei.org/it-it/article/la-bellezza-disarmata-il-pensiero-di-don-matteo-fabbri/
https://opusdei.org/it-it/article/la-bellezza-disarmata-il-pensiero-di-don-matteo-fabbri/

	“La bellezza disarmata”: la presentazione del libro

