
opusdei.org

La bellezza dei santi
e la mortificazione
cristiana

Pablo Marti del Moral è Dottore
in Teologia presso la Pontificia
Università della Santa Croce. In
questo articolo approfondisce il
senso della mortificazione
cristiana.

07/01/2019

Due premesse per capire il senso
della mortificazione cristiana

Per affrontare questo argomento, nel
quadro più o meno polemico con cui



si presenta ai giorni nostri, dobbiamo
partire da due premesse. La prima,
di importanza essenziale, è tenere
presente che il corpo svolge un ruolo
centrale e insostituibile per la vita di
fede.

Il cristianesimo non è una religione,
una filosofia o una concezione
spiritualista del mondo. In altre
parole, il corpo ha un ruolo
fondamentale. Senza il corpo non c’è
cristiano; ancor più: non c’è
cristianesimo. Dunque, nell’insieme
della persona, il corpo ha le sue
regole, la sua autonomia e i suoi
limiti, con i quali bisogna fare i conti.

La seconda premessa è più
circostanziale. Sappiamo che una
immagine vale più di molte parole.
Se nella nostra retina ci mettiamo a
immaginare l’autoflagellazione di
una persona, non capiremo niente.
Questo non è mortificazione
corporale, ma soltanto masochismo.



La mortificazione ha un motivo che
va oltre se stessa, e oltretutto il
motivo deve essere buono; altrimenti
non è mortificazione cristiana.

Nel cristianesimo la mortificazione
non persegue il dolore per il dolore.
In questo senso, per intendere la
mortificazione del corpo occorre
porla vicino all’immagine di un
santo: coincide con il sorriso di
Giovanni Paolo II o con la pace di
Teresa di Calcutta in mezzo ai più
poveri fra i poveri.

Tenuto conto delle due premesse, se
vogliamo approfondire la questione,
scopriamo che la mortificazione del
corpo risponde soprattutto a due
motivi: l’auto-controllo o dominio di
sé e l’abbellimento della persona.

1. Il corpo manifesta la persona ed
è il canale che permette di
esprimere i propri sentimenti, la
propria libertà e il proprio amore.



La persona è il suo corpo, ma non
soltanto il suo corpo. Il mondo
interiore di ogni persona non è fatto
di tessuti e di liquidi, ma di pensieri,
amori e sentimenti. Per questo i greci
dicevano che l’uomo è in qualche
modo tutte le cose, un microcosmo,
un mondo.

Nella persona umana esiste il livello
biologico, ma anche quello
psicologico e quello spirituale.
Benché la persona sia una unità,
nella nostra vita osserviamo
l’esistenza di forze o tensioni diverse
che ci conducono verso obiettivi
diversi e che occorre controllare e
integrare nell’unità personale. Per
esempio, mi piace fumare (il corpo
me lo chiede), però so (qui appare
l’intelligenza) che non mi conviene o
che è proibito e mi possono fare la
multa, dopo di che decido se fumare
o no e impongo questa decisione al
mio modo di agire (qui opera la
volontà).



Per controllare e dirigere tutte le
forze o tensioni che compaiono nella
mia vita, perché s’inseriscano nella
mia identità personale in maniera
armoniosa, è necessario educare
l’intelligenza e fortificare la volontà.
A questo punto la mortificazione si
dimostra indispensabile.

Per ottenere l’auto-dominio o la
padronanza del mio corpo ho
bisogno della mortificazione, che si
può descrivere come negazione
volontaria di un desiderio (mi piace
fumare, però non fumo), oppure
affermazione volontaria di una cosa
che non mi piace (non ho voglia di
mangiare la tal cosa perché non mi
piace, ma è c’è soltanto questa e me
la mangio; non mi piace mettermi a
studiare o a lavorare, ma lo faccio;
non mi piace alzarmi dal letto, ma mi
alzo).

La mortificazione del corpo è un atto
libero dovuto a una decisione della



volontà, modellata dall’intelligenza
(la quale indica il motivo di tale
decisione),e che contrasta con le
preferenze o i gusti del corpo in una
determinata azione.

Ebbene, perché ho bisogno di
controllare il mio corpo? O meglio,
perché cerco di controllare il mio
corpo? I motivi possono essere molto
diversi, come per esempio
l’educazione o la cortesia umana.
Così debbo mortificare il mio corpo
per non assumere atteggiamenti che
potrebbero disturbare la pace e la
convivenza. Tra le molte ragioni che
inducono a mortificare o 
assoggettare il corpo, penso che sia di
estrema importanza la richiesta al
corpo di un servizio alla persona che
vada oltre alle sue possibilità iniziali
o ordinarie.

Mi spiego con alcuni esempi. Nel
mondo in cui viviamo, soprattutto
nelle società avanzate, di solito



mortifichiamo il corpo soprattutto in
relazione con il lavoro professionale.
Sopportiamo il freddo o il caldo
(specialmente le persone che
lavorano esposte alle intemperie);
superiamo la stanchezza e il sonno
(quasi universalmente ogni mattina
al momento di alzarsi a chi di noi il
corpo non chiede di rimanere ancora
per un altro po’ a letto, tutti o quasi
tutti i giorni?; nei lavori che
richiedono di stare a diretto contatto
con il pubblico, non posso
permettermi di esibire una brutta
faccia o di non fare un sorriso, anche
quando in realtà il corpo chiede di
arrabbiarsi o semplicemente di non
badare a nessuno), quanti progetti ci
portano ben oltre le nostre forze e
richiedono di mortificare il corpo,
sempre in periodi determinati o per
determinati lavori!

Naturalmente, debbo mortificare il
mio corpo anche per compiere altri
doveri, specialmente per la famiglia



o per gli amici. Praticamente ogni
giorno debbo mortificare il mio
corpo e le sue preferenze a favore
delle richieste di altri: il padre e la
madre tra di loro e riguardo ai loro
figli piccoli, i fidanzati, gli amici, i
vicini di casa. Non siamo soli al
mondo, e i rapporti con gli altri assai
spesso obbligano a mettere le loro
cose davanti alle nostre e, dunque, a
mortificare i nostri desideri. In caso
contrario, in poco tempo
rischieremmo davvero di ritrovarci
soli.

Oggi forse la mortificazione
corporale più severa viene richiesta a
chi pratica una disciplina sportiva.
Costoro debbono vivere sfiorando e
superando il limite delle possibilità
del corpo umano. Perciò hanno
bisogno, nella loro vita quotidiana di
allenamento, di mortificare il corpo
fino alla spossatezza; inoltre
debbono seguire una dieta rigorosa,
e non possono permettersi eccessi o



capricci; e hanno bisogno anche di
un orario stabile e regolare che limiti
ogni svago. È una cosa volontaria,
ma che esige molta mortificazione: si
pensi alle discussioni e alle critiche
se uno sportivo sia grasso o meno, se
i calciatori debbano uscire la sera
oppure no. Comunque, il caso dei
calciatori è un po’ particolare. Se
pensiamo ai ciclisti, ai tennisti, ai
nuotatori, agli atleti, agli alpinisti o ai
ginnasti non avremo più alcun
dubbio che la loro sia una vita dura:
nell’allenamento e durante la gara.

Nel caso degli sportivi professionisti
a volte giustifichiamo tutto questo
impegno con il fatto che essi sono i
migliori o che rappresentano
l’eccellenza dell’umanità. In questo
senso questi personaggi di élite sono
i prescelti alla gloria e pertanto si
può chiedere loro, e anche esigere,
tutto questo assoggettamento o
mortificazione del corpo, mentre noi
altri stiamo a guardare queste



meraviglie dalla nostra poltrona
davanti al televisore. Però, secondo il
cristianesimo, tutti noi siamo stati
scelti per la gloria, e pertanto ogni
singola persona è trattata da Dio
come il suo figlio migliore, come se
fosse l’unico.

Ritorniamo ora all’argomento che
vogliamo approfondire. La
mortificazione corporale cristiana si
può inquadrare in questo significato
di esercizio o di allenamento per
controllare il corpo, con l’idea di
disporlo per il servizio di Dio e degli
altri. Nella società in cui viviamo,
mortificare il corpo ha senso per
controllarne le forze e inserirle in
vista dell’esecuzione di un progetto
di lavoro, della realizzazione di
compiti o doveri in relazione con gli
altri, del raggiungimento di alcune
mete sportive… Tuttavia, ad alcuni
può sembrare strana la
mortificazione del corpo per
raggiungere un obiettivo spirituale,



religioso; la rinuncia a un piacere
sensibile o materiale per apprezzare
con maggiore facilità un valore
spirituale. È strano, ma lo si può
spiegare con il materialismo pratico
della nostra cultura.

La vita cristiana insegna che l’ideale
di amare Dio su tutte le cose e gli
altri come se stesso non nasce da solo
e ha bisogno del coinvolgimento
personale, della lotta e dell’impegno.
Proprio a questo punto appare la
necessità della mortificazione del
corpo per inserirlo completamente
nell’intima unità della persona, che
così potrà dare il meglio di se stessa.

Non soltanto perché esistono
tendenze disordinate che conducono
la persona alla propria rovina e che è
necessario controllare. Il desiderio di
soddisfazione e di piacere, reso
disordinato dal peccato, porta a cose
che, se le facessimo, ci
allontanerebbero dalla pace interiore



e dalla comunione con Dio. Per
esempio, l’appetito disordinato per il
mangiare o il bere, l’invidia, la critica
o l’intolleranza verso una persona
(parente, amico, vicino di casa o
collega), la pigrizia in ordine ai
propri doveri, ecc.; ma anche perché
l’eccellenza dell’ideale cristiano
(amare con tutte le forze e con tutte
le opere) comporta una intensa
pratica delle virtù (la carità e tutte le
altre), e questo non è possibile senza
imporsi cose, per così dire,
sgradevoli, che ci tolgono comodità e
riposo, obbligandoci a impegnarci e a
lavorare per gli altri. Per poter fare
passi avanti nella vita cristiana
bisogna mortificarsi. Come succede
in molti aspetti della vita umana (lo
sport, il lavoro o l’attività
professionale, l’estetica personale…).
Cambia la motivazione: l’amore di
Dio e delle altre persone.

2. La bellezza che rifugge
dall’uniformità e dal livellamento



Ma passiamo al secondo punto. Mi
sembra che l’altro motivo
fondamentale della mortificazione
corporale sia l’ornamento del corpo,
o se vogliamo il corpo come
ornamento. Precisiamo due cose.
Parliamo di ornamento non nel
senso di qualcosa di bello ma
superfluo, ma come qualcosa di
essenziale o trascendentale, vale a
dire, come bellezza. D’altra parte,
sottolineiamo che la bellezza del
corpo esprime ed è parte della
bellezza della persona. Ecco perché è
sempre una bellezza individuale e
singolare, propria di ogni persona,
che rifugge dall’uniformità e dal
livellamento dei criteri generali.

Orbene, per ottenere la bellezza del
corpo o nel corpo occorre anche la
mortificazione corporale. Non
mettiamo in dubbio che il corpo
perfetto si ottenga prendendo molti
yogurt, ma eliminando
contemporaneamente dalla dieta



molte altre cose, eccellenti e saporite,
che richiedono attenzione e danno
piacere, ma alle quali non si può fare
a meno di rispondere con un
chiarissimo “no”.

Certe volte la bellezza estetica
richiede una mortificazione
corporale più specifica. Siamo nel
campo delle operazioni chirurgiche,
indubbiamente violente e invasive,
ma qualche volta dai risultati
accettabili: liposuzione, stiramenti
facciali, naso, ecc. Abbiamo ancora
una volta una mortificazione del
corpo, ma per un motivo che va al di
là e supera il sacrificio: la bellezza
del corpo.

Questo ambito comprende anche
tutto ciò che riguarda le esigenze
della moda nel campo della
scomodità (certi tacchi non sono il
meglio né per i piedi né per chi
cammina, ma la bellezza giustifica
questa mortificazione), il freddo o il



caldo; oppure le esigenze della
consuetudine (non si può
dimenticare il pianto di una bambina
piccola quando le praticano un
piccolo foro negli orecchi). In questo
contesto, forse una menzione
speciale merita la decorazione del
corpo mediante il piercing, i tatuaggi,
ecc.

Per un cristiano adornare il corpo, il
corpo come ornamento e
manifestazione della persona è di
grande importanza. L’ornamento si
manifesta nel sorriso, nell’impegno a
volte eroico per l’altro (tra gli sposi o
tra amici; il padre o la madre per i
loro figli), nel condividere la povertà
con il povero e la malattia con il
malato, ecc. Come si vede è un
ornamento della persona,
manifestato in modo visibile (ciò che
da sempre sono state chiamate opere
di misericordia corporali). Ma
siccome si tratta di un corpo animato
dallo spirito, dall’anima, nell’unità



della persona l’ornamento è anche
spirituale: l’ornamento di un corpo
povero o malato è l’amore solidale
per quel corpo, per quella persona.

Soprattutto in questo senso di
ornamento e bellezza spirituale del
corpo è stata concepita la
mortificazione corporale del
cristiano. E anche direttamente
collegata alla Passione di Cristo. Si
tratta di adornare il corpo in
corrispondenza con Cristo crocifisso.
Il tradizionale impiego nella Chiesa
di pratiche di penitenza corporale
come il cilicio o le discipline, va unito
a questo ornare il corpo
spiritualmente con le sofferenze e le
piaghe di Cristo, condividendo nel
nostro corpo i dolori di Gesù.

Per comprendere questo è necessario
cercare di intendere il sacrificio di
Cristo. Soltanto così si può avere
tolleranza e rispetto verso il
cristiano. Per la nostra società,



probabilmente è questo l’aspetto
della mortificazione corporale che
più ci costa comprendere. Forse
perché la disciplina o il cilicio
vengono visti come un castigo per il
corpo.

Cristo subisce una violenza brutale
da parte dei soldati e del popolo.
L’arresto, gli insulti, la flagellazione,
la corona di spine, il percorso della
croce e la crocifissione. Però questa
descrizione non dà quasi nessuna
spiegazione della realtà profonda che
in quei momenti sta avvenendo.

La realtà è che Cristo trasforma la
violenza brutale dell’umanità nel
corso della storia nell’amore assoluto
di Dio e degli uomini. Cristo non
subisce passivamente la violenza di
un condannato a morte, ma è Lui,
padrone della propria vita, che la
offre, e la offre per amore
all’umanità, ai peccatori, agli
emarginati, ai poveri. Per questo il



Crocifisso adorna: esprime,
attraverso il suo corpo mortificato, la
corona dell’amore disinteressato e
totale per Dio e per gli altri.

Cristo soffre perché vuole soffrire, e
lo vuole perché con la sua sofferenza
si unisce a ogni persona che soffre,
sta con lei, la sostiene, le dà
speranza. Non si può chiedere al
cristiano di rinunciare alla croce (“il
segno del cristiano è la santa croce”),
né di rinunciare al crocifisso.

La sofferenza del cristiano, e al suo
interno la mortificazione corporale, è
la manifestazione di una realtà più
profonda: la sua solidarietà e la sua
vicinanza con la sofferenza di tutti
gli uomini e di ogni uomo nel corso
della storia e della sua vita. Non è un
castigo per il corpo, come se fosse
cattivo o disprezzabile, ma tutto il
contrario. È un ornamento del corpo
che rende più bella la persona, in
quanto esprime nella propria carne



l’amore solidale e l’unione con Cristo
e con l’umanità sofferente,
bisognosa, emarginata, dimenticata.

Non è obbligatorio avere un corpo
perfetto, né essere alla moda
ancorché scomoda, né portare un 
piercing o farsi tatuare, come del
resto non è obbligatorio utilizzare la
mortificazione corporale del cilicio o
delle discipline.

D’altra parte, questi non sono gli
unici mezzi per adornare il corpo;
sono invece i mezzi, utilizzati da
molti oggi come ieri, che ne hanno
provato l’efficacia per raggiungere
una particolare bellezza. Su questo
abbiamo soprattutto l’esempio di
Cristo e di tanti martiri. E anche
l’esempio della vita e dell’opera di
tanti santi. Non è facile dedicare la
vita a Dio e agli altri, prima e al di
sopra di quel che può far piacere al
proprio io: prendersi cura e vivere
tra i più poveri fra i poveri non



soltanto un giorno, ma un giorno
dopo l’altro per l’intera vita.

Perché stigmatizzare qualcuno o
giudicare a priori, con un certo grado
di intolleranza? Sarà meglio cercare
di comprendere le ragioni che
ognuno può avere per vivere e
comportarsi in quel modo. Tutti
insieme edificheremo una civiltà e
un mondo migliore se ognuno
cercherà di essere personalmente
migliore.

Pablo Marti del Moral

Dottore in Teologia presso la
Pontificia Università della Santa
Croce

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/la-bellezza-dei-
santi-e-la-mortificazione-cristiana/

(17/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/la-bellezza-dei-santi-e-la-mortificazione-cristiana/
https://opusdei.org/it-it/article/la-bellezza-dei-santi-e-la-mortificazione-cristiana/
https://opusdei.org/it-it/article/la-bellezza-dei-santi-e-la-mortificazione-cristiana/

	La bellezza dei santi e la mortificazione cristiana

