
opusdei.org

La Basilica di Santa
Croce in
Gerusalemme

È del tutto naturale che questo
luogo, dove si venerano le
reliquie della Passione del
Signore, sia meta della pietà del
popolo cristiano. San Josemaría
andò a pregare nella Basilica di
Santa Croce in Gerusalemme
per la prima volta il 4 agosto
1946

03/05/2008



La Basilica di Santa Croce in
Gerusalemme - Scarica in formato
pdf

Tra i giudei era proibito seppellire i
condannati nel cimitero comune, e
questo fu uno dei motivi per cui
portarono il corpo di Gesù in un
sepolcro particolare, donato da
Giuseppe d’Arimatea. Anche gli
strumenti per la tortura usati per le
esecuzioni si consideravano impuri e
per questo si interravano o venivano
gettati in qualche fenditura del
terreno, fuori dalla portata della
gente.

Non meno ignominiosa di questi
strumenti doveva risultare la collina
del Golgota – dove crocifissero Gesù –
per gli abitanti di Gerusalemme,
come rivelano le connotazioni
sinistre del suo nome latino: Locus
Calvariae, luogo dei teschi. Dopo la
Resurrezione del Signore, senza
dubbio produsse una grande

https://multimedia.opusdei.org/pr/doc/v3/stacroce.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pr/doc/v3/stacroce.pdf
https://opusdei.org/article/tema-10-la-passione-e-morte-sulla-croce/


sorpresa nella città il fatto che i
cristiani si avvicinassero con
frequenza a quel luogo desolato, per
inginocchiarsi sulla terra che era
stata bagnata dal sangue di Cristo e
pregare presso il buco dove era stata
piantata la Croce; andavano anche a
baciare la roccia dove aveva riposato
il suo corpo morto.

Molto probabilmente questa
consuetudine dovette essere
interrotta in alcune epoche, a causa
delle persecuzioni e di altre vicende,
come la distruzione di Gerusalemme
nell’anno 70. Ciononostante, doveva
ancora conservarsi nel secondo
secolo, poiché l’imperatore Adriano
(117-138) comandò di riempire con
terra la depressione che separava il
Golgota dal Santo Sepolcro e su
questa nuova piattaforma fece
edificare due templi: uno dedicato a
Giunone, sul Sepolcro, e un altro
dedicato a Venere, sulla cima del
Golgota. Si sa che Adriano sentì una



grande avversione per il
cristianesimo alla fine della sua vita,
ed è quasi sicuro che la costruzione
di questi templi avesse il fine di
cancellare per sempre le orme
terrene della Redenzione.

I primi storici ecclesiastici
commentavano non senza una certa
ironia il paradossale risultato che,
con il correre del tempo, ebbero
questi sforzi dei pagani. Poveri
uomini! – li apostrofava Eusebio di
Cesarea – credevano fosse possibile
nascondere al genere umano lo
splendore del sole che si era alzato sul
mondo! Ancora non comprendevano
che è impossibile mantenere nascosto
sottoterra Colui che ha già ottenuto la
vittoria sulla morte1.In effetti, nel
quarto secolo, quando la Chiesa ebbe
finalmente la libertà, i due templi
pagani permisero di localizzare
senza margine d’errore la situazione
dei Luoghi santi: bastò distruggerli e



scavare sotto per trovare il Santo
Sepolcro e la cima del Calvario.

L’invenzione – ritrovamento – della
Santa Croce

Colei che diede grande impulso alla
riscoperta dei Luoghi Santi fu
l’imperatrice Sant’Elena, che
nell’anno 326 andò in Terra Santa. La
madre di Costantino era già d’età
avanzata – doveva sfiorare gli
ottant’anni – ma non voleva morire
senza aver prima pregato sulla terra
dove il Signore era vissuto, morto e
risorto.

Abbiamo pochi dati sulla gioventù di
Elena. Probabilmente nacque in
Bitinia ed ebbe umili origini.
Secondo Sant’Ambrogio era 
stabularia - cioè cameriera o serva in
una locanda – prima di sposarsi con
Costanzo Cloro nel 273, unione da cui
nacque Costantino l’anno dopo.
Costanzo era un ambizioso ufficiale

https://opusdei.org/article/quel-birichino-di-costantino/


dell’esercito romano, che nel 293
ottenne la dignità di Cesare.

Quello stesso anno ripudiò la sua
sposa, che non aveva sangue nobile,
ed Elena rimase nell’ombra finché
nel 306 suo figlio Costantino le diede
il titolo di imperatrice. In quel
momento Elena era già cristiana, e si
servì della privilegiata posizione che
occupava per fare il bene,
esercitando la carità tra i bisognosi e
favorendo l’estensione e la dignità
del culto. Tanto brillava per la sua
fede e la sua pietà che Sant’Ambrogio
non dubitava nel tessere la sua lode
dicendo: Donna grande, offrì
all’imperatore molto di più di quello
che ricevette da lui2.

Al suo passaggio per la Terra Santa si
deve la costruzione delle primitive
basiliche della Natività, a Betlemme,
e dell’Ascensione, sul Monte degli
Ulivi. In quanto al Golgota, quando
Elena arrivò a Gerusalemme erano



appena stati demoliti i templi pagani,
di modo che l’Imperatrice poté
compiere il suo sogno di
inginocchiarsi sulla terra dove il
Nostro Salvatore era stato elevato
sulla Croce e di pregare sulla roccia
del Santo Sepolcro. Tuttavia, proprio
lì si rese conto che non aveva ancora
trovato la più importante delle
reliquie.

Sant’Ambrogio ce la descrive con
grande vita, che cammina tra le
rovine dei templi romani
accompagnata da soldati e operai. E
si domanda: Qui c’è il luogo della
battaglia; ma dov’è il trofeo della
vittoria? Io sono su un trono e la
croce del Signore è sotterrata dalla
polvere? Io circondata d’oro e il
trionfo di Cristo tra le rovine? Vedo
che hai fatto tutto il possibile, diavolo,
perché fosse sepolta la spada che ti ha
ridotto in niente3.



I nuovi scavi che l’imperatrice ordinò
di fare ebbero frutto quando, nel
rimuovere un terreno vicino al
Golgota, si trovarono tre croci, e la
tavola sopra cui era stato scritto in
ebraico, latino e greco: Gesù
Nazareno Re dei Giudei. Così ebbe
luogo l’invenzione della Santa Croce
del Signore, che era rimasta nascosta
per tre secoli. La santa imperatrice
lasciò la maggior parte delle reliquie
a Gerusalemme, ma portò con sé a
Roma tre reliquie della Vera Crux, il
titolo della condanna, uno dei chiodi
e alcune spine della corona che i suoi
carnefici misero a Gesù. Fece anche
trasportare una gran quantità di
terra del Golgota e i gradini di pietra
della scala che il Signore percorse
quattro volte il giorno della sua
Passione, per comparire davanti a
Pilato nel Pretorio.

La Basilica Sessoriana, o Santa
Hierusalem



Esistono numerosi documenti dei
secoli IV e V che descrivono come a
partire dalla visita di Sant’Elena i
cristiani veneravano le reliquie della
Passione che erano rimaste a
Gerusalemme. Così lo testimoniano
Eusebio, Rufino, Teodoreto e San
Cirillo di Gerusalemme. Egeria, una
donna che peregrinò nei luoghi santi
nel IV secolo, parla di moltitudini di
fedeli che già allora andavano da
tutto l’Oriente cristiano per prendere
parte alle solennità in onore della
Croce.

Un altro stoico, Socrate
l’Ecclesiastico, raccolse a metà del
secolo V una pia tradizione secondo
la quale, durante una attraversata
marittima che fece l’imperatrice per
tornare a Roma da Gerusalemme, era
sopraggiunta una forte tempesta. La
nave si dibatteva tra le onde a punto
di naufragare, finché Sant’Elena –
dopo averlo attaccato a una corda
per lanciarlo – fece toccare le acque



il Santo Chiodo che portava con sé e
il mare si calmò all’istante.

Quel chiodo, i tre frammenti della
Croce e l’INRI furono piamente
custoditi da Sant’Elena nella sua
residenza imperiale, il palazzo
Sessoriano. Dopo alcuni anni,
probabilmente dopo la morte di sua
madre, Costantino volle che si
costruisse lì una basilica che prese il
nome del palazzo, Basilica
Sessoriana, anche se era anche
chiamata Sancta Hierusalem. Como
fondamenta simbolica di questa
costruzione si mise la terra del
Golgota che l’Imperatrice aveva
portato dalla Palestina, e i preziosi
frammenti della Santa Croce erano
alla vista dei fedeli in un reliquiario
d’oro adornato di gemme.

Della primitiva basilica costantiniana
si conservano alcuni resti
appartenenti alle mura esterne. A
questa edificazione ne seguì un’altra



nel secolo XII, a sua volta sostituita
dal tempio di stile tardo-barocco,
terminato nel 1744, che si può
contemplare attualmente.
Nonostante questi cambiamenti
architettonici e altre vicissitudini
storiche, come le invasioni subite da
Roma, tutta una raccolta di
documenti testimonia che le reliquie
che si venerano in questa basilica
sono le stesse che portò Sant’Elena
dalla Terrasanta.

È del tutto naturale che questo luogo
si trasformasse subito in meta della
pietà del popolo cristiano. Molto
presto si cominciò a celebrare lì la
liturgia del Venerdì Santo. Fino al
secolo XIV, il Papa in persona, a piedi
nudi, iniziava la processione che
andava dalla Basilica Lateranense
fino alla Basilica della Santa Croce,
per adorare il vexillum crucis, la
bandiera della Croce, lo stendardo
della salvezza.



Il 4 agosto 1946

San Josemaría andò a pregare nella
Basilica di Santa Croce in
Gerusalemme il 4 agosto 1946. Era a
Roma da soli due mesi, dal 23 giugno.
Dal suo arrivo nella Città Eterna,
aveva lavorato intensissimamente,
con il caldo dell’estate e i fastidi del
diabete, alla preparazione dei
documenti che doveva presentare
per ottenere il Decretum Laudis:
questo passo portava
all’approvazione dell’Opera come
istituzione di diritto pontificio dotata
di un regime universale.

A San Josemaría stava molto a cuore
questa approvazione, che avrebbe
facilitato l’espansione apostolica
dell’Opus Dei, e mise tutto il suo
impegno per abbreviare i tempi.

Il 4 agosto, alle cinque meno un
quarto del pomeriggio il Cardinale
Prefetto del Dicasterio competente
ebbe un’intervista con don Álvaro



del Portillo per trattare le date di
presentazione dei documenti. Fu
allora che il fondatore dell’Opus Dei
decise di passare quel pomeriggio di
domenica pregando nella Basilica di
Santa Croce in Gerusalemme, mentre
don Álvaro era con il Cardinale.

È facile indovinare come sarà stata la
preghiera di san Josemaría quel
pomeriggio: di petizione fiduciosa,
piena di fede: e allo stesso tempo di
accettazione resa della Volontà
divina. Lì, davanti alle reliquie della
Passione, sicuramente pensò ancora
una volta che trovare la Croce di Gesù
Cristo lungo il cammino, ci rassicura
che stiamo seguendo i suoi passi4.

Il Decretum Laudis sarebbe stato poi
concesso dalla Santa Sede più di sei
mesi dopo, il 24 febbraio 1947. Anche
se questo ritardo era motivo di pena
per il Fondatore dell’Opus Dei, lo
ricevette senza perdere la pace, come
un’opportunità di abbracciare la



Croce. E trasmise questo
atteggiamento ai suoi figli.

Sempre in pace e con coraggio davanti
alle contraddizioni, se vengono,
davanti a quello che la gente chiama
insuccessi. Il successo o l’insuccesso
sta nella vita interiore. Il successo sta
nel ricevere con pace la Croce di Gesù
Cristo, nello stendere le braccia
aperte, perché per Gesù come per noi
la Croce è un trono, è l’esaltazione
dell’amore; è il colmo dell’efficacia
redentrice, per portare le anime a Dio,
per portarle secondo il nostro modo
laicale: con la nostra amicizia, con il
nostro lavoro, con la nostra parola,
con la nostra dottrina, con l’orazione
e la mortificazione5.

Note

1. Eusebio di Cesarea, De vita
Constantinii, 3, 16.

2. Sant’Ambrogio, De obitu Theodosii,
n. 41.



3. Sant’Ambrogio, De obitu Theodosii,
nn. 43-44.

4. San Josemaría Escrivá de Balaguer,
Lettera 14-II-1944, n. 19.

5. San Josemaría Escrivá de Balaguer,
Lettera 31-V-1954, n. 30.

Visita il sito web de La Basilica di
Santa Croce in Gerusalemme

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/la-basilica-di-
santa-croce-in-gerusalemme/

(14/02/2026)

https://www.basilicasantacroce.com
https://www.basilicasantacroce.com
https://opusdei.org/it-it/article/la-basilica-di-santa-croce-in-gerusalemme/
https://opusdei.org/it-it/article/la-basilica-di-santa-croce-in-gerusalemme/
https://opusdei.org/it-it/article/la-basilica-di-santa-croce-in-gerusalemme/

	La Basilica di Santa Croce in Gerusalemme

