
opusdei.org

Josemaría Escrivá,
santo dell'ordinario

Condividiamo l'intervista di
Andrea Acali a don Matteo
Fabbri, vicario per l’Italia della
Prelatura, sulla figura di san
Josemaría Escrivá. Il testo è
stato pubblicato sul quotidiano
online In Terris.

06/10/2017

Il 6 ottobre 2002 veniva canonizzato
il fondatore dell’Opus Dei. Chi era 
san Josemarìa Escrivà che Papa
Giovanni Paolo II definì “il santo
dell’ordinario”?In Terris lo ha chiesto



a don Matteo Fabbri, vicario per
l’Italia della Prelatura.

“San Josemaría era un padre. Così lo
chiamavano i suoi figli spirituali e
così lo chiamano anche quelli che,
come me, non hanno avuto la grazia
di conoscerlo di persona. Abbiamo
però potuto cogliere dai suoi scritti,
dai filmati di alcuni incontri di
catechesi familiare tenuti negli ultimi
anni della sua vita, da tanti racconti
di quelli che lo hanno conosciuto e
hanno vissuto e lavorato con lui, che
aveva una profonda percezione della
sua paternità e cercava di
manifestarla ‘con cuore di padre e di
madre’, come gli piaceva dire, anche
in particolari minuti di attenzione e
cura verso la persona intera, anima e
corpo. Gli piaceva dire che per essere
‘divini’, cioè identificati con Cristo e
trasformati come figli nel Figlio dalla
grazia divina, dobbiamo essere molto
umani. Ci esortava a volerci bene
vicendevolmente attraverso gesti



concreti e lui stesso viveva così: si
interessava, chiedeva, ricordava”.

In piazza 15 anni fa c’erano decine
di migliaia di persone. Qual è il suo
ricordo?

“Ricordo la gioia traboccante di quel
giorno. Non era semplicemente la
soddisfazione per un traguardo, era
una gioia con radici profonde,
accompagnata da un forte senso di
speranza. San Josemarìa è diventato
santo praticando la sequela di Cristo
secondo un cammino specifico, lo
stesso che, per grazia di Dio, tante
persone nei cinque continenti
percorrono e che io stesso sto
vivendo: dunque una conferma
esplicita che questo cammino
riconosciuto dalla Chiesa può portare
all’incontro definitivo con Dio, se
ciascuno di noi si lascia trasformare
da Lui, accoglie i suoi doni, risponde
alle sue continue chiamate alla
conversione. Penso che la gioia di



quel giorno fosse il frutto anche di
un’esperienza di comunione fraterna
ed ecclesiale molto forte: c’erano
persone da tutto il mondo, di
condizioni, età, mestieri, molto
diverse. Sicuramente anche diverse
nel loro rapporto con Dio, con la
Chiesa. Ma tutti che si sentivano figli
di Dio. Al termine di una delle
cerimonie di quei giorni il Papa San
Giovanni Paolo II ha voluto
accogliere il Patriarca romeno
Toktist, e unirlo alla sua benedizione
sull’assemblea. Fu un’esperienza
ecumenica toccante”.

S. Josemarìa è stato un personaggio
molto amato o molto osteggiato:
perché?

“I santi sono spesso segno di
contraddizione. Molto amati e molto
osteggiati. E’ sorprendente notarlo in
tante biografie di persone elevate
dalla Chiesa agli altari. Spesso anche
all’interno della stessa Chiesa.



Pensiamo alle prove che ha dovuto
soffrire Padre Pio, o alle
incomprensioni che ha sofferto don
Bosco da parte del Vescovo di Torino.
Non ci meraviglia, perché Gesù per
primo è stato segno di
contraddizione e ha messo in
evidenza anche la volubilità dei
giudizi umani: ‘E’ venuto Giovanni,
che non mangia e non beve, e dicono:
è indemoniato. E’ venuto il Figlio
dell’uomo, che mangia e beve, e
dicono: ecco, è un mangione e un
beone, un amico di pubblicani e di
peccatori. Ma la sapienza è stata
riconosciuta giusta per le opere che
essa compie’. Così è anche per i santi:
alla lunga le loro opere parlano della
loro santità. Inoltre san Josemarìa è
stato portatore di un messaggio che
era oggettivamente innovativo:
penso che sia normale che, in
qualunque ambiente, anche nella
Chiesa, una novità susciti
interrogativi, e anche
incomprensioni. Egli stesso poi



diceva di avere ‘un caratteraccio’:
cioè un carattere forte. Penso che sia
stato necessario per portare avanti il
compito grande che Dio gli aveva
affidato; forse questo ha causato
qualche difficoltà: ricordo d’altronde
episodi che lui stesso raccontava, su
come chiedeva scusa per aver
trattato duramente qualcuno, e
sapeva recuperare con affetto
paterno”.

Pochi giorni fa, il 2 ottobre, è stato
l’anniversario della fondazione
dell’Opera. Se dovesse descriverla
in poche parole, come la
definirebbe?

“Si potrebbe dire con parole di
Escrivá: si sono aperti i cammini
divini della terra. Cioè ogni vicenda
umana, nel bel mezzo del mondo, è
una strada per incontrare Dio. Ogni
strada umana, ogni ambiente
familiare, sociale o di lavoro, è
cammino di Emmaus. Oppure



ancora: possiamo cercare ogni giorno
qualcosa di divino che è nascosto,
come il tesoro nel campo, nelle cose
più ordinarie, più quotidiane, più
banali. Il fondatore definiva l’Opus
Dei un’organizzazione
disorganizzata che si propone di
aiutare le persone a vivere questo
ideale nella vita di tutti i giorni.
Ancora: santificazione del lavoro e
santificazione dell’amicizia. Una
persona dell’Opera è chiamata a fare
il bene lì dove si trova. Ciascuno per
conto proprio, spesso in ambienti
molto diversi e con convinzioni e
opinioni diverse rispetto alle altre
persone dell’Opera. Però si è ‘fratelli’
nel senso di sentirsi spiritualmente
con le spalle coperte dall’affetto dei
propri fratelli. In questo modo
costituiamo un ‘insieme’ pieno di
autonomia e di indipendenza
reciproca ma con una vicinanza e
una stima che vanno al di là di quello
che si fa, perché partono da quello
che si è: siamo membri della stessa



famiglia. Come avviene per i miei
fratelli della mia famiglia d’origine
rispetto ai quali io sarò sempre
vicino a prescindere da quello che
fanno, quello che pensano, quello
che sono”.

In molti ambienti l’Opera è ancora
vista con sospetto, come una lobby
di potere, quasi una sorta di
massoneria bianca. Come stanno
realmente le cose?

“Prima le dicevo dello spirito di
famiglia che ci caratterizza e che
cerchiamo di alimentare
continuamente. Questo non significa
nel modo più assoluto costruire
accordi di tipo economico, politico o
lobbies di potere. Anzi, questo ci
impegniamo tutti ad evitarlo in modo
inequivocabile. Lei mi chiede perché
invece qualcuno lo pensa. Forse per
una diceria diffusa in Spagna negli
anni ’40. Forse perché siamo ancora
un fenomeno nuovo, anche se l’idea



che un fedele laico sia davvero
responsabile in prima persona della
propria azione nel mondo e della
propria azione apostolica e pastorale,
senza agire su mandato della
gerarchia, è ormai una realtà diffusa
e riconosciuta esplicitamente dal
Magistero a partire dal Vaticano II.
Penso all’insegnamento su questo
punto della ‘Christifideles laici’ di
Giovanni Paolo II, o agli interventi
illuminanti di Papa Francesco in
molte occasioni. Diverso è quanto e
come si riesce a vivere questo
insegnamento. Noi lo richiamiamo a
noi stessi e cerchiamo di
approfondirlo e di aiutarci. Il prelato
ci incita in questo senso
continuamente. So che alcuni che
hanno un mentalità di gruppo e non
ci conoscono da vicino tendono a
pensare che ci sia un nesso tra
attività professionale di uno dei
fedeli dell’Opus Dei e i dirigenti
dell’Opera. Ma le posso assicurare
che non è così. La dedizione dei



dirigenti è tutta tesa esclusivamente
ad assicurare formazione cristiana e
preparazione a essere testimoni nel
mondo. In questo ci sentiamo aiutati
e sostenuti dal magistero di Papa
Francesco, dall’Evangelii Gaudium
che studiamo e raccomandiamo: una
Chiesa in uscita, la gioia di
evangelizzare, il tempo che è
superiore allo spazio, non occupare
spazi, iniziare processi che col tempo
daranno frutti di miglioramento
delle persone e dalla società,
valorizzare molto la responsabilità
personale di ciascuno”.

Qual è il “segreto” dell’Opus Dei?

“Al nostro fondatore non piaceva che
si parlasse di segreto. Amava solo
quello della confessione, e la
riservatezza della direzione
spirituale e quella naturale
dell’amicizia o dei dialoghi familiari.
Però se lo intendiamo nel senso che
intende lei, di ciò che conta davvero



e che sta alla base della nostra gioia,
allora direi che il ‘segreto’ dell’Opus
Dei è che siamo chiamati a
trasformare il lavoro, l’amicizia e la
famiglia in preghiera, in
contemplazione di Dio che sta
sempre accanto a noi, anzi dentro di
noi”.

É vero che i rapporti tra l’Opus Dei,
considerata in un certo senso
“tradizionalista”, e Papa Francesco
non sono poi tanto buoni?

“Ci tengo a precisare che l’Opus Dei
non è tradizionalista, nel senso che si
dà comunemente a questa parola.
Prima del Concilio Vaticano II
eravamo considerati all’avanguardia:
un ecclesiastico della curia romana
disse alla fine degli anni Quaranta
che eravamo arrivati con cent’anni
di anticipo. Certamente nel clima che
si creò nel post concilio san
Josemaría adottò un atteggiamento di
prudenza nei confronti di un certo



modo di concepire il cambiamento
‘tanto per cambiare’. Ricordo che
nell’Opus Dei, così come c’è tutta la
libertà di cui gode ogni cattolico
nell’opinabile delle scienze, delle arti
e della politica, c’è, sempre in unità
con l’insegnamento della Chiesa,
libertà di pensiero teologico,
liturgico, pastorale, ecc. Amiamo il
Papa, preghiamo per lui, seguiamo il
suo magistero e ce ne nutriamo per
ravvivare la nostra vocazione. Penso
ad esempio al bene immenso che ci
ha fatto l’Anno della Misericordia:
abbiamo ricordato gli insegnamenti
del fondatore in questo ambito e ci
siamo impegnati a crescere nel
vivere opere di misericordia
spirituale e corporale: questo
impegno sta proseguendo, ed è una
ricchezza stupenda. Il Papa ha più
volte e pubblicamente manifestato il
suo affetto e la sua riconoscenza per
l’attività apostolica dell’Opus Dei, per
il lavoro di ecumenismo che
facciamo in particolare in alcune



nazioni, ha beatificato il successore
di Escrivà (mons. Alvaro Del Portillo,
ndr), ha nominato vescovi vari
sacerdoti dell’Opera, è amico
personale di alcuni membri
dell’Opera, è devoto di san
Josemaría: davanti alla sua tomba, da
cardinale, pregò in ginocchio per
quaranta minuti per ringraziarlo di
un favore ricevuto. Alcuni cattolici, è
noto, non capiscono il Papa. Sono
una minoranza anche se si fanno
molto sentire sui social. Alcuni di
questi sono anche membri dell’Opera
e cerchiamo di aiutarli,
comprendendo il loro travaglio, a
chiedere luci allo Spirito Santo per
capire il Papa: l’unità con il
successore di Pietro, anche nel caso
in cui ci può essere differenza di
sensibilità, è decisiva per ogni
cattolico e per ogni fedele dell’Opera.
La maggioranza dei cattolici italiani
a mio avviso è entusiasta del Papa:
per esempio a Milano (dove vive il



vicario per l’Italia, ndr) è stato
accolto in modo straordinario”.

Nel dicembre scorso è scomparso
mons. Javier Echevarría. L’attuale
prelato, mons. Fernando Ocariz, è
il primo non “formato”
direttamente da S. Josemaria. E’
cambiato qualcosa?

“Storicamente sì: i due primi
successori di Escrivà avevano avuto
molta consuetudine con lui. Come ha
detto recentemente mons. Mariano
Fazio, il vicario generale dell’Opus
Dei: ‘Stiamo vivendo un momento di
grande unità e mantenendoci molto
fedeli allo spirito dell’Opera, però
siamo anche in un momento di
fedeltà dinamica, perché i tempi
cambiano e l’Opus Dei è un corpo
vivo che cambia con i tempi’. È
normale che ciò avvenga nella
Chiesa. D’altra parte Papa Francesco
sta imprimendo a tutta la Chiesa una
grande svolta pastorale: noi stiamo



cercando di seguirlo nel suo impulso,
cioè stiamo vedendo come ravvivare
e rinnovare certi modi apostolici
rimanendo fedeli al nostro carisma.
Il fondatore stesso lo dichiarava: lo
spirito dell’Opera va mantenuto nella
sua essenza ma cambiano i modi di
agire, di esprimersi, perché
cambiano i tempi. Nel primo
incontro col nuovo prelato il vescovo
di Roma ci ha affidato direttamente
‘le periferie delle classi medie’ e
stiamo chiedendoci come
assecondare questo impulso che
siamo convinti venga dallo Spirito
Santo”.

Il prossimo anno l’Opera
festeggerà 90 anni. Sembrano tanti
ma per un’istituzione della Chiesa
non sono poi molti: ci sarà una
preparazione particolare per
questo anniversario?

“La preparazione più importante è
quella di ciascuno. Questi



anniversari in fondo ci ricordano
quanto l’Opera sia giovane. Chiedo al
Signore che si mantenga sempre una
perenne giovinezza: la spontaneità di
una realtà viva. Oltre a ciò stiamo
provando a promuovere in Italia
qualcosa di concreto per rendere
visibile che anche l’Opera è quella
Chiesa in uscita di cui parla il Papa.
Abbiamo accolto subito con gioia il
compito di farci carico di una
parrocchia importante di Milano con
gente ricca e gente povera, vicina a
tutte le stazioni ferroviarie con un
centro di ascolto molto attivo. A
Roma, dove da decenni è attivo il
Centro ELIS nel quartiere Tiburtino,
è stata avviata una scuola aperta
tutto il giorno per giovani disagiati
(in particolare molti sono bambini
migranti): in questo 90° vogliamo
incoraggiare più iniziative e far sì
che ciascuno pensi ‘io, nelle mie
circostanze, che cosa posso fare per
portare il Vangelo a tutte le



periferie?’. Periferie sociali,
esistenziali, ma anche culturali”.

Qual è la sfida prioritaria da
affrontare oggi per l’Opus Dei?

“Centralità di Cristo e perseveranza
(ovvero che non si perda con il
passare degli anni il riferimento
sorgivo al carisma, e all’incontro con
Cristo che ci ha portato a
intraprendere questo cammino), e
dinamismo apostolico personale. Poi
famiglia e giovani. Dobbiamo essere
sempre di più ‘persone con il Vangelo
in mano’ come è stato detto da Papa
Francesco: il Vangelo della vita
quotidiana e nella vita quotidiana. Il
Vangelo vissuto con coerenza,
perdendo la paura di giocarsi la vita
per questo”.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

https://opusdei.org/it-it/article/josemaria-escriva-santo-dell-ordinario/


opusdei.org/it-it/article/josemaria-
escriva-santo-dell-ordinario/

(06/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/josemaria-escriva-santo-dell-ordinario/
https://opusdei.org/it-it/article/josemaria-escriva-santo-dell-ordinario/

	Josemaría Escrivá, santo dell'ordinario

