
opusdei.org

IV. L’AMORE CHE DÀ
DA BERE

24/10/2024

92. Torniamo alle Sacre Scritture, ai
testi ispirati che sono il luogo
principale in cui troviamo la
Rivelazione. In esse e nella
Tradizione viva della Chiesa è
contenuto ciò che il Signore stesso ha
voluto dirci per tutta la storia. A
partire dalla lettura di testi
dell’Antico e del Nuovo Testamento,
raccoglieremo alcuni effetti della
Parola nel lungo cammino spirituale
del Popolo di Dio.



SETE DELL’AMORE DI DIO

93. La Bibbia mostra che al popolo
che aveva camminato attraverso il
deserto e che attendeva la
liberazione era annunciata
un’abbondanza di acqua vivificante:
«Attingerete acqua con gioia alle
sorgenti della salvezza» (Is 12,3). Gli
annunci messianici vennero
assumendo la forma di una sorgente
di acqua purificante: «Vi aspergerò
con acqua pura e sarete purificati.
[...] Metterò dentro di voi uno spirito
nuovo» (Ez 36,25-26). È l’acqua che
restituirà al popolo un’esistenza
piena, come una sorgente che sgorga
dal tempio e riversa al suo passaggio
vita e salute: «Vidi che sulla sponda
del torrente vi era una grandissima
quantità di alberi da una parte e
dall’altra. […] Ogni essere vivente che
si muove dovunque arriva il
torrente, vivrà [...], perché dove
giungono quelle acque, risanano, e là



dove giungerà il torrente tutto
rivivrà» (Ez 47,7.9).

94. La festa ebraica delle Tende
(Sukkot), che commemorava i
quarant’anni nel deserto, aveva
gradualmente assunto il simbolo
dell’acqua come elemento centrale e
prevedeva un rito di offerta
dell’acqua ogni mattina, che
diventava molto solenne l’ultimo
giorno della festa: si faceva una
grande processione fino al tempio
dove, infine, si compivano sette giri
intorno all’altare e si offriva l’acqua
a Dio in mezzo a un gran baccano[83].

95. L’annuncio dell’avvento del
tempo messianico era presentato
come una sorgente aperta per il
popolo: «Riverserò sopra la casa di
Davide e sopra gli abitanti di
Gerusalemme uno spirito di grazia e
di consolazione: guarderanno a me,
colui che hanno trafitto. [...] In quel
giorno vi sarà per la casa di Davide e



per gli abitanti di Gerusalemme una
sorgente zampillante per lavare il
peccato e l’impurità» (Zc 12,10; 13,1).

96. Un uomo trafitto, una sorgente
aperta, uno spirito di grazia e di
preghiera. I primi cristiani in modo
evidente vedevano realizzata questa
promessa nel costato aperto di Cristo,
fonte da cui promana la vita nuova.
Scorrendo il Vangelo di Giovanni
vediamo come quella profezia si sia
realizzata in Cristo. Contempliamo il
suo costato aperto, da cui è scaturita
l’acqua dello Spirito: «Uno dei soldati
con una lancia gli colpì il fianco, e
subito ne uscì sangue e acqua» (Gv
19,34). Poi l’evangelista aggiunge:
«Volgeranno lo sguardo a colui che
hanno trafitto» (Gv 19,37). Riprende
così l’annuncio del profeta che
prometteva al popolo una sorgente
aperta a Gerusalemme, quando
avrebbero rivolto lo sguardo al
trafitto (cfr Zc 12,10). La fonte aperta
è il fianco ferito di Gesù.



97. Notiamo che il Vangelo stesso
annunciava questo momento sacro,
precisamente «nell’ultimo, il grande
giorno della festa» delle Tende (Gv
7,37). Allora Gesù gridò al popolo
festante nella grande processione:
«Se qualcuno ha sete, venga a me, e
beva […] dal suo grembo
sgorgheranno fiumi di acqua
viva» (Gv 7,37-38). Perché ciò si
attuasse doveva venire la sua “ora”,
perché Gesù «non era ancora stato
glorificato» (Gv 7,39). Tutto si è
compiuto nella sorgente traboccante
della Croce.

98. Nel Libro dell’Apocalisse
riappaiono sia il Trafitto: «Ogni
occhio lo vedrà, anche quelli che lo
trafissero» (Ap 1,7), sia la fonte
aperta: «Chi ha sete venga; chi vuole,
prenda gratuitamente l’acqua della
vita» (Ap 22,17).

99. Il costato trafitto è allo stesso
tempo la sede dell’amore, un amore



che Dio ha dichiarato al suo popolo
con tante parole diverse che vale la
pena ricordare:

«Tu sei prezioso ai miei occhi, perché
sei degno di stima e io ti amo» (Is
43,4).

«Si dimentica forse una donna del
suo bambino, così da commuoversi
per il figlio delle sue viscere? Anche
se costoro si dimenticassero, io
invece non ti dimenticherò mai.
Ecco, sulle palme delle mie mani ti
ho disegnato» (Is 49,15-16).

«Anche se i monti si spostassero e i
colli vacillassero, non si
allontanerebbe da te il mio affetto,
né vacillerebbe la mia alleanza di
pace» (Is 54,10).

«Ti ho amato di amore eterno, per
questo continuo a esserti fedele» (Ger
31,3).



«Il Signore, tuo Dio, in mezzo a te è
un salvatore potente. Gioirà per te, ti
rinnoverà con il suo amore, esulterà
per te con grida di gioia» (Sof 3,17).

100. Il profeta Osea arriva a parlare
del cuore di Dio: «Li traevo con
legami di bontà, con vincoli
d’amore» (Os 11,4). A causa di questo
stesso amore disprezzato, poteva
dire: «Il mio cuore si commuove
dentro di me, il mio intimo freme di
compassione» (Os 11,8). Ma sempre
vincerà la misericordia (cfr Os 11,9),
che raggiungerà la sua massima
espressione in Cristo, la parola
d’amore definitiva.

101. Nel Cuore trafitto di Cristo si
concentrano, scritte nella carne, tutte
le espressioni d’amore delle
Scritture. Non si tratta di un amore
semplicemente dichiarato, ma il suo
costato aperto è sorgente di vita per
quanti sono amati, è quella fonte che
sazia la sete del suo popolo. Come



insegnava San Giovanni Paolo II, «gli
elementi essenziali di tale devozione
appartengono dunque in modo
permanente alla spiritualità della
Chiesa nel corso della sua storia,
poiché fin dal principio la Chiesa ha
rivolto il suo sguardo al cuore di
Cristo trafitto sulla croce»[84].

RISONANZE DELLA PAROLA NELLA
STORIA

102. Consideriamo alcuni effetti che
questa Parola di Dio ha prodotto
nella storia della fede cristiana.
Diversi Padri della Chiesa,
soprattutto dell’Asia Minore, hanno
menzionato la ferita nel costato di
Gesù come origine dell’acqua dello
Spirito: della Parola, della sua grazia
e dei sacramenti che la comunicano.
La forza dei martiri vive della
«sorgente celeste dell’acqua viva che
sgorga dalle viscere di Cristo»[85], o,
come traduce Rufino, delle «sorgenti
celesti ed eterne che procedono dalle



viscere di Cristo»[86]. Noi credenti, che
siamo rinati dallo Spirito, veniamo
da quella grotta della roccia, «siamo
usciti dal grembo di Cristo»[87]. Il suo
costato ferito, che interpretiamo
come il suo cuore, è pieno dello
Spirito Santo e da Lui giunge a noi
come fiumi di acqua viva: «La
sorgente dello Spirito è interamente
in Cristo»[88]. Ma lo Spirito che
riceviamo non ci allontana dal
Signore risorto, bensì ci riempie di
Lui, perché bevendo lo Spirito
beviamo Cristo stesso: «Bevi Cristo,
perché Egli è la roccia che riversa
acqua. Bevi Cristo perché Egli è la
fonte della vita. Bevi Cristo perché
Egli è il fiume la cui forza rallegra la
città di Dio. Bevi Cristo perché Egli è
la pace. Bevi Cristo, perché dal suo
seno sgorga acqua viva»[89].

103. Sant’Agostino ha aperto la
strada alla devozione al Sacro Cuore
come luogo di incontro personale
con il Signore. Per lui, cioè, il petto di



Cristo non è solo la fonte della grazia
e dei sacramenti, ma lo personalizza,
presentandolo come simbolo
dell’unione intima con Cristo, come
luogo di un incontro d’amore. Lì sta
l’origine della sapienza più preziosa,
che è quella di conoscere Lui. Infatti,
Agostino scrive che Giovanni,
l’amato, quando nell’ultima Cena
chinò il capo sul petto di Gesù, si
accostò al luogo segreto della
sapienza[90]. Non siamo di fronte a
una semplice contemplazione
intellettuale di una verità teologica.
San Girolamo spiegava che una
persona capace di contemplazione
«non gode della bellezza del ruscello
d’acqua, ma beve l’acqua viva del
costato del Signore»[91].

104. San Bernardo ha ripreso il
simbolismo del costato trafitto del
Signore, intendendolo esplicitamente
come rivelazione e dono dell’amore
del suo Cuore. Attraverso la ferita
diventa accessibile a noi e possiamo



fare nostro il grande mistero
dell’amore e della misericordia:
«Prendo per me dalle viscere del
Signore quanto mi manca, perché
abbondano in misericordia, né
mancano le fenditure per cui
possano scorrere fino a me. Hanno
forato le sue mani e i suoi piedi,
hanno squarciato il fianco con la
lancia, e attraverso queste fessure io
posso succhiare il miele della pietra e
l’olio del durissimo sasso, cioè
gustare e vedere com’è soave il
Signore. […] Il ferro trapassò la sua
anima, e si avvicinò al suo cuore
perché ormai non possa più non
compatire le mie debolezze. È aperto
l’ingresso al segreto del cuore per le
ferite del corpo, appare quel grande
sacramento della pietà, appaiono le
viscere di misericordia del nostro
Dio»[92].

105. Questo si ripresenta in modo
particolare in Guglielmo di Saint-
Thierry, che invita ad entrare nel



Cuore di Gesù, che ci nutre al suo
stesso seno[93]. Ciò non sorprende, se
ricordiamo che per questo autore
«l’arte delle arti è l’arte dell’amore.
[...] L’amore è suscitato dal Creatore
della natura […]. L’amore è una forza
dell’anima, che la conduce come per
un peso naturale al luogo e al fine
che le è proprio»[94]. E il luogo che le è
proprio, dove l’amore regna in
pienezza, è il Cuore di Cristo:
«Signore, dove conduci coloro che
abbracci e stringi tra le tue braccia,
se non al tuo cuore? Il tuo cuore,
Gesù, è la dolce manna della tua
divinità (cfr Eb 9,4), che conservi in
te nel vaso d’oro della tua anima, che
supera ogni conoscenza. Beati coloro
che sono condotti fin lì dal tuo
abbraccio. Beati coloro che, immersi
in queste profondità, sono stati
nascosti da te nel segreto del tuo
cuore»[95].

106. San Bonaventura unisce le due
linee spirituali intorno al Cuore di



Cristo: mentre lo presenta come
fonte dei sacramenti e della grazia,
propone che questa contemplazione
diventi un rapporto di amicizia, un
incontro personale di amore.

107. Da un lato, ci aiuta a riconoscere
la bellezza della grazia e dei
sacramenti che scaturiscono da
quella fonte di vita che è il costato
ferito del Signore: «Affinché dal
costato di Cristo addormentato sulla
croce si formasse la Chiesa e si
adempisse la Scrittura che dice:
“Guarderanno colui che hanno
trafitto”, uno dei soldati lo colpì con
una lancia e gli aprì il costato. E ciò
fu permesso dalla divina
provvidenza, affinché, sgorgando
dalla ferita sangue e acqua, si
riversasse il prezzo della nostra
salvezza, che, emanando dall’arcana
fonte del cuore, desse ai sacramenti
della Chiesa la virtù di conferire la
vita della grazia, e fosse per coloro
che vivono in Cristo come una coppa



riempita alla sorgente viva, che
zampilla fino alla vita eterna»[96].

108. Ci invita poi a fare un altro
passo, affinché l’accesso alla grazia
non diventi qualcosa di magico, o
una sorta di emanazione di tipo
neoplatonico, ma un rapporto diretto
con Cristo, abitando nel suo Cuore,
perché chi beve è amico di Cristo, è
un cuore che ama: «Alzati, dunque,
anima amica di Cristo, e sii la
colomba che nidifica nella parete di
una grotta; sii il passero che ha
trovato una casa e non cessa di
custodirla; sii la tortora che nasconde
i pulcini del suo casto amore in
quell’apertura sacratissima»[97].

LA DIFFUSIONE DELLA DEVOZIONE
AL CUORE DI CRISTO

109. A poco a poco il costato ferito,
dove risiede l’amore di Cristo, da cui
a sua volta promana la vita della
grazia, venne assumendo la figura
del cuore, soprattutto nella vita



monastica. Sappiamo che nel corso
della storia il culto del Cuore di Cristo
non si è manifestato in modi uguali e
che gli aspetti sviluppati in epoca
moderna, legati a varie esperienze
spirituali, non possono essere
estrapolati e accostati alle forme
medievali e ancor meno a quelle
bibliche in cui possiamo intravedere
i semi di questo culto. Tuttavia, oggi
la Chiesa non disprezza nulla del
bene che lo Spirito Santo ci ha
donato nel corso dei secoli, sapendo
che sarà sempre possibile
riconoscere un significato più chiaro
e pieno di alcuni particolari della
devozione, o comprenderne e
svelarne nuovi aspetti.

110. Diverse donne sante hanno
raccontato esperienze del loro
incontro con Cristo, caratterizzato
dal riposo nel Cuore del Signore,
fonte di vita e di pace interiore. È il
caso di Santa Lutgarda, di Santa
Matilde di Hackeborn, di Santa



Angela da Foligno, di Giuliana di
Norwich, tra le altre. Santa Gertrude
di Helfta, monaca cistercense, ha
narrato un momento di preghiera in
cui ha appoggiato il capo sul Cuore di
Cristo e ne ha ascoltato il battito. In
un dialogo con San Giovanni
Evangelista gli chiese perché nel suo
Vangelo non avesse parlato di ciò che
aveva provato quando aveva fatto
questa medesima esperienza.
Gertrude conclude che «la dolcezza
di questi battiti è stata riservata ai
tempi moderni, affinché,
ascoltandoli, possa rinnovarsi il
mondo invecchiato e tiepido
nell’amore di Dio»[98]. Potremmo
forse pensare che sia un annuncio
per i nostri tempi, un richiamo a
riconoscere quanto questo mondo sia
diventato “vecchio”, bisognoso di
percepire il messaggio sempre nuovo
dell’amore di Cristo? Santa Gertrude
e Santa Matilde sono state
considerate tra «le più intime
confidenti del Sacro Cuore»[99].



111. I certosini, incoraggiati
soprattutto da Ludolfo di Sassonia,
trovarono nella devozione al Sacro
Cuore una via per riempire di affetto
e di vicinanza il loro rapporto con
Gesù Cristo. Chi entra attraverso la
ferita del suo Cuore si infiamma di
affetto. Santa Caterina da Siena ha
scritto che le sofferenze patite dal
Signore non sono qualcosa a cui
possiamo presenziare, ma che il
Cuore aperto di Cristo è per noi la
possibilità di un incontro attuale e
personale con tanto amore: «Questo
vi manifestai nell’apritura del lato
mio, dove truovi el segreto del cuore:
mostrando che Io v’amo più che
mostrare non posso con questa pena
finita»[100].

112. La devozione al Cuore di Cristo
ha oltrepassato gradualmente la vita
monastica e ha colmato la
spiritualità di santi maestri,
predicatori e fondatori di
congregazioni religiose che l’hanno



diffusa nei luoghi più remoti della
terra[101].

113. Di particolare interesse fu
l’iniziativa di San Giovanni Eudes,
che «dopo aver svolto con i suoi
missionari una ferventissima
missione a Rennes, ottenne che
monsignor Vescovo approvasse per
quella diocesi la celebrazione della
festa del Cuore adorabile di Nostro
Signore Gesù Cristo. Questa fu la
prima volta che tale festa venne
ufficialmente autorizzata nella
Chiesa. In seguito, i Vescovi di
Coutances, Evreux, Bayeux, Lisieux e
Rouen autorizzarono la stessa festa
per le rispettive diocesi tra il 1670 e il
1671»[102].

SAN FRANCESCO DI SALES

114. Nei tempi moderni è degno di
nota il contributo di San Francesco di
Sales. Egli contemplava spesso il
Cuore aperto di Cristo, che invita a
dimorare dentro di Lui in una



relazione personale di amore, nella
quale si illuminano i misteri della
vita. Possiamo vedere nel pensiero di
questo santo dottore come, di fronte
a una morale rigorista o a una
religiosità di mera osservanza, il
Cuore di Cristo gli apparisse come un
richiamo alla piena fiducia
nell’azione misteriosa della sua
grazia. Così lo esprimeva nella sua
proposta alla baronessa di Chantal:
«Mi è molto chiaro che noi non
rimarremo più in noi stessi […] e che
dimoreremo per sempre nel fianco
squarciato del Salvatore; senza di lui,
infatti, noi non solo non possiamo,
ma anche se potessimo, non
vorremmo fare niente»[103].

115. Per lui la devozione era ben
lontana dal diventare una forma di
superstizione o un’indebita
oggettivazione della grazia, perché
significava l’invito a una relazione
personale in cui ciascuno si sente
unico davanti a Cristo, riconosciuto



nella sua realtà irripetibile, pensato
da Cristo e considerato in modo
diretto ed esclusivo: «Questo
adorabilissimo e amabilissimo cuore
del nostro Maestro, ardente
dell’amore che professa per noi,
cuore in cui vediamo scritti tutti i
nostri nomi [...]. È certamente un
argomento di grandissima
consolazione il fatto di essere amati
con tanto affetto da Nostro Signore
che ci porta sempre nel suo
Cuore»[104]. Quel nome proprio scritto
sul Cuore di Cristo era il modo in cui
San Francesco di Sales cercava di
simboleggiare fino a che punto
l’amore di Cristo per ciascuno non è
astratto o generico, ma implica una
personalizzazione per cui il credente
si sente valorizzato e riconosciuto
per sé stesso: «Quanto è bello questo
cielo ora che il Salvatore ne è
divenuto il sole e il suo petto è una
sorgente d’amore alla quale i beati
bevono a sazietà. Ognuno va a
contemplarlo e vi vede scritto,



dentro, il suo amore a caratteri di
amore che solo l’amore sa leggere e
che solo l’amore ha scolpiti. Ah,
Figlia mia, i nostri nomi non vi
figureranno? Sì, vi figureranno senza
dubbio, perché sebbene il nostro
cuore non abbia l’amore, ha però il
desiderio dell’amore e l’inizio
dell’amore»[105].

116. Egli considerava questa
esperienza come qualcosa di
fondamentale per una vita spirituale
che poneva tale convinzione tra le
grandi verità di fede: «Sì, mia
carissima Figlia, Egli pensa a voi, e
non solo a voi, ma anche al più
piccolo fra i capelli del vostro capo: è
una verità di fede che non bisogna
assolutamente mettere in
dubbio»[106]. Ne consegue che il
credente diventa capace di
abbandonarsi completamente nel
Cuore di Cristo, dove trova riposo,
consolazione e forza: «O Dio, che
felicità stare così tra le braccia e sul



petto [del Salvatore]. […] Rimanete
così, Figlia cara, e come un altro
piccolo San Giovanni, mentre gli altri
mangiano vari cibi alla tavola del
Salvatore, voi riposate e inclinate,
con semplicissima fiducia, la vostra
testa, la vostra anima, il vostro
spirito sul petto amorevole del caro
Signore»[107]. «Spero che voi siate con
lo spirito nella caverna della
tortorella e nel fianco squarciato del
nostro caro Salvatore. [...] Com’è
buono questo Signore, cara figlia
mia! Come il suo cuore è amabile!
Rimaniamo lì, in quel santo
domicilio»[108].

117. Fedele, tuttavia, al suo
insegnamento sulla santificazione
nella vita ordinaria, egli propone che
ciò sia vissuto in mezzo alle attività,
ai compiti e ai doveri della vita
quotidiana: «Mi chiedete come
debbano comportarsi in tutte le loro
azioni le anime che sono attratte
nella preghiera a questa santa



semplicità e a questo perfetto
abbandono a Dio? Rispondo che, non
solo nella preghiera, ma nella
condotta di tutta la loro vita, devono
invariabilmente camminare in
spirito di semplicità, abbandonando
e consegnando tutta la loro anima, le
loro azioni e i loro successi alla
volontà di Dio, con un amore di
perfetta e assoluta fiducia,
abbandonandosi alla grazia e alla
cura dell’amore eterno che la Divina
Provvidenza prova per loro»[109].

118. Per tutti questi motivi, quando si
trattò di pensare a un simbolo che
potesse riassumere la sua proposta di
vita spirituale, egli concluse: «Ho
dunque pensato, mia cara Madre, se
siete d’accordo, che dobbiamo
prendere come nostro stemma un
unico cuore trafitto da due frecce,
racchiuso in una corona di spine»[110].

UNA NUOVA DICHIARAZIONE
D’AMORE



119. È sotto il salutare influsso di
questa spiritualità di San Francesco
di Sales che si svolsero gli eventi di
Paray-le-Monial alla fine del XVII
secolo. Santa Margherita Maria
Alacoque ha raccontato importanti
apparizioni avvenute tra la fine di
dicembre 1673 e il giugno 1675.
Fondamentale è una dichiarazione
d’amore che spicca nella prima
grande apparizione. Gesù dice: «Il
mio divin Cuore è tanto appassionato
d’amore per gli uomini e per te in
particolare, che, non potendo più
contenere in sé stesso le fiamme del
suo ardente Amore, sente il bisogno
di diffonderle per mezzo tuo e di
manifestarsi agli uomini per
arricchirli dei preziosi tesori che ti
scoprirò»[111].

120. Santa Margherita Maria
riassume tutto in modo potente e
fervoroso: «Mi scoprì le meraviglie
del suo Amore e i segreti inesplicabili
del suo Sacro Cuore, che mi aveva



tenuti nascosti fino a quel momento,
nel quale me lo aprì per la prima
volta. E lo fece in modo così reale e
sensibile da non permettermi ombra
di dubbio»[112]. Nelle manifestazioni
successive viene ribadita la bellezza
di questo messaggio: «Mi svelò le
meraviglie inesplicabili del suo puro
Amore e fino a quale eccesso questo
lo avesse spinto ad amare gli
uomini»[113].

121. Questo intenso riconoscimento
dell’amore di Gesù che Santa
Margherita Maria ci ha trasmesso ci
offre preziosi stimoli per la nostra
unione con Lui. Ciò non significa che
ci sentiamo obbligati ad accettare o
ad assumere tutti i dettagli di questa
proposta spirituale, dove, come
spesso accade, all’azione divina si
mescolano elementi umani legati ai
desideri, alle preoccupazioni e alle
immagini interiori del soggetto[114].
Tale proposta dev’essere sempre
riletta alla luce del Vangelo e di tutta



la ricca tradizione spirituale della
Chiesa, mentre riconosciamo quanto
bene ha fatto in tante sorelle e in
tanti fratelli. Questo ci permette di
riconoscere doni dello Spirito Santo
all’interno di questa esperienza di
fede e di amore. Più importante dei
dettagli è il nucleo del messaggio che
ci viene trasmesso e che può essere
riassunto in quelle parole che Santa
Margherita ha udito: «Ecco quel
Cuore che tanto ha amato gli uomini
e che nulla ha risparmiato fino ad
esaurirsi e a consumarsi per
testimoniare loro il suo Amore»[115].

122. Questa manifestazione è un
invito a crescere nell’incontro con
Cristo, grazie a una fiducia senza
riserve, fino a raggiungere un’unione
piena e definitiva: «Il divin Cuore di
Gesù si sostituisca talmente a noi da
vivere e agire solo in noi e per noi.
La sua Volontà […] possa agire
assolutamente senza resistenza da
parte nostra; in conclusione, gli



affetti, i desideri, i pensieri suoi siano
al posto dei nostri, ma soprattutto il
suo amore che si amerà da sé stesso
in noi e per noi. E così, quell’amabile
Cuore di Gesù essendo per noi tutto
in ogni cosa, potremo dire con san
Paolo che non viviamo più noi ma
che è lui che vive in noi»[116].

123. In effetti, nel primo messaggio
ricevuto, ella presenta questa
esperienza in modo più personale,
più concreto, pieno di fuoco e di
tenerezza: «Mi domandò il cuore e io
Lo supplicai di prenderlo. Lo prese e
lo mise nel suo Cuore adorabile, nel
quale me lo fece vedere come un
piccolo atomo, che si consumava in
quella fornace ardente»[117].

124. In un altro punto notiamo che
Colui che si dona a noi è il Cristo
risorto, pieno di gloria, pieno di vita
e di luce. Anche se in vari momenti
parla delle sofferenze che ha
sopportato per noi e



dell’ingratitudine che riceve, qui non
sono il sangue e le ferite dolorose a
risaltare, ma la luce e il fuoco del
Vivente. Le ferite della Passione, che
non scompaiono, vengono
trasfigurate. Così, il Mistero della
Pasqua si manifesta qui nella sua
interezza: «Una volta, […] mentre era
esposto il Santo Sacramento, […]
Gesù Cristo, il mio dolce Maestro, si
presentò a me tutto splendente di
gloria con le sue cinque piaghe
sfolgoranti come cinque soli. Da ogni
parte di quella sacra Umanità si
sprigionavano fiamme, ma
soprattutto dal suo adorabile petto,
che somigliava a una fornace
ardente. Dopo averlo scoperto, mi
mostrò il suo amante e amabilissimo
Cuore, sorgente viva di quelle
fiamme. Fu allora che mi svelò le
meraviglie inesplicabili del suo puro
Amore e fino a quale eccesso questo
lo avesse spinto ad amare gli uomini,
dai quali poi non riceveva in cambio
che ingratitudini e indifferenza»[118].



SAN CLAUDIO DE LA COLOMBIÈRE

125. Quando San Claudio de La
Colombière venne a conoscenza delle
esperienze di Santa Margherita, ne
divenne immediatamente difensore e
divulgatore. Egli ebbe un ruolo
speciale nella comprensione e nella
diffusione di questa devozione al
Sacro Cuore, ma anche nella sua
interpretazione alla luce del Vangelo.

126. Mentre alcune espressioni di
Santa Margherita, se fraintese,
potevano indurre a confidare troppo
nei propri sacrifici e nelle proprie
offerte, San Claudio mostra che la
contemplazione del Cuore di Cristo,
se è autentica, non provoca un
compiacimento in sé stessi o una
vanagloria nelle esperienze o negli
sforzi umani, bensì un indescrivibile
abbandono in Cristo che riempie la
vita di pace, di sicurezza, di
decisione. Egli ha espresso molto
bene questa fiducia assoluta in una



famosa preghiera: «Per me, o mio
Dio, son troppo persuaso che voi
vegliate sopra coloro che sperano in
voi, e che non può mancar loro cosa
alcuna, quando sperano tutto da voi.
Son risoluto perciò di vivere per
l’avvenire senza cruccio alcuno, e di
rimettere a voi tutte le mie
inquietudini [...]. Non perderò
giammai la mia speranza, la
manterrò fino all’ultimo momento di
mia vita; e tutti i demoni dell’inferno
invano si affaticheranno in quel
punto per levarmela [...]. Aspetti
pure chi vuole la sua felicità dalle
ricchezze o dall’ingegno; confidi altri
nell’innocenza della sua vita o nel
rigore della sua penitenza, o
nell’abbondanza delle sue limosine, o
nel fervore delle sue preghiere […].
Per me, Signore, tutta la mia
confidenza sta riposta in voi solo. Né
questa confidenza ingannò mai
alcuno […]. Posso dunque star sicuro
che sarò eternamente felice, perché
spero fermamente d’esserlo e perché



è voi, o mio Dio, siete quello da cui lo
spero»[119].

127. San Claudio scrisse una nota nel
gennaio del 1677, preceduta da
alcune righe che si riferiscono alla
certezza che sentiva circa la propria
missione: «Ho saputo che Dio ha
voluto che lo servissi cercando di
realizzare i suoi desideri riguardo
alla devozione che Egli ha suggerito a
una persona a cui si comunica in
modo confidenziale, e a favore della
quale ha voluto servirsi della mia
debolezza; già l’ho ispirata a
parecchie persone»[120].

128. È importante notare come, nella
spiritualità di La Colombière, ci sia
una felice sintesi tra la ricca e bella
esperienza spirituale di Santa
Margherita e la contemplazione
molto concreta degli Esercizi
ignaziani. Egli scriveva all’inizio
della Terza Settimana del mese di
Esercizi: «Due cose mi hanno



commosso straordinariamente. La
prima è la disposizione con cui Gesù
si è presentato a coloro che lo
cercavano. Il suo Cuore è immerso in
un’orribile amarezza; tutte le
passioni sono sciolte dentro di Lui,
l’intera natura è sconcertata, e
attraverso tutti questi disordini, tutte
queste tentazioni, il Cuore si rivolge
direttamente a Dio; non esita a
prendere la parte suggeritagli dalla
virtù e dalla più alta virtù. La
seconda cosa è il comportamento di
questo stesso Cuore nei confronti di
Giuda che lo tradisce, degli apostoli
che lo abbandonano vigliaccamente,
dei sacerdoti e degli altri autori della
persecuzione a cui è sottoposto; tutto
ciò non è stato in grado di suscitare
in Lui il minimo sentimento di odio o
di indignazione. Mi rappresento,
dunque, quel Cuore senza amarezza,
senza acrimonia, pieno di vera
tenerezza verso i suoi nemici»[121].



SAN CHARLES DE FOUCAULD E
SANTA TERESA DI GESÙ BAMBINO

129. San Charles de Foucauld e Santa
Teresa di Gesù Bambino, senza
averne la pretesa, hanno rimodellato
alcuni elementi della devozione al
Cuore di Cristo, aiutandoci a
comprenderla in modo ancora più
fedele al Vangelo. Vediamo ora come
questa devozione si è espressa nella
loro vita. Nel prossimo capitolo
torneremo su di loro per mostrare
l’originalità della dimensione
missionaria che entrambi, in modi
diversi, hanno sviluppato.

Iesus Caritas

130. A Louye, San Charles de
Foucauld faceva visita al Santissimo
Sacramento con sua cugina, Madame
de Bondy, e un giorno lei gli indicò
un’immagine del Sacro Cuore[122].
Questa cugina è stata fondamentale
nella conversione di Carlo, come egli
stesso riconosce: «Giacché il buon



Dio vi ha reso il primo strumento
delle sue misericordie nei miei
confronti, esse discendono tutte da
voi: se voi non mi aveste convertito,
ricondotto a Gesù, se non mi aveste
insegnato a poco a poco, quasi parola
per parola, ciò che è buono e pio,
sarei oggi a questo punto?»[123]. Ma
ciò che ella ha risvegliato in lui è
proprio l’ardente consapevolezza
dell’amore di Gesù. Era tutto lì,
questa era la cosa più importante. E
questo si concentrava
particolarmente nella devozione al
Cuore di Cristo, dove egli trovava una
misericordia senza limiti: «Speriamo
nella misericordia infinita di Colui
del quale mi avete fatto conoscere il
Sacro Cuore»[124].

131. In seguito il suo direttore
spirituale, Don Henri Huvelin, lo
aiuterà ad approfondire tale prezioso
mistero: «Questo Cuore benedetto di
cui Lei ci parlava così spesso»[125]. Il 6
giugno 1889, Carlo si consacrò al



Sacro Cuore, nel quale trovava un
amore assoluto. Egli dice a Cristo:
«Mi avete talmente colmato di
benefici che mi sembrerebbe essere
ingrati verso il vostro cuore non
credere che esso è pronto a colmarmi
di ogni bene, per quanto grande esso
sia, e che il suo amore come la sua
generosità sono senza misura»[126].
Egli sarà l’eremita «sotto il nome del
Sacro Cuore»[127].

132. Il 17 maggio 1906, lo stesso
giorno in cui fratel Carlo, da solo,
non può più celebrare la Messa,
scrive questa promessa: «Lasciar
vivere in me il Cuore di Gesù
affinché non sia più io che vivo, ma il
Cuore di Gesù che vive in me,
com’Egli viveva a Nazaret»[128]. La sua
amicizia con Gesù, cuore a cuore,
non aveva nulla di un devozionismo
intimistico. Era la radice di quella
vita spogliata di Nazaret con cui
Carlo voleva imitare Cristo e
configurarsi a Lui. Quella tenera



devozione al Cuore di Cristo ebbe
conseguenze molto concrete sul suo
stile di vita e la sua Nazaret si
nutriva di tale relazione molto
personale con il Cuore di Cristo.

Santa Teresa di Gesù Bambino

133. Come San Charles de Foucauld,
Santa Teresa di Gesù Bambino
respirò l’enorme devozione che
inondava la Francia nel XIX secolo. Il
sacerdote Almire Pichon era il
direttore spirituale della sua famiglia
ed era considerato un grande
apostolo del Sacro Cuore. Una delle
sue sorelle prese il nome religioso di
“Maria del Sacro Cuore”, e il
monastero in cui la Santa entrò era
dedicato al Sacro Cuore. Tuttavia, la
sua devozione assunse alcune
caratteristiche proprie, al di là delle
forme in cui si esprimeva all’epoca.

134. Quando aveva quindici anni,
trovò un modo per riassumere il suo
rapporto con Gesù: «Colui il cui cuore



batteva all’unisono col mio»[129]. Due
anni dopo, quando le parlavano di
un Cuore coronato di spine,
aggiungeva in una lettera: «Tu lo sai:
io non guardo al Sacro Cuore come
tutti; penso che il cuore del mio sposo
è solo mio, così come il mio
appartiene solo a lui, e allora nella
solitudine gli parlo di questo
delizioso cuore a cuore, aspettando
di contemplarlo un giorno faccia a
faccia»[130].

135. In una poesia ella ha espresso il
senso della sua devozione, fatta più
di amicizia e fiducia che di sicurezza
nei propri sacrifici:

«Un cuore caldo di tenerezza cerco,

che sostegno mi sia senza ricambio,

che tutto di me, debolezza inclusa,

ami e giorno e notte non
m’abbandoni [...].



Io voglio un Dio che con la mia
natura

mi sia fratello e soffrire possa [...].

Ben lo so tutte le giustizie nostre

non han valore alcuno agli occhi suoi
[...].

Per purgatorio mio scelgo felice

l’Amore tuo ardente, Cuore del mio
Dio!»[131].

136. Forse il testo più importante per
poter comprendere il significato
della sua devozione al Cuore di Cristo
è la lettera che scrisse, tre mesi
prima di morire, all’amico Maurice
Bellière: «Quando vedo Maddalena
avanzarsi in mezzo ai numerosi
convitati, bagnare con le sue lacrime
i piedi del suo Maestro adorato, che
lei tocca per la prima volta, sento che
il suo cuore ha compreso gli abissi
d’amore e di misericordia del Cuore



di Gesù e che, per quanto peccatrice
sia, questo Cuore d’amore non solo è
disposto a perdonarla, ma anche a
prodigarle i benefici della sua
intimità divina, ad elevarla fino alle
più alte cime della contemplazione.
Ah, caro piccolo Fratello mio, da
quando mi è stato dato di capire così
l’amore del Cuore di Gesù, le
confesso che esso ha scacciato dal
mio cuore ogni timore. Il ricordo
delle mie colpe mi umilia, mi induce
a non appoggiarmi mai sulla mia
forza che non è che debolezza; ma
ancor più questo ricordo mi parla di
misericordia e di amore»[132].

137. Le menti moralistiche, che
pretendono di controllare la
misericordia e la grazia, direbbero
che ella poteva dire questo perché
era santa, ma che un peccatore non
potrebbe dirlo. Così facendo,
tralasciano della spiritualità di
Teresa la sua bella novità che riflette
il cuore del Vangelo. Purtroppo, è



diventato frequente in alcuni
ambienti cristiani questo intento di
rinchiudere lo Spirito Santo in uno
schema che permetta di avere tutto
sotto la propria supervisione.
Tuttavia, questa saggia Dottore della
Chiesa li smentisce e contraddice
direttamente tale interpretazione
riduttiva con le seguenti parole
molto chiare: «Se avessi commesso
tutti i crimini possibili, avrei sempre
la stessa fiducia, sento che tutta
questa moltitudine di offese sarebbe
come una goccia d’acqua gettata in
un braciere ardente»[133].

138. A suor Maria, che la lodava per
il suo generoso amore a Dio, disposto
anche al martirio, risponde
ampiamente in una lettera che oggi è
una delle pietre miliari della storia
della spiritualità. Questa pagina
andrebbe letta mille volte per la sua
profondità, chiarezza e bellezza. In
essa aiuta la sorella “del Sacro
Cuore” a non concentrare tale



devozione su un aspetto doloristico,
giacché alcuni intendevano la
riparazione come una sorta di
primato dei sacrifici o di
adempimento moralistico. Lei,
invece, riassume tutto nella fiducia
come la migliore offerta, gradita al
Cuore di Cristo: «I miei desideri di
martirio non sono nulla; non sono
quei desideri che mi danno la fiducia
illimitata che sento nel cuore. A dire
il vero, sono le ricchezze spirituali
che rendono ingiusti quando ci si
riposa in esse con compiacenza e si
crede che siano qualcosa di grande.
[…] Ciò che gli piace è di vedermi
amare la mia piccolezza e la mia
povertà, è la cieca speranza che ho
nella sua misericordia! Ecco il mio
solo tesoro. […] Se lei desidera
sentire gioia, essere attratta dalla
sofferenza, lei cerca la sua
consolazione. […] Comprenda che,
per amare Gesù, per essere sua
vittima d’amore, più si è deboli,
senza desideri né virtù, più si è adatti



alle operazioni di questo Amore che
consuma e trasforma! […] Oh, come
vorrei poterle far capire quel che
sento! È la fiducia e null’altro che la
fiducia che deve condurci
all’Amore!»[134].

139. In molti dei suoi testi si nota la
sua lotta contro forme di spiritualità
troppo incentrate sullo sforzo
umano, sul merito proprio,
sull’offerta di sacrifici, su
determinati adempimenti per
“guadagnarsi il cielo”. Per lei, «il
merito non consiste nel fare né nel
donare molto, ma piuttosto nel
ricevere»[135]. Leggiamo ancora una
volta alcuni dei testi molto
significativi nei quali insiste su
questa via, che è un modo semplice e
veloce di conquistare il Signore
attraverso il cuore.

140. Così scrive alla sorella Leonia:
«Ti assicuro che il buon Dio è assai
migliore di quanto tu creda: si



accontenta di uno sguardo, di un
sospiro d’amore. Quanto a me, trovo
molto facile praticare la perfezione,
perché ho capito che non c’è che da
prendere Gesù per il cuore! Guarda
un bambino, che ha appena recato
dispiacere a sua madre. […] Se le
tenderà le braccine sorridendo e
dicendo: “Abbracciami, non
ricomincerò più”, potrà forse sua
madre non stringerselo al cuore con
tenerezza e dimenticare le sue
mancanze infantili? Tuttavia ella sa
bene che il suo caro piccino
ricomincerà alla prossima occasione,
ma questo non importa: se egli la
prende ancora per il cuore, non sarà
mai punito»[136].

141. In una lettera al padre Adolphe
Roulland dice: «La mia via è una via
tutta di fiducia e d’amore; io non
capisco le anime che hanno paura di
un così tenero Amico. Talvolta,
quando leggo certi trattati spirituali,
nei quali la perfezione è presentata



attraverso mille ostacoli, circondata
da una folla di illusioni, il mio povero
spirito si stanca molto presto; chiudo
il dotto libro, che mi rompe la testa e
mi inaridisce il cuore, e prendo la
Sacra Scrittura. Allora tutto mi
appare luminoso: una sola parola
svela alla mia anima orizzonti
infiniti; la perfezione mi appare
facile; vedo che basta conoscere il
proprio niente e abbandonarsi come
un bambino nelle braccia del buon
Dio»[137].

142. E rivolgendosi al Rev.do Maurice
Bellière, a proposito di un genitore
osserva: «Non credo che il cuore di
quel padre felice possa resistere alla
fiducia filiale di suo figlio, del quale
conosce la sincerità e l’amore.
Tuttavia non ignora che più d’una
volta suo figlio ricadrà negli stessi
errori, ma è disposto a perdonarlo
sempre, se suo figlio lo prenderà
sempre dalla parte del cuore»[138].



RISONANZE NELLA COMPAGNIA DI
GESÙ

143. Abbiamo visto come San Claudio
de La Colombière collegasse
l’esperienza spirituale di Santa
Margherita con la proposta degli
Esercizi Spirituali. Ritengo che il
posto del Sacro Cuore nella storia
della Compagnia di Gesù meriti un
breve cenno.

144. La spiritualità della Compagnia
di Gesù ha sempre proposto una
“conoscenza interiore del Signore
per meglio amarlo e seguirlo”[139].
Sant’Ignazio ci invita, nei suoi
Esercizi Spirituali, a metterci davanti
al Vangelo che ci dice che «il costato
[di Gesù] fu ferito con la lancia e
venne fuori acqua e sangue»[140].
Quando l’esercitante si trova davanti
al costato ferito di Cristo, Ignazio gli
propone di entrare nel Cuore di
Cristo. Questa è una via per maturare
il proprio cuore per mano di un



“maestro degli affetti”, secondo
l’espressione usata da San Pietro
Favre in una delle sue lettere a
Sant’Ignazio[141]. Anche Padre Juan
Alfonso de Polanco ne parla nella sua
biografia di Sant’Ignazio: «[il
Cardinale Contarini] riconosceva di
aver trovato in Padre Ignazio un
maestro degli affetti»[142]. I colloqui
che Sant’Ignazio propone sono una
parte essenziale di questa
educazione del cuore, perché
sentiamo e gustiamo con il cuore un
messaggio del Vangelo e ne
conversiamo con il Signore.
Sant’Ignazio dice che possiamo
comunicare le nostre cose al Signore
e chiedergli consiglio riguardo ad
esse. Qualsiasi esercitante può
riconoscere che negli Esercizi c’è un
dialogo da cuore a cuore.

145. Sant’Ignazio termina le
contemplazioni ai piedi del Crocifisso
invitando l’esercitante a rivolgersi
con grande affetto al Signore



crocifisso e a chiedergli, «come un
amico parla all’altro amico, o un
servo al suo signore», cosa debba
fare per Lui[143]. L’itinerario degli
Esercizi culmina nella
“Contemplazione per raggiungere
l’amore”, da cui scaturisce il
ringraziamento e l’offerta di
“memoria, intelletto e volontà” al
Cuore che è fonte e origine di ogni
bene[144]. Tale conoscenza interiore
del Signore non si costruisce con le
nostre capacità e i nostri sforzi, si
chiede come dono.

146. Questa stessa esperienza è alla
base di una lunga catena di sacerdoti
gesuiti che hanno fatto esplicito
riferimento al Cuore di Gesù, come
San Francesco Borgia, San Pietro
Favre, Sant’Alonso Rodriguez, Padre
Álvarez de Paz, Padre Vincenzo
Carafa, Padre Kasper Drużbicki e
tanti altri. Nel 1883 i Gesuiti
dichiararono che «la Compagnia di
Gesù accetta e riceve con spirito



traboccante di gioia e di gratitudine,
il dolcissimo fardello affidatole da
nostro Signore Gesù Cristo di
praticare, promuovere e propagare
la devozione al suo divinissimo
Cuore»[145]. Nel dicembre 1871, Padre
Pieter Jan Beckx consacrò la
Compagnia al Sacro Cuore di Gesù e,
a testimonianza del fatto che
continua a essere un elemento
attuale della vita della Compagnia,
Padre Pedro Arrupe lo fece
nuovamente nel 1972, con una
convinzione che si esprime in queste
parole: «Voglio dire alla Compagnia
qualcosa che ritengo di non dover
tacere. Fin dal mio noviziato, sono
stato sempre convinto che quella che
chiamiamo “Devozione al Sacro
Cuore” racchiuda un’espressione
simbolica del nucleo più profondo
dello spirito ignaziano, e una
straordinaria efficacia – ultra quam
speraverint – tanto per la perfezione
propria come per la fecondità
apostolica. La stessa convinzione



conservo ancora. [...] In questa
devozione trovo una delle sorgenti
più intime della mia vita
interiore»[146].

147. Quando San Giovanni Paolo II
invitò «tutti i membri della
Compagnia a promuovere con
maggior zelo ancora tale devozione
che risponde più che mai alle attese
dei nostri tempi», lo fece perché
riconosceva gli intimi legami tra la
devozione al Cuore di Cristo e la
spiritualità ignaziana, poiché «il
desiderio di “conoscere intimamente
il Signore” e di “mantenere un
dialogo” con Lui, cuore a cuore, è
caratteristico, grazie agli Esercizi
Spirituali, del dinamismo spirituale e
apostolico ignaziano, totalmente al
servizio dell’amore del Cuore di
Dio»[147].

UNA LUNGA CORRENTE DI VITA
INTERIORE



148. La devozione al Cuore di Cristo
riappare nel cammino spirituale di
molti santi molto diversi tra loro e in
ognuno di essi tale devozione assume
aspetti nuovi. San Vincenzo de’ Paoli,
per fare un esempio, diceva che ciò
che Dio vuole è il cuore: «Dio chiede
prima di tutto il cuore, il cuore:
questa è la cosa principale. Perché
chi non possiede nulla può aver più
merito di chi ha grandi possessi ai
quali rinunzia? Perché chi non ha
nulla va a Lui con più affetto; ed è
questo che Dio vuole in modo tutto
particolare»[148]. Ciò comporta di
accettare che il proprio cuore si
unisca a quello di Cristo: «Una suora
che fa tutto quello che può per
disporre il suo cuore a stare unito a
quello di Nostro Signore […] quali
benedizioni non riceverà da Dio!»[149].

149. A volte siamo tentati di
considerare questo mistero d’amore
come un fatto ammirevole del
passato, come una bella spiritualità



di altri tempi, e dobbiamo ricordare
sempre di nuovo, come diceva un
santo missionario, che «Questo Cuore
divino che tollerò d’essere squarciato
da una lancia nemica per poter
effondere da quella sacra apertura i
Sacramenti, onde s’è formata la
Chiesa, non ha altrimenti finito di
amare»[150]. Altri santi più recenti,
come San Pio da Pietrelcina, Santa
Teresa di Calcutta e molti altri,
parlano con sentita devozione del
Cuore di Cristo. Ma vorrei anche
ricordare le esperienze di Santa
Faustina Kowalska, che
ripropongono la devozione al Cuore
di Cristo con un forte accento sulla
vita gloriosa del Risorto e sulla
misericordia divina. Infatti, motivato
da queste esperienze della santa e
attingendo dall’eredità spirituale
lasciata dal Vescovo San Józef
Sebastian Pelczar (1842 1924)[151], San
Giovanni Paolo II ha collegato
intimamente la sua riflessione sulla
misericordia con la devozione al



Cuore di Cristo: «La Chiesa sembra
professare in modo particolare la
misericordia di Dio e venerarla
rivolgendosi al Cuore di Cristo.
Infatti, proprio l’accostarci a Cristo
nel mistero del suo Cuore ci consente
di soffermarci su questo punto […]
della rivelazione dell’amore
misericordioso del Padre, che ha
costituito il contenuto centrale della
missione messianica del Figlio
dell’Uomo»[152]. Lo stesso San
Giovanni Paolo II, riferendosi al
Sacro Cuore, ha riconosciuto in modo
molto personale: «Mi ha parlato fin
dall’età giovanile»[153].

150. L’attualità della devozione al
Cuore di Cristo è particolarmente
evidente nell’opera evangelizzatrice
ed educativa di numerose
congregazioni religiose femminili e
maschili che sono state segnate fin
dalle loro origini da questa
esperienza spirituale cristologica.
Citarle tutte sarebbe un’impresa



interminabile. Vediamo solo due
esempi presi a caso: «Il Fondatore [S.
Daniele Comboni] trovò nel mistero
del Cuore di Gesù la forza per il suo
impegno missionario»[154]. «Spinte
dall’amore del Cuore di Gesù,
cerchiamo di far crescere le persone
nella loro dignità umana e come figli
e figlie di Dio, sulla base del Vangelo
e delle sue richieste di amore, di
perdono, di giustizia e di solidarietà
con i poveri e gli emarginati»[155]. Allo
stesso modo, i Santuari consacrati al
Cuore di Cristo, sparsi per il mondo,
sono una fonte attraente di
spiritualità e fervore. A tutti coloro
che in qualche modo partecipano a
questi luoghi di fede e di carità
rivolgo la mia paterna benedizione.

LA DEVOZIONE DELLA
CONSOLAZIONE

151. La ferita del costato, da cui
sgorga l’acqua viva, rimane aperta
nel Risorto. Questa grande ferita



prodotta dalla lancia e le piaghe della
corona di spine, che spesso appaiono
nelle rappresentazioni del Sacro
Cuore, sono inseparabili da questa
devozione. In essa, infatti,
contempliamo l’amore di Gesù che è
stato capace di donarsi fino alla fine.
Il cuore del Risorto conserva questi
segni della totale donazione di sé che
ha comportato un’intensa sofferenza
per noi. È quindi in qualche modo
inevitabile che il credente desideri
rispondere non solo a questo grande
amore, ma anche al dolore che Cristo
ha accettato di sopportare per tanto
amore.

Con Lui sulla Croce

152. Vale la pena di recuperare
questa espressione dell’esperienza
spirituale sviluppata attorno al Cuore
di Cristo: il desiderio interiore di
dargli consolazione. Non tratterò ora
della pratica della “riparazione”, che
considero meglio collocata nel



contesto della dimensione sociale di
questa devozione e che svilupperò
nel prossimo capitolo. Ora vorrei
concentrarmi soltanto su quel
desiderio che spesso affiora nel cuore
del credente innamorato quando
contempla il mistero della Passione
di Cristo e lo vive come un mistero
che non solo viene ricordato, ma che
per grazia si rende presente, o
meglio, ci porta a essere
misticamente presenti a quel
momento redentivo. Se l’Amato è il
più importante, come allora non
volerlo consolare?

153. Papa Pio XI cercò di dare
fondamento a questa esperienza
invitandoci a riconoscere che il
mistero della Redenzione attraverso
la Passione di Cristo oltrepassa, per
la grazia di Dio, tutte le distanze di
tempo e di spazio, così che se Egli
sulla Croce si è donato anche per i
peccati futuri, i nostri peccati, allo
stesso modo i nostri atti offerti oggi



per la sua consolazione, superando i
tempi, hanno raggiunto il suo Cuore
ferito: «Se a causa anche dei nostri
peccati futuri, ma previsti, l’anima di
Gesù divenne triste sino alla morte,
non è a dubitare che qualche
conforto non abbia anche fin da
allora provato per la previsione della
nostra riparazione, quando a lui
“apparve l’Angelo dal cielo” (Lc
22,43) per consolare il suo cuore
oppresso dalla tristezza e dalle
angosce. E così anche ora in modo
mirabile ma vero, noi possiamo e
dobbiamo consolare quel Cuore
Sacratissimo che viene
continuamente ferito dai peccati
degli uomini ingrati»[156].

Le ragioni del cuore

154. Può sembrare che questa
espressione di devozione non abbia
un sufficiente supporto teologico, ma
in realtà il cuore ha le sue ragioni. Il
sensus fidelium intuisce che qui c’è



qualcosa di misterioso che va oltre la
nostra logica umana, e che la
Passione di Cristo non è un mero
fatto del passato: ad essa possiamo
partecipare per la fede. Meditare il
dono di sé di Cristo sulla croce è, per
la pietà dei fedeli, qualcosa di più
grande di un semplice ricordo. Tale
convinzione è solidamente fondata
nella teologia[157]. A questo si
aggiunge la consapevolezza del
proprio peccato, che Egli ha portato
sulle sue spalle ferite, e della propria
inadeguatezza di fronte a tanto
amore, che sempre ci supera
infinitamente.

155. In ogni caso, ci chiediamo come
sia possibile relazionarsi con il Cristo
vivo, risorto, pienamente felice e, allo
stesso tempo, consolarlo nella
Passione. Consideriamo il fatto che il
Cuore risorto conserva la sua ferita
come una memoria costante e che
l’azione della grazia provoca
un’esperienza che non è interamente



contenuta nell’istante cronologico.
Queste due convinzioni ci
permettono di ammettere che siamo
di fronte a un percorso mistico che
supera i tentativi della ragione ed
esprime ciò che la stessa Parola di
Dio ci suggerisce. «Ma – scrive il Papa
Pio XI – come potrà dirsi che Cristo
regni beato nel Cielo se può essere
consolato da questi atti di
riparazione? “Da’ un’anima che ami
e comprenderà quello che dico” (In
Ioannis evangelium, XXVI, 4),
rispondiamo con le parole di
Agostino, che fanno proprio al nostro
proposito. Ogni anima, infatti,
veramente infiammata nell’amore di
Dio, se con la considerazione si volge
al tempo passato, meditando vede e
contempla Gesù sofferente per
l’uomo, afflitto, in mezzo ai più gravi
dolori, “per noi uomini e per la
nostra salvezza”, dalla tristezza, dalle
angosce e dagli obbrobri quasi
oppresso, anzi “schiacciato dai nostri
delitti” (Is 53,5), e in atto di risanarci



con i suoi lividi. Con tanta maggior
verità le anime pie meditano queste
cose, in quanto i peccati e i delitti
degli uomini, in qualsiasi tempo
commessi, furono la causa per la
quale il Figlio di Dio fosse dato a
morte»[158].

156. Questo insegnamento di Pio XI
va tenuto presente. Infatti, quando la
Scrittura afferma che i credenti che
non vivono secondo la loro fede «per
quanto sta in loro, […] crocifiggono di
nuovo il Figlio di Dio» (Eb 6,6), o che
quando sopporto sofferenze per gli
altri «do compimento a ciò che, dei
patimenti di Cristo, manca nella mia
carne» (Col 1,24), o che Cristo nella
sua Passione ha pregato non solo per
i suoi discepoli di allora, ma «per
quelli che crederanno in me
mediante la loro parola» (Gv 17,20),
sta dicendo qualcosa che rompe i
nostri schemi limitati. Ci mostra che
non è possibile stabilire un prima e
un dopo senza alcun legame, anche



se il nostro pensiero non sa come
spiegarlo. Il Vangelo, nei suoi vari
aspetti, non è solo da riflettere o da
ricordare, ma da vivere, sia nelle
opere d’amore che nell’esperienza
interiore, e questo vale soprattutto
per il mistero della morte e della
risurrezione di Cristo. Le separazioni
temporali che la nostra mente
utilizza non sembrano contenere la
verità di questa esperienza credente
in cui si fondono l’unione con Cristo
sofferente e al tempo stesso la forza,
la consolazione e l’amicizia che
godiamo con il Risorto.

157. Vediamo allora l’unità del
Mistero Pasquale, nei suoi due
aspetti inseparabili che si illuminano
a vicenda. Questo unico Mistero, che
si rende presente per la grazia nelle
sue due dimensioni, fa sì che mentre
cerchiamo di offrire qualcosa a
Cristo per la sua consolazione, le
nostre stesse sofferenze vengono
illuminate e trasfigurate dalla luce



pasquale dell’amore. Ciò che accade
è che partecipiamo a tale Mistero
nella nostra vita concreta, perché in
precedenza Cristo stesso ha voluto
partecipare alla nostra vita, ha
voluto vivere anticipatamente come
capo ciò che avrebbe vissuto il suo
corpo ecclesiale, tanto nelle ferite
quanto nelle consolazioni. Quando
viviamo in grazia di Dio, questa
mutua partecipazione diventa
un’esperienza spirituale. In
definitiva, è il Risorto che, attraverso
l’azione della sua grazia, rende
possibile che ci uniamo
misteriosamente alla sua Passione.
Lo sanno i cuori credenti che vivono
la gioia della risurrezione, ma allo
stesso tempo desiderano partecipare
al destino del loro Signore. Sono
disposti a questa partecipazione con
le sofferenze, le stanchezze, le
delusioni e le paure che fanno parte
della loro vita. Non vivono tale
Mistero in solitudine, perché queste
ferite sono ugualmente una



partecipazione al destino del corpo
mistico di Cristo che cammina nel
popolo santo di Dio e che porta in sé
il destino di Cristo in ogni tempo e
luogo della storia. La devozione della
consolazione non è astorica o
astratta, si fa carne e sangue nel
cammino della Chiesa.

La compunzione

158. L’insopprimibile desiderio di
consolare Cristo, che parte dal dolore
di contemplare ciò che Egli ha
sofferto per noi, si nutre anche del
riconoscimento sincero delle nostre
schiavitù, degli attaccamenti, della
mancanza di gioia nella fede, delle
vane ricerche e, al di là dei peccati
concreti, della mancata
corrispondenza del cuore al suo
amore e al suo progetto. È
un’esperienza che ci purifica, perché
l’amore ha bisogno della
purificazione delle lacrime che alla



fine ci lasciano più assetati di Dio e
meno ossessionati da noi stessi.

159. Vediamo così che quanto più
profondo diventa il desiderio di
consolare il Signore, tanto più si
approfondisce la compunzione del
cuore credente, che «non è un senso
di colpa che ci butta a terra, non è
uno scrupolo che paralizza, ma è un
pungolo benefico che brucia dentro e
guarisce, perché il cuore, quando
vede il proprio male e si riconosce
peccatore, si apre, accoglie l’azione
dello Spirito Santo, acqua viva che lo
scuote e fa scorrere le lacrime sul suo
volto [...]. Non si tratta di
commiserarsi, come spesso siamo
tentati di fare. [...] Avere lacrime di
compunzione, invece, significa
pentirsi seriamente di aver
rattristato Dio con il peccato;
significa riconoscere che siamo
sempre in debito e mai in credito
[...]. Come una goccia scava una
pietra, così le lacrime scavano



lentamente i cuori induriti. In questo
modo assistiamo al miracolo della
tristezza, della buona tristezza che
porta alla dolcezza [...]. La
compunzione non è frutto del nostro
lavoro, ma è una grazia e come tale
va chiesta nella preghiera»[159]. È
chiedere «dolore con Cristo
abbandonato, tormento con Cristo
tormentato, lacrime, intima pena per
la grande pena che Cristo soffrì per
me»[160].

160. Chiedo, quindi, che nessuno si
faccia beffe delle espressioni di
fervore credente del santo popolo
fedele di Dio, che nella sua pietà
popolare cerca di consolare Cristo. E
invito ciascuno a chiedersi se non ci
sia più razionalità, più verità e più
saggezza in certe manifestazioni di
questo amore che cerca di consolare
il Signore che non nei freddi, distanti,
calcolati e minimi atti d’amore di cui
siamo capaci noi che pretendiamo di



possedere una fede più riflessiva,
coltivata e matura.

Consolati per consolare

161. In questa contemplazione del
Cuore di Cristo donatosi fino
all’estremo noi veniamo consolati. Il
dolore che sentiamo nel cuore lascia
il posto a una fiducia totale, e alla
fine ciò che rimane è gratitudine,
tenerezza, pace; rimane il suo amore
che regna nella nostra vita. La
compunzione «non provoca
angoscia, ma alleggerisce l’anima dai
pesi, perché agisce nella ferita del
peccato, disponendoci a ricevere
proprio lì la carezza del Signore»[161].
E la nostra sofferenza si unisce a
quella di Cristo sulla croce, perché
quando diciamo che la grazia ci
permette di superare tutte le
distanze, ciò significa anche che
Cristo, quando soffriva, si univa a
tutte le sofferenze dei suoi discepoli
nel corso della storia. Così, se



soffriamo, possiamo provare la
consolazione interiore di sapere che
Cristo stesso soffre con noi.
Desiderosi di consolarlo, ne usciamo
consolati.

162. Ma a un certo punto di questa
contemplazione del cuore credente,
deve risuonare quel drammatico
appello del Signore: «Consolate,
consolate il mio popolo» (Is 40,1). E ci
tornano alla mente le parole di San
Paolo, che ci ricorda che Dio ci
consola «perché possiamo anche noi
consolare quelli che si trovano in
ogni genere di afflizione con la
consolazione con cui noi stessi siamo
consolati da Dio» (2 Cor 1,4).

163. Questo ci invita ora a cercare di
approfondire la dimensione
comunitaria, sociale e missionaria di
ogni autentica devozione al Cuore di
Cristo. Infatti, nello stesso momento
in cui il Cuore di Cristo ci conduce al
Padre, ci invia ai fratelli. Nei frutti di



servizio, fraternità e missione che il
Cuore di Cristo produce attraverso di
noi, si compie la volontà del Padre. In
tal modo il cerchio si chiude: «In
questo è glorificato il Padre mio: che
portiate molto frutto» (Gv 15,8).

[83] Cfr Mišna Sukkâ IV, 5. 9.

[84] Lettera al Reverendo Padre Peter-
Hans Kolvenbach, Preposito generale
della Compagnia di Gesù, Paray-le-
Monial (Francia), 5 ottobre 1986:
L’Osservatore Romano, 7 ottobre
1986, p. IX.

[85] Atti dei Martiri di Lione, in
Eusebio di Cesarea, Hist. Eccles., V, 1,
22: PG 20, 418.

[86] Rufinus, V, 1, 22: GCS, Eusebius
II, 1, p. 411, 13s.

[87] S. Giustino, Dial. 135: PG 6,787.

[88] Novaziano, De Trinitate, 29: PL 3,
944. Cfr S. Gregorio di Elvira, 



Tractatus Origenis de libris Ss.
Scripturarum, 20, Paris 1900, 210.

[89] S. Ambrogio, Expl. Ps. I, 33: PL
14, 983-984.

[90] Cfr Tract. in Joann. 61, 6: PL
35,1801.

[91] Epist. ad Rufinum 3, 4.3: PL 22,
334.

[92] Sermones in Cant. 61, 4: PL 183,
1072.

[93] Cfr Expositio altera super Cantica
Canticorum, c. 1: PL 180, 487.

[94] Guglielmo di Saint-Thierry, De
natura et dignitate amoris, 1: PL 184,
379.

[95] Id., Meditativae Orationes 8, 6:
PL 180, 230.

[96] S. Bonaventura, Lignum vitae. De
mysterio passionis, 30: Opuscoli



Spirituali, 3, Roma 1992 (Sancti
Bonaventurae Opera, XIII), 245.

[97] Ivi, 47.

[98] S. Gertrude di Helfta, Legatus
divinae pietatis, IV, 4, 4: SCh, 255, 66.

[99] Leone Dehon, Directoire spirituel
des prêtres du Sacré Coeur de Jésus,
Turnhout 1936, II, cap. VII, n. 141.

[100] S. Caterina da Siena, Dialogo
della divina provvidenza, LXXV:
Fiorilli M. – Caramella S. (ed.), Bari
1928, 144.

[101] Cfr ad esempio Angelus Walz, 
De veneratione divini cordis Iesu in
Ordine Praedicatorum, Roma 1937.

[102] Rafael García Herreros, Vida de
San Juan Eudes, Bogotá 1943, 42.

[103] Lettera a S. Giovanna Francesca
di Chantal, 24 aprile 1610: Opere
complete di Francesco di Sales, vol.



8/2: Lettere 1605-1610, Roma 2021,
686.

[104] Sermone per la II Dom. di
Quaresima, 20 febbraio 1622.

[105] Lettera a S. Giovanna Francesca
di Chantal nella Solennità
dell’Ascensione del 1612: San
Francesco di Sales, Tutte le lettere,
vol. II (1611-1618). Roma 1967, 183,
lett. n. 781.

[106] Lettera a Maria Amata di
Blonay, 18 febbraio 1618: ivi, 1056,
lett. n. 140.

[107] Lettera a S. Giovanna Francesca
di Chantal, fine novembre 1609: ivi,
610, lett. n. 552.

[108] Lettera a S. Giovanna Francesca
di Chantal, verso il 25 febbraio 1610:
ivi, 654, lett. n. 573.

[109] Entretien XIV, De la simplicité et
prudence religieuse.



[110] Lettera a S. Giovanna Francesca
di Chantal, 10 giugno 1611: San
Francesco di Sales, Tutte le lettere,
vol. II (1611-1618), Roma 1967, 56,
lett. n. 69.

[111] S. Margherita Maria Alacoque, 
Autobiografia, n. 53, Roma 1983, 131.

[112] Ibid.

[113] Ivi, 134.

[114] Cfr Dicastero per la Dottrina
della Fede, Norme per procedere nel
discernimento di presunti fenomeni
soprannaturali, 17 maggio 2024, I, A,
12.

[115] S. Margherita Maria Alacoque, 
Autobiografia, n. 92, Roma 1983, 180.

[116] Ead., Lettera a Suor de la Barge,
22 ottobre 1689: Vita e opere di Santa
Margherita Maria Alacoque, vol. II,
Roma 1985, 301.



[117] Ead., Autobiografia, n. 53, Op.
cit., 132.

[118] Ivi, n. 55, Op. cit., 134.

[119] S. Claudio de La Colombière, 
Discorso sulla confidenza in Dio:
Discorsi sacri su N.S. Gesù Cristo, su
Maria Vergine Santissima, sui Santi,
sui Novissimi, ecc., vol. III, Torino
1913, 484-485.

[120] Id., Ritiro a Londra, 1-8 febbraio
1677.

[121] Id., Esercizi spirituali a Lione,
ottobre-novembre 1674.

[122] Cfr S. Charles de Foucauld, 
Lettre à Madame de Bondy, 27 aprile
1897: in Fonds Charles de Foucauld –
Archives Diocésaines Viviers.

[123] Id., Lettera a Madame de Bondy,
28 aprile 1901: C. de Foucalud, Lettere
a M.me de Bondy. Dalla Trappa a
Tamanrasset, Roma 1968, 73. Cfr 



Lettera a Madame de Bondy, 5 aprile
1909: «È per mezzo vostro che ho
conosciuto le esposizioni del
Santissimo Sacramento, le
benedizioni e il Sacro Cuore!»: ivi,
154.

[124] Lettera a Madame de Bondy, 7
aprile 1890: C. de Foucauld, Op. cit.,
29.

[125] Lettera a Don Huvelin, 27
giugno 1892: C. de Foucauld – Don
Huvelin, Corrispondenza inedita,
Torino-Leumann 1965, 30.

[126] S. Charles de Foucauld, 
Meditazioni sull’Antico Testamento
(1896-1897), XXX, 1-21: C. de
Foucalud, Chi può resistere a Dio?
Meditazioni sulla Sacra Scrittura
(1896-1898), Roma 1983, 77-78.

[127] Id., Lettera a Don Huvelin, 16
maggio 1900: C. de Foucauld – Don
Huvelin, Corrispondenza inedita,
Torino-Leumann 1965, 132-133.



[128] Id., Diario, 17 maggio 1906:
Opere spirituali, Roma 1983, 346.

[129] S. Teresa di Gesù Bambino, 
Lettera 67 a sua zia Madame Guérin,
18 novembre 1888: Opere complete,
Città del Vaticano 1997, 354.

[130] Ead., Lettera 122 a Celina, 14
ottobre 1890: Opere complete, 421.

[131] Ead., Poesie 23, “Al Sacro Cuore
di Gesù”, giugno e ottobre 1895: Opere
complete, 667-668.

[132] Ead., Lettera 247, al Reverendo
Maurice Bellière, 21 giugno 1897:
Opere complete, 587.

[133] Ead., Ultimi colloqui. Quaderno
giallo, 11 luglio 1897: Opere complete,
1014-1015.

[134] Ead., Lettera 197, a Suor Maria
del Sacro Cuore, 17 settembre 1896:
Opere complete, 537-538. Questo non
significa che Teresina non offrisse



sacrifici, dolori, angustie come un
modo di associarsi alle sofferenze di
Cristo, ma quando voleva andare a
fondo si preoccupava di non dare a
queste offerte un’importanza che
non hanno.

[135] Ead., Lettera 142, a Celina, 6
luglio 1893: Opere complete, 451.

[136] Ead., Lettera 191, a Leonia,12
luglio 1896: Opere complete, 528.

[137] Ead., Lettera 226, al P. Roulland,
9 maggio 1897: Opere complete, 573.

[138] Ead., Lettera 258 al Reverendo
Maurice Bellière, 18 luglio 1897:
Opere complete, 598.

[139] Cfr S. Ignazio di Loyola, Esercizi
Spirituali, n. 104, Roma 1984, 110.

[140] Ivi, n. 297, cit., 211.

[141] Cfr Lettera a S. Ignazio, 23
gennaio 1541.



[142] De Vita P. Ignatii et Societatis
Iesu initiis, c. 8, 96, Bilbao-Santander
2021, 147.

[143] S. Ignazio di Loyola, Esercizi
Spirituali, 54, Roma 1984, 80.

[144] Cfr ivi, 230ss.

[145] XXIII Congregazione Generale
della Compagnia di Gesù, Decreto 46,
1: Institutum Societatis Iesu, 2,
Firenze 1893, 511.

[146] «In Lui solo… la speranza»,
Milano 1983, 180-181.

[147] Lettera al Preposito Generale
della Compagnia di Gesù, Paray-le-
Monial, 5 ottobre 1986.

[148] Conferenze ai Preti della
Missione, 132 (13 agosto 1655), “La
povertà”: San Vincenzo de’ Paoli,
Opere, vol. 10, Roma 2008, 208.

[149] Conferenze alle Figlie della
Carità, 89 (9 dicembre 1657), 



“Mortificazione, corrispondenza,
pasti, uscite” (Regole comuni, artt.
24-27): Op. cit., vol. 9, 807.

[150] S. Daniele Comboni, Scritti,
3324: Daniele Comboni, Gli scritti,
Bologna 1991, 998.

[151] Cfr Omelia nella Messa per la
canonizzazione, 18 maggio 2003:
L’Osservatore Romano, 19-20 maggio
2003, p. 6.

[152] Lett. enc. Dives in misericordia
(30 novembre 1980), 13: AAS 72
(1980), 1219.

[153] Catechesi, 20 giugno 1979:
L’Osservatore Romano, 22 giugno
1979, p. 1.

[154] Missionari Comboniani del
Cuore di Gesù, Regola di Vita,
Costituzioni e Direttorio Generale,
Roma 1988, 3.



[155] Religiose del Sacro Cuore di
Gesù (Società del Sacro Cuore), 
Costituzioni del 1982, 7.

[156] Lett. enc. Miserentissimus
Redemptor (8 maggio 1928): AAS 20
(1928), 174.

[157] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1085: «Tutto ciò che
Cristo è, tutto ciò che ha compiuto e
sofferto per tutti gli uomini,
partecipa dell’eternità divina e
perciò abbraccia tutti i tempi e in essi
è reso presente».

[158] Pio XI, Lett. enc.
Miserentissimus Redemptor (8 maggio
1928): AAS 20 (1928), 174.

[159] Omelia nella Messa Crismale, 28
marzo 2024: L’Osservatore Romano,
28 marzo 2024, p. 2.

[160] S. Ignazio di Loyola, Esercizi
Spirituali, 203, Roma 1984, 160.



[161] Omelia nella Messa Crismale, 28
marzo 2024; L’Osservatore Romano,
28 marzo 2024, p. 2.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/iv-lamore-che-
da-da-bere/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/iv-lamore-che-da-da-bere/
https://opusdei.org/it-it/article/iv-lamore-che-da-da-bere/
https://opusdei.org/it-it/article/iv-lamore-che-da-da-bere/

	IV. L’AMORE CHE DÀ DA BERE

