
opusdei.org

Imparare a essere
fedele

La fedeltà a una persona, a un
amore, a una vocazione è un
cammino nel quale si alternano
momenti di felicità a periodi di
oscurità e di dubbio. La
Madonna è stata costante nel
suo sì e ci invita a essere leali,
vedendo la mano di Dio anche
in ciò che non comprendiamo.
Editoriale sulla fedeltà.

25/05/2009

Sono passati quaranta giorni dalla
nascita di Gesù, e la Sacra Famiglia si



mette in cammino per compiere
quanto è comandato dalla legge di
Mosè: ogni maschio primogenito
sarà consacrato al Signore [1]. La
distanza da Betlemme a
Gerusalemme non è molta, ma c'è
bisogno di varie ore per percorrerla
sul dorso di un animale; arrivati
nella capitale della Giudea, Maria e
Giuseppe si dirigono al tempio.
Prima di entrare avranno compiuto
con grande pietà i riti di
purificazione e avranno comprato
anche, in uno dei vicini negozi,
l'offerta prescritta per i poveri: un
paio di tortore o due piccioni.

Poi, attraverso le porte di Hulda e dei
grandiosi corridoi sotterranei
attraverso cui passavano i pellegrini,
sarebbero arrivati alla grande
spianata. Non è difficile immaginare
la loro emozione e il loro
raccoglimento mentre
s'incamminano verso l'atrio delle
donne.



Fu forse allora che si avvicinò loro
un uomo anziano. Nel suo volto si
riflette la gioia. Simeone saluta con
affetto Maria e Giuseppe e manifesta
l'ansia con cui aveva aspettato questo
momento: sa che i suoi giorni stanno
arrivando alla fine, ma sa anche –
glielo ha rivelato lo Spirito Santo [2] –
che non sarebbe morto senza aver
visto il Redentore del mondo.
Vedendoli entrare, Dio gli ha fatto
riconoscere in quel Bambino il Santo
di Dio. Con la necessaria cura che la
tenera età di Gesù richiede, Simeone,
lo prende in braccio ed eleva
commosso la sua preghiera: Ora,
puoi lasciare, o Signore, che il tuo
servo vada in pace, secondo la tua
parola, perché i miei occhi hanno
visto la tua salvezza, preparata da
te davanti a tutti i popoli: luce per
rivelarti alle genti e gloria del tuo
popolo, Israele [3].

Alla fine della sua preghiera,
Simeone si dirige in particolare a



Maria, introducendo in
quell'ambiente di luce e di allegria,
un velo d'ombra. Continua a parlare
della redenzione, ma aggiunge che
Gesù sarà segno di contraddizione,
affinché siano svelati i pensieri di
molti cuori, e dice a Maria: a te una
spada trapasserà l'anima [4]. È la
prima volta che qualcuno parla in
questo modo.

Fino a questo momento, tutto –
l'annuncio dell'Arcangelo Gabriele, le
rivelazioni a Giuseppe, le parole
ispirate di sua cugina Elisabetta e
quelle dei pastori – aveva proclamato
la gioia per la nascita di Gesù,
Salvatore del mondo. Simeone
profetizza che Maria porterà nella
sua vita il destino del suo popolo e
occuperà un luogo di primo ordine
nella salvezza. Lei accompagnerà il
Figlio, collocandosi al centro della
contraddizione in cui i cuori degli
uomini si manifesteranno a favore o
contro Gesù.



Contemplare: meditare nella fede

Evidentemente la Madonna
percepisce che la profezia di Simeone
non smentisce, anzi completa ciò che
Dio le è ha fatto conoscere in
anticipo. Il suo atteggiamento, in
questo momento, sarà lo stesso che le
pagine del Vangelo sottolineano in
altre occasioni: Maria custodiva
queste cose, meditandole nel suo
cuore [5]. La Madonna medita gli
avvenimenti che si succedono
intorno a lei, cerca in essi la volontà
di Dio, approfondisce le inquietudini
che Yahvè mette nella sua anima e
non cade nella passività di fronte a
ciò che la circonda. Questo è il
cammino, come segnalava Giovanni
Paolo II, per poter essere leali con il
Signore: «Maria è stata fedele
anzitutto quando, con amore, si mise
a cercare il senso profondo del
disegno di Dio in Lei e per il mondo
(…). Non ci sarà fedeltà se non ci sarà
alla radice questa ardente, paziente e



generosa ricerca; se non si trovasse
nel cuore dell'uomo una domanda,
per la quale solo Dio ha la risposta,
per meglio dire, per la quale solo Dio
è la risposta»[6].

Questa ricerca della volontà divina
porta Maria all'accoglienza,
all'accettazione di ciò che scopre.
Maria troverà lungo i suoi giorni
numerose occasioni nelle quali poter
dire «si faccia, sono pronta,
accetto» [7]. Momenti cruciali per la
fedeltà, nei quali probabilmente
avvertiva che non era capace di
comprendere la profondità del
disegno di Dio, né come si sarebbe
compiuto; e tuttavia, osservandoli
attentamente, apparirà chiaro il suo
desiderio che si compia la volontà di
Dio. Sono avvenimenti in cui Maria
accetta il mistero, facendogli spazio
nella sua anima «non con la
rassegnazione di chi crolla davanti a
un enigma, a un assurdo, ma con la
disponibilità di chi si apre per essere



abitato da qualcuno – da Qualcuno –
più grande del proprio cuore» [8].

Sotto lo sguardo attento di Maria, 
Gesù cresceva in sapienza, età e
grazia davanti a Dio e agli uomini
[9]; quando arrivarono gli anni della
vita pubblica del Signore, si sarebbe
accorta di come si andava
realizzando la profezia di Simeone: 
Ecco, egli è qui per la caduta e la
risurrezione di molti in Israele e
come segno di contraddizione [10].
Furono anni nei quali la fedeltà di
Maria si espresse nel «vivere
d'accordo con ciò che si crede. Far
coincidere la propria vita con
l'oggetto del proprio assenso.
Accettare incomprensioni,
persecuzioni prima di permettere
rotture tra ciò che si vive e ciò che si
crede»; anni per manifestare in mille
modi il suo amore e la sua lealtà a
Gesù: anni, in definitiva, di coerenza:
«il nucleo più intimo della fedeltà».
Ma ogni fedeltà – come sua



caratteristica – «deve passare dalla
prova più esigente: quella della
durata», ossia, quella della costanza.
«È facile essere coerente per un
giorno o alcuni giorni. Difficile e
importante è essere coerenti per
tutta la vita. È facile essere coerenti
nell'ora del trionfo, difficile esserlo
nell'ora del dolore. E si può chiamare
fedeltà solo una coerenza che dura
per tutta la vita» [11].

Così ha fatto la Vergine; sempre leale,
e più ancora nell'ora della
tribolazione. Nel momento supremo
della Croce si trova lì, accompagnata
da un piccolo gruppo di donne e
dall'Apostolo Giovanni. La terra si è
coperta di tenebre. Gesù, inchiodato
sul legno, con un immenso dolore
fisico e morale, grida al cielo una
preghiera che unisce sofferenza
personale e radicale sicurezza nel
Padre: Eloì, Eloì. Lemà sabactànì? –
che significa – Dio mio, Dio mio,
perché mi hai abbandonato? [12].



Così comincia il Salmo 22, che
culmina con un atto di fiducia: 
ricorderanno e torneranno al
Signore tutti i confini della terra
[13].

Quali saranno i pensieri di nostra
Madre mentre ascolta il grido di suo
Figlio? Per anni aveva meditato su
ciò che il Signore si aspettava da Lei;
adesso, guardando suo Figlio sulla
Croce, abbandonato da quasi tutti, la
Vergine avrà avuto presenti le parole
di Simeone: una spada le trapassava
l'anima. Avrà sofferto in modo
singolare l'ingiustizia che si stava
consumando; e tuttavia, nell'oscurità
della Croce, la sua fede le metteva
davanti agli occhi la realtà del
Mistero: si stava portando a termine
il riscatto di tutti gli uomini, di ogni
uomo.

Le parole di Gesù, piene di fiducia, le
avranno fatto capire con luci nuove
che la sua afflizione la univa più



intimamente alla Redenzione.
Dall'alto del patibolo, nel momento
stesso della morte, Gesù incontra lo
sguardo di sua Madre. La trova al
suo fianco, in unione di intenzioni e
di sacrificio. E così, «il fiat di Maria
nell'Annunciazione trova la sua
pienezza nelfiat silenzioso che ripete
ai piedi della Croce. Essere fedele è
non tradire nelle tenebre ciò che si è
accettato in pubblico» [14]. Con la
sua quotidiana corrispondenza, la
Madonna si era preparata per questo
istante. Sapeva che, con la sua
donazione incondizionata il giorno
dell'Annunciazione, aveva pure
abbracciato, in qualche modo, questi
avvenimenti ai quali adesso
partecipa con piena libertà interiore:
«il suo dolore forma un tutt'uno con
quello di suo Figlio. È un dolore
pieno di fede e di amore. La Vergine
sul Calvario partecipa alla forza
salvifica del dolore di Cristo, unendo
il suo fiat, il suo sì, a quello di suo
Figlio» [15]. La Madonna rimane



fedele, e offre a suo Figlio un
balsamo di tenerezza, di unione,
di fedeltà; un sì alla volontà
divina [16]; e sotto la protezione di
questa fedeltà, il Signore colloca San
Giovanni e, con lui, la Chiesa di tutti i
tempi: ecco tua Madre [17].

Fedeltà: risposta di fede

Fedeltà: ricerca, accoglienza,
coerenza, costanza… La vita di Maria
appare come una risposta di fede di
fronte alle più svariate situazioni.
Una tale risposta è possibile perché si
commuoveva nel ricevere i messaggi
di Dio e li meditava. Così fa intendere
il Signore stesso quando, di fronte
alla lode di quella donna entusiasta,
precisa il vero motivo per il quale
sua Madre merita di essere lodata: 
beati piuttosto coloro che
ascoltano la parola di Dio e la
osservano [18]. È una delle lezioni
più importanti che si possono
imparare da Maria: la fedeltà non si



improvvisa, si coltiva giorno dopo
giorno; non si impara
spontaneamente a essere fedeli. È
certo che la virtù della fedeltà è una
disposizione che nasce dal fermo
proposito di corrispondere alla
propria chiamata, e che prepara ad
accogliere il progetto di Dio; ma una
tale decisione richiede a ciascuno di
essere costantemente coerente.

La perseveranza che richiede la
fedeltà, non è, assolutamente, inerzia
o monotonia. La vita si sviluppa in
una continua successione di
impressioni, pensieri e atti: la nostra
intelligenza, volontà e affettività
cambiano costantemente di
contenuti, e l'esperienza mostra che
non possiamo concentrare tutte le
potenze su un unico oggetto per
lungo tempo. Per questo non si può
parlare di unità di vita se non ci si
rende conto che, al di sopra di
qualsiasi cambiamento, l'uomo ha il
potere di meditare e valutare quali



sono gli episodi decisivi della sua
storia e dar loro una gerarchia, per
essere coerente con il progetto di vita
che ha scelto. Altrimenti, potrà
concentrarsi solo sulle esperienze del
momento e finirà nella superficialità
e nell'incostanza. Come dice San
Paolo: tutto mi è lecito!. Sì. ma non
tutto mi giova. Tutto mi è lecito! Sì,
ma non mi lascerò dominare da
nulla [19].

Il cristiano discerne gli avvenimenti
chiave alla luce della fede; attraverso
di essa giudica quali sono veramente
significativi, accogliendo il messaggio
che racchiudono e lasciando che si
trasformino in punti di riferimento
per le sue azioni. Gli atti o le
situazioni non sono giudicati in base
alla loro attualità, ma alla
loroqualità. La persona fedele si fa
guidare dall'autentico significato che
un avvenimento ha avuto nella sua
vita; in modo che le realtà veramente
fondamentali – per esempio l'amore



di Dio, la filiazione divina, la certezza
della vocazione, la vicinanza di
Cristo nei sacramenti – si
riconoscono nella propria storia,
come realmente efficaci, capaci di
guidare la condotta e di essere fonti
di atteggiamenti stabili. Conviene
tener presente ciò che ricordava San
Josemaría: solo chi è inconsistente e
fatuo muta capricciosamente
l'oggetto dei suoi affetti [20]. In
un'altra occasione sviluppava con
più particolari la stessa idea,
ispirandosi alla stella che guidò i Re
Magi: La vocazione è la prima
realtà e, come la stella, splende
davanti a noi e prima che noi
fossimo, per orientarci nel nostro
cammino di amore a Dio; quindi
non è ragionevole nutrire dei
dubbi se mai qualche volta ci
nascondesse la sua luce. In
determinati momenti della nostra
vita interiore, quasi sempre per
colpa nostra, può capitare quello
che accadde ai Magi nel loro



viaggio: la stella scompare.
Conosciamo ormai lo splendore
divino della nostra vocazione e
siamo persuasi del suo carattere
definitivo, ma forse la polvere che
solleviamo nel camminare – la
polvere delle nostre miserie –
forma una spessa nube che
impedisce alla luce difiltrare [21].

Quando ci succede qualcosa di
simile, dobbiamo ricordare quei
momenti decisivi della nostra vita,
nei quali abbiamo visto ciò che Dio ci
chiedeva e abbiamo preso decisioni
generose che ci impegnano.

In questo modo la memoria svolge un
ruolo di capitale importanza nella
fedeltà, perché evoca i Magnalia Dei,
le cose grandi che Dio ha fatto nella
nostra vita e la storia personale si
trasforma in un luogo di dialogo con
il Signore; è una spinta in più per
essere coerenti, fedeli. San Josemaría
vede in questa virtù la realizzazione



pratica del totale impegno della
libertà umana, che aspira ai doni più
alti; una libertà che si dona in modo
luminoso e pieno di discernimento:
in definitiva, l'amore e non l'inerzia è
ciò che ci conduce a essere fedeli
all'impegno. Questo si apprezza nella
vita di Maria o nella storia del popolo
d'Israele: ricorda tali cose, o
Giacobbe,o Israele, poiché sei mio
servo. Io ti ho formato, mio servo
sei tu; Israele non sarai
dimenticato da me. Ho dissipato
come nube le tue iniquità e i tuoi
peccati come una nuvola, Ritorna a
me, perché io ti ho salvato [22].
Ricordare la bontà del Signore – nel
cosmo e in ogni persona – spinge alla
lealtà.

Su questo fondamento, le luci e le
grazie che Dio mette nella nostra
anima – quando riceviamo i
sacramenti, nell'orazione, nei mezzi
di formazione, ma anche nelle nostre
relazioni personali o nel lavoro –



offrono soluzioni e applicazioni
concrete per essere fedeli nella vita
quotidiana: particolari con i quali
l'anima perfeziona la pietà e migliora
la fraternità, che danno impulso al
lavoro apostolico e fan sì che si
svolga con entusiasmo e spirito di
servizio il lavoro professionale. Se
siamo docili ai pensieri, decisioni e
affetti che lo Spirito Santo suscita
dentro di noi, cresciamo in fedeltà e
collaboriamo – anche senza
rendercene conto – alla realizzazione
dei piani divini.

Com'è feconda la fede che
interiorizza gli avvenimenti della
propria biografia! L'uomo scopre con
luci nuove che non è solo: tutti
dipendono dalla grazia di Dio e dagli
altri, e la vocazione cristiana ci mette
di fronte alla responsabilità di
portare molti al suo amore. Di fronte
a situazioni che possono risultare più
difficili o di cui non si riesce a capire
il senso – relazioni familiari



complicate, mancanza di salute,
periodo di aridità interiore, difficoltà
nel lavoro – l'uomo cerca e accoglie
la volontà del Signore: se da Dio
accettiamo il bene, perché non
dovremmo accettare il male? [23],
dice la sapienza divina per bocca del
Santo Giobbe.

Allora non si considerano le
tentazioni come qualcosa di isolato o
di incompatibile con le mozioni o
decisioni che si riconoscevano come
ispirate da Dio nel passato: ma
entrano anch'esse nel piano divino
della salvezza.

J.J. Marcos, Pontificia Università
della Santa Croce

------------------------

[1] Lc 2, 23.

[2] Cfr Lc 2, 26.

[3] Lc 2, 29-32.



[4] CfrLc 2, 34-35.

[5] Lc 2, 19; cfr Lc 2, 51.

[6] Giovanni Paolo II, Omelia nella
cattedrale Metropolitana di Città del
Messico, 26-I-1979.

[7] Ibid.

[8] Ibid.

[9] Lc 2, 52.

[10] Lc 2, 34.

[11] Giovanni Paolo II, Omelia nella
cattedrale Metropolitana di Città del
Messico, 26-I-1979.

[12] Mc 15, 34.

[13] Sal 22 (21), 28.

[14] Giovanni Paolo II, Omelia nella
cattedrale metropolitana di Città del
Messico, 26-I-1979.



[15] Benedetto XVI, Discorso
all'Angelus, 17-IX-2006.

[16] Via Crucis, IV staz.

[17] Gv,19, 27.

[18] Lc 11, 28.

[19] 1 Cor 6, 12.

[20] È Gesù che passa, n. 75.

[21] Ibid. n. 34

[22] Is 44, 21-22.

[23] Gb 2, 10.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/imparare-a-
essere-fedele/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/imparare-a-essere-fedele/
https://opusdei.org/it-it/article/imparare-a-essere-fedele/
https://opusdei.org/it-it/article/imparare-a-essere-fedele/

	Imparare a essere fedele

