
opusdei.org

Il volto di Gesù

“Voglio cercare il tuo volto,
voglio imparare a trovarlo e a
mostrarlo, voglio essere capace
di scoprirti nelle cose normali
della mia vita, di accorgermi
che sei Tu, per davvero”, dice
l’autore di quest’articolo.

12/02/2012

Uomini di Galilea, perché state a
guardare il cielo?[1]. Gli occhi degli
Apostoli erano rimasti fissi sul luogo
dal quale Gesù si era sottratto ai loro
occhi... Un angelo dovette avvertirli
che la vita continuava.



Il messaggero di Dio non aveva
intenzione di sminuire l’interesse di
quegli uomini per il Maestro; forse
voleva farli riflettere che a partire da
quel momento avrebbero dovuto
imparare a vederlo in modo diverso,
a incontrarsi con Lui e con il suo
sguardo, negli altri e nelle cose
ordinarie della vita.

San Paolo condivideva quel desiderio
degli Apostoli: anch’egli aveva il
desiderio di stare con Cristo e di
vederlo faccia a faccia[2]. Però,
potendo scegliere, preferiva, nel
tempo che Dio gli concedeva,
continuare a contemplarlo come in
uno specchio e in maniera
confusa[3], se in tal modo poteva
aiutare altri a vivere di questa
Luce[4].

Ai destinatari della sua missione
apostolica consigliava, con la forza
del suo esempio e della sua parola,
che, finché rimanevano in questo



mondo, mantenessero lo sguardo
fisso in Cielo, là dov’è Cristo: Se siete
risorti con Cristo, cercate le cose di
lassù, dove si trova Cristo assiso
alla destra di Dio[5].

Quæ sursum sunt quærite![6] Cercate
le cose di lassù! Vogliamo fare
nostro questo grido, ma abbiamo
bisogno di imparare. Tante volte ci
accorgiamo di volgere lo sguardo
verso il basso, eccessivamente
attratto dalle cose passeggere.

Vorremmo avere un acume maggiore
per indovinare il ruolo che Cristo
svolge in ogni vicenda dell’esistenza:
amiamo questo mondo, che è il
nostro, il luogo dove ci incontriamo
con Dio[7], e vorremmo acquisire
una maggiore facilità nel cogliere lo
sguardo di Cristo mentre ci
occupiamo dei nostri impegni
abituali. Vorremmo anche che altri
potessero vedere in noi Cristo; ci
riempie di gioia la meravigliosa



possibilità di rappresentare ai nostri
amici il volto di Gesù.

Vultum tuum, Domine, requiram![8]. 
Il tuo volto, Signore, io cerco!
Signore – gli diremo -, voglio cercare
il tuo volto, voglio imparare a
trovarlo e a mostrarlo, voglio essere
capace di scoprirti nelle cose normali
della mia vita, di accorgermi che sei
Tu, per davvero.

Forse sentiremo il monito di san
Josemaría: Quel Cristo che tu vedi
non è Gesù. Sarà, semmai, la triste
immagine che i tuoi occhi torbidi
possono formare... Purìficati.
Rischiara il tuo sguardo con
l’umiltà e la penitenza. Poi... non ti
mancheranno le luci chiare
dell’Amore. E avrai una visione
perfetta. L’immagine sarà
realmente la sua: Lui![9].

I Vangeli alludono in varie occasioni
allo sguardo di Cristo. Uno sguardo
benevolo e affettuoso, commovente e



commosso, uno sguardo che conosce
sino in fondo, che penetra
nell’intimità, uno sguardo che
insegna e corregge, che porta al
pentimento e riesce a provocare un
impeto di generosità[10].

Molte volte, forse, abbiamo cercato di
intravederlo nella nostra preghiera,
con l’intenzione di scoprire in che
modo possiamo trovarlo e renderlo
presente nella nostra vita normale.
Alcuni personaggi che incontrano
Gesù nelle ore della Passione ci
possono aiutare a fare passi avanti
nella realizzazione di questo
desiderio. Sulla via della Croce tre
persone sono particolarmente legate
al volto di Cristo: soltanto due lo
cercano, ma lo trovano in tre. Da
tutt’e tre possiamo imparare; ognuna
di esse suggerisce un insegnamento
diverso sul modo di realizzare il
desiderio di vedere il volto di Gesù.

Con Santa Maria, un solo cuore



Gesù si è appena rialzato dalla
sua prima caduta, quando
incontra la sua Santissima Madre,
ai bordi della strada che stava
percorrendo[11]. Nulla ci dice il
Vangelo di questo incontro, ma il
silenzio della Scrittura non ha fatto
altro che stimolare nei secoli
l’immaginazione dei cristiani. Nostro
Padre se lo immagina così: Maria
guarda Gesù con immenso amore,
e Gesù guarda sua Madre; i loro
occhi si incontrano, ciascuno dei
loro cuori versa nell’altro il
proprio dolore[12].

L’amore è così intenso che basta
scambiarsi un’occhiata perché
ognuno sappia che può contare
sull’altro, che può versare in Lei, in
Lui, il proprio immenso dolore,
perché quel cuore è capace di
accettarlo. In mezzo a questa
sofferenza, hanno la profonda
consolazione di sapersi
accompagnati, compresi.



L’anima di Maria è sommersa in
amarezza, nell’amarezza di
Gesù[13]. L’amarezza che riempie
l’anima di Maria è quella di suo
Figlio, come di Maria è l’amarezza
che riempie l’anima di Gesù. È così
forte l’unione dei loro cuori che il
dolore dell’uno è fatto della
sofferenza dell’altro; così si
appoggiano e reciprocamente si
sostengono.

Magari fosse concessa a noi una
simile identificazione con i
sentimenti di Cristo! Indubbiamente
ne siamo molto lontani, ma lo
desideriamo ardentemente.
Sappiamo che, se ci incamminiamo
su questa via, non ci saranno
risparmiate afflizioni in questa vita,
perché ogni esistenza umana le porta
con sé; ma avremo sempre una luce
per affrontarle, non ci mancherà mai
una base ferma per non soccombere,
per farvi fronte serenamente.



Simeone aveva profetizzato alla
Madonna che una spada le avrebbe
trafitto l’anima[14]. Dall’annuncio
della Passione, la ferita di spada non
abbandonerà mai la Madre di Gesù.
Terrà sempre presente che possono
offenderla soltanto attraverso le
offese fatte a suo Figlio; è
consapevole che ogni sofferenza, e
anche ogni gioia, può essere causata
soltanto se è in relazione con Lui.

La Madonna insegna che nelle
amarezze e nei piccoli dispiaceri –
professionali, familiari, sociali... –
possiamo cercare e scoprire il volto
di Cristo; di conseguenza, saremo
colmi di pace anche in mezzo al
dolore.

La Veronica, un cuore buono

Una tradizione della Chiesa narra
che, un poco più avanti, una donna
va incontro al Signore con
l’intenzione di pulirgli il volto. È
l’unico fatto che conosciamo di



Veronica, perché con questo nome è
conosciuta.

Forse non s’era mai proposta
coscientemente un tale desiderio –
vedere il volto di Cristo –, e anche se
lo aveva fatto, avrà pensato che il
motivo per cui ora cercava quel volto
era assai semplice: voleva soltanto
avere una delicatezza verso
quell’Uomo che soffriva. Eppure
questa donna, che neanche compare
nei Vangeli, ha dato un nome proprio
al desiderio di contemplare il volto di
Dio.

Beati i vostri occhi perché vedono
[...]. In verità vi dico: molti profeti
e giusti hanno desiderato vedere
ciò che voi vedete e non lo
videro[15]. Se alla Veronica in modo
particolare si possono applicare
queste parole, se essa ha realizzato
questa aspirazione che ha riempito
l’anima di tanti santi nel corso della
storia, ciò è dovuto alla sua bontà



semplice, perché il suo cuore di
donna buona non si lascia
«contagiare dalla brutalità dei soldati,
né bloccare dalla paura dei
discepoli»[16], non si frena davanti
all’occasione di prestare un piccolo
servizio. E questo «atto d’amore
imprime nel suo cuore l’immagine
autentica di Gesù»[17].

Il volto di Dio fatto Uomo resta
impresso in quella tela, certo; ma
soprattutto resta impresso nelle sue
viscere di bontà: «Il Redentore del
mondo dona a Veronica un’immagine
autentica del suo volto. Il velo, su cui
resta impresso il volto di Cristo,
diventa un messaggio per noi. In un
certo senso esso dice: Ecco come ogni
atto buono, ogni gesto di vero amore
verso il prossimo rafforza in chi lo
compie la somiglianza con il
Redentore del mondo. Gli atti d’amore
non passano. Ogni gesto di bontà, di
comprensione, di servizio, lascia nel
cuore dell’uomo un segno indelebile,



che lo rende sempre più simile a colui
che “spogliò se stesso, assumendo la
condizione di servo” (Fil 2, 7). Così si
forma l’identità, il vero nome
dell’uomo»[18]. Non è questa una
maniera accessibile di cercare il
volto di Cristo? Non è anche un modo
di farlo presente tra quelli che ci
stanno attorno?

Può darsi che nella vita abbiamo
l’occasione di prestare grandi servizi
ad altre persone; che abbiamo la
possibilità di rinunciare a qualcosa
di importante per aiutare gli altri.
Però, ci si presentino o meno queste
opportunità, cerchiamo di vivere
ogni giorno con un cuore buono,
capace di commuoversi per il
dolore delle creature, capace di
comprendere che, per lenire le
pene che accompagnano e non
poche volte angustiano gli animi
su questa terra, il vero balsamo è
l’amore, la carità: ogni altra
consolazione serve al più per



distrarre un momento, lasciando
dietro a sé amarezza e
sconforto[19].

Assai spesso ciò che più aiuta le
anime a scoprire lo sguardo amoroso
del Signore sta proprio nel notare
come i suoi discepoli, pur tra le
limitazioni personali, sanno cogliere
ciò di cui gli altri hanno bisogno:
sono capaci di scoprire certi
particolari che, se trascurati, non
verrebbero neppure richiesti; invece,
quando li si riceve, sono graditi di
tutto cuore.

Se operiamo in questo modo, con
senso soprannaturale, avremo
soddisfatto – per quanto sia possibile
farlo in questa vita – il desiderio di
contemplare il volto di Cristo. Nello
stesso tempo renderemo più facile ad
altre persone incontrarsi con Lui.
Può accadere che non se ne
accorgano immediatamente e
abbiano bisogno di un certo tempo



per scoprire il Signore, ma non
potranno non percepire sin dal
primo momento che coloro che li
trattano con una bontà tanto
semplice hanno qualcosa di speciale.

Se vogliamo che altri scoprano il
volto amabilissimo del Maestro,
faremo in modo da distribuire
amabilità, serenità, pace, pazienza,
rispetto, cortesia, affetto, anche
quando non ci aspettiamo di essere
ricambiati; se vogliamo vedere negli
altri il volto di Gesù, avviciniamoci a
loro con un cuore semplice, con un
cuore capace di apprezzare,
ammirare e amare: genitori, figli,
amici, uno per uno, capace di
scoprire come ognuno di loro
rispecchi, a suo modo, la bontà di
Dio.

Simone di Cirene, un incontro con
la Croce

I Vangeli sinottici ci parlano di un
terzo personaggio che s’imbatte in



Gesù sulla via del Calvario. Santa
Maria e la Veronica lo avevano
cercato, gli erano andate incontro
per iniziativa personale. Simone di
Cirene, no. Simone fu costretto a
portare la Croce[20]. La stessa
espressione che usano gli evangelisti
indica che, forse, vi fu una resistenza
iniziale.

È comprensibile: a nessuno piace
essere obbligato a caricarsi la croce
di un altro, e ancor meno dopo una
dura giornata di lavoro. San Marco
farà capire che i figli di quest’uomo
erano conosciuti come cristiani[21]: 
Tutto è cominciato con un
impensato incontro con la
Croce[22]. Una gran fortuna che è
stata originata da un evento
apparentemente sfortunato.

Il cambiamento nell’atteggiamento
del Cireneo non dovette essere
immediato, ma graduale, e non è
arbitrario supporre che dovette fare i



conti con il volto di Cristo. Egli
pensava si trattasse di un
delinquente; ma quello sguardo
amabile, riconoscente, pacifico, lo
disarmò. All’inizio si infastidisce
perché si limita a vedere; poi guarda
e va scoprendo che condividere la
Croce con quel condannato vale la
pena.

Ciò che in un primo tempo appariva
una contrarietà che s’interponeva tra
lui e il suo riposo, si andò
progressivamente trasformando, a
causa del volto di quell’Uomo, in una
occasione unica, che finì per
cambiargli la vita.

Per lui, come per tutti i cristiani, la
Croce si trasformò nel segno
distintivo della sua fede, nello
strumento della salvezza: in una
realtà di redenzione, inseparabile
dalla missione di Cristo. Con il
passare dei secoli, i cristiani
guarderanno con affetto e speranza



alla Croce, che dovrebbe stare al
centro della loro vita e che, per lo
stesso motivo, «dovrebbe stare al
centro dell’altare ed essere il punto di
riferimento comune del sacerdote e
della comunità in preghiera»[23].

A volte la Croce compare senza che
la cerchiamo: è Cristo che chiede
di noi[24]. Davanti alla Croce
inattesa proveremo una reazione di
rifiuto. È la reazione abituale della
nostra natura, che non ci deve
preoccupare, ma che non deve
impedire una progressiva
accettazione.

Sappiamo che nelle situazioni nelle
quali possiamo sentirci soli, Dio non
ci abbandona, ci sta accanto; forse
riusciamo a vederlo, siamo capaci di
rivolgerci in qualche modo a Lui. Ma
facciamo un altro passo: cerchiamo il
suo sguardo. Se non ci
accontentiamo di stare a vedere, se
cerchiamo di contemplare Cristo che



si carica della Croce con noi, se
lasciamo che ci parli, quello che
sembrava una disdetta comincerà ad
acquistare un altro aspetto e finirà
per cambiarci l’esistenza.

Renderci conto che una contrarietà
può significare un incontro più
profondo con Cristo ci aiuterà ad
affrontarla in modo diverso, e allora 
la tua Croce, portata così, non
sarà una croce qualsiasi: sarà... la
Santa Croce[25].

* * * Vultum tuum, Domine, requiram!
[26]. Tre persone hanno una
particolare relazione con il volto di
Cristo sulla via del Calvario. Soltanto
due lo cercano, ma tutt’e tre lo
trovano. Nessuna di esse rimane
indifferente, nessuna rimane a mani
vuote. Da ognuna di loro possiamo
imparare qualcosa e vogliamo farlo
perché abbiamo voglia di
contemplare e aiutare altri a scoprire



questo volto nel nostro cammino nel
mondo.

Vorremmo arrivare all’unità dei
cuori che c’è tra Santa Maria e suo
Figlio. Sappiamo bene che questo
supera le nostre forze, ma non
abbandoniamo questo desiderio,
perché vorrebbe dire rinunciare
all’Amore e perché indubbiamente
possiamo fare passi avanti su questa
strada.

Un modo di farlo consiste
nell’utilizzare gli insegnamenti degli
altri due personaggi: una bontà
semplice sarà l’occasione per cui
molti – e prima di tutti, noi stessi –
potranno incontrare il Signore;
cercare quello sguardo nelle
contrarietà e nelle amarezze della
vita, farà sì che un po’ per volta ci
identificheremo con la Volontà di
Dio. Allora saremo capaci di riflettere
il volto di Gesù.

J. Diéguez



[1] At 1, 11.

[2] Cfr. Fil 1, 23.

[3] Cfr. 1 Cor 13, 12.

[4] Cfr. Fil 1, 25.

[5] Col 3, 1.

[6] Ibid.

[7] Cfr. Colloqui, n. 113.

[8] Cfr. Sal 26, 8 (Vg).

[9] Cammino n. 212.

[10] Cfr. Mc 10, 21; Mc 12,41; Mt 4,
18-22; Gv 1, 42; Mt 19, 16; Mc 3, 5; Lc
22, 61; Gv 1, 38-47.

[11]Via Crucis, IV stazione.

[12]Ibid.

[13]Ibid.

[14] Cfr. Lc 2, 35.



[15]Mt 13, 16-17.

[16] J. Ratzinger, Via Crucis al
Colosseo, Venerdì Santo del 2005, VI
stazione.

[17]Ibid.

[18] Beato Giovanni Paolo II, Via
Crucis al Colosseo, Venerdì Santo del
2000, VI stazione.

[19]È Gesù che passa, n. 167.

[20] Cfr. Mc 15, 21.

[21] Cfr. Mc 15, 21.

[22]Via Crucis, V stazione.

[23] J. Ratzinger, Introducción al
espíritu de la liturgia, p. 105.

[24]Via Crucis, V stazione.

[25]Santo Rosario, IV mistero
doloroso.

[26] Cfr. Sal 26, 8 (Vg).



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/il-volto-di-gesu/
(15/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/il-volto-di-gesu/
https://opusdei.org/it-it/article/il-volto-di-gesu/

	Il volto di Gesù

