
opusdei.org

Per me, vivere è
Cristo (VI): Il senso
della missione (I)

Vivere con il senso di una
missione vuol dire la
consapevolezza di essere inviati
dal Signore per portare il suo
Amore a tutti coloro che ci
stanno attorno. Per far questo
dobbiamo decidere momento
per momento – con l’aiuto dello
Spirito Santo – che cosa fare, in
funzione della missione, che dà
un contenuto e uno scopo al
nostro passaggio sulla terra.



11/09/2018

Nei primi capitoli del libro degli Atti
degli Apostoli c’è una scena che non
ha perduto la sua forza. Dopo essere
stati incarcerati, gli apostoli sono
miracolosamente liberati da un
angelo e, invece di fuggire dalle
autorità, ritornano nel tempio per
predicare. Vengono nuovamente
arrestati e condotti davanti ai
principi dei sacerdoti. Questi,
sorpresi dagli eventi, domandano
loro: Non «vi avevamo
espressamente ordinato di non
insegnare più nel nome di costui»?
Ma gli apostoli, lungi dall’arrendersi,
risposero: «Bisogna obbedire a Dio
piuttosto che agli uomini» (At 5,
28-29).

I primi cristiani ereditarono questa
profonda convinzione. Il libro degli 
Atti contiene molti esempi del genere



e la storia dei primi secoli del
cristianesimo è assai eloquente. Con
la naturalezza delle cose autentiche,
ci imbattiamo continuamente nella
medesima necessità: «noi non
possiamo tacere quello che abbiamo
visto e ascoltato» (At 4, 20). I credenti
sono capaci di affrontare castighi, e
anche la morte, senza perdere la
serenità. C’è nel loro cuore qualcosa
che li rende felici, una pienezza e
una Vita che neppure la morte può
eliminare in loro e che essi non
possono non condividere con altri.
Per noi, che siamo arrivati nella
Chiesa molto tempo dopo, si pone
chiara una domanda del tutto
evidente: Tutto questo appartiene al
passato, oppure anche noi
dovremmo vivere qualcosa di simile?

L’attualità della chiamata

Forse ci sembra che tra noi e quei
primi cristiani ci sia un abisso, che
essi possedevano un grado di santità



che non potremo mai raggiungere,
che la vicinanza fisica con Cristo (o
almeno con qualcuno dei Dodici) li
ha resi poco meno che impeccabili e
ha acceso in loro un ardore tale che
niente e nessuno poteva smorzare. In
realtà, basta aprire il Vangelo per
renderci conto che non è così.

Spesso gli apostoli si presentano
come uomini pieni di miserie; come
noi; peraltro, non hanno una
particolare preparazione
intellettuale. Gesù invia i primi
settantadue quando stavano con Lui
da poche settimane... (cf. Lc 10, 1-12).
Eppure i fedeli della Chiesa primitiva
hanno una cosa molto chiara: che
Cristo, il Signore, è morto ed è
risuscitato per ognuno di loro, ha
loro concesso il Dono dello Spirito
Santo e conta su di loro perché la
Salvezza arrivi al mondo intero. Non
è questione di preparazione, né di
possedere certe condizioni
eccezionali per l’apostolato; si tratta



semplicemente di accogliere la
chiamata di Cristo, di aprirsi al suo
Dono e di risponderne con la propria
vita. Forse per questo Papa
Francesco ha voluto ricordarci, con
parole di san Paolo, che «il Signore
ha scelto ciascuno di noi “per essere
santi e immacolati di fronte a Lui
nella carità” (Ef 1,4)» [1].

La Chiesa di tutti i tempi è
consapevole di aver ricevuto da
Cristo una chiamata e, con essa, un
compito; non solo, ma essa stessa è
questa chiamata ed è questo compito:
la Chiesa «per sua natura è
missionaria, in quanto essa trae
origine dalla missione del Figlio e
dalla missione dello Spirito Santo,
secondo il disegno di Dio Padre» [2].
Non si tratta di un bel disegno o di
una impresa umana, ma del fatto che
la sua «missione continua e sviluppa
nel corso della storia la missione del
Cristo stesso» [3]. In altre parole, la
Chiesa – e, in essa, ognuno dei suoi



fedeli – è una continuazione della
missione di Cristo, che fu inviato
sulla terra per far presente e portare
a consumazione l’Amore di Dio per le
sue creature. E questo è possibile
perché il Signore le ha inviato – e
invia a noi – lo Spirito Santo, che è il
principio di questo stesso Amore.

Così dunque, anche noi siamo frutto
di una chiamata e la nostra vita
consiste in una missione nel mondo e
per il mondo. La nostra vita
spirituale e l’idea che abbiamo
dell’apostolato cambiano quando le
consideriamo da questa prospettiva.
Il Signore ci ha cercato e ci invia nel
mondo per condividere con tutti la
Salvezza che abbiamo ricevuto.
«“Andate, predicate il Vangelo... Io
sono con voi...”. – Lo ha detto Gesù...
e lo ha detto a te» [4]. A me: a tutti e a
ciascuno di noi. Alla presenza di Dio
possiamo fare questa considerazione:
«Sono cristiano perché Dio mi ha
chiamato e mi ha inviato...». E dal



profondo del cuore, mossi dalla forza
del suo Spirito, risponderemo con le
parole del Salmo: «Ecco io vengo,
Signore, per fare la tua volontà!» (cfr.
Sal 40, 8-9).

L’esperienza di un mandato
imperativo

Negli anni cinquanta, quando
percorreva l’Europa per visitare i
primi fedeli dell’Opus Dei che si
erano trasferiti in diversi paesi per
avviare l’attività apostolica
dell’Opera, san Josemaría «faceva
spesso a voce alta l’orazione del
pomeriggio e invitava quelli che lo
accompagnavano a meditare il testo
evangelico in cui il Signore dice agli
apostoli: “Vi ho scelti perché
andiate...”, ut eatis» [5]. Era come un
ritornello. Faceva in modo che le
parole di Gesù risuonassero nei cuori
di quanti gli stavano attorno.
Otteneva così che si confermassero
nella verità che dava un senso alla



loro vita e conservassero vivo il
senso della missione che metteva in
movimento la loro intera esistenza:
«Non voi avete scelto me, ma io ho
scelto voi e vi ho costituiti perché
andiate e portiate frutto e il vostro
frutto rimanga» (Gv 15, 16).

Abbiamo letto – e abbiamo ascoltato
– molti racconti delle prime persone
che seguirono il Signore nell’Opus
Dei: il primo circolo, nell’asilo di 
Porta Coeli; la prima Residenza, in
via Ferraz; l’intensa vita di famiglia
che san Josemaría cercò di coltivare
durante gli anni drammatici della
guerra civile; la prima espansione
oltre la Spagna; l’arrivo a Roma; la
rapida espansione in tutto il mondo...
Quei giovani – e non tanto giovani –
seguivano il fondatore ben sapendo
che stavano seguendo un’autentica
chiamata di Dio. Grazie all’Opera
avevano trovato Gesù e avevano
scoperto un tesoro per il quale
valeva la pena dare la vita intera:



l’Amore di Cristo, la missione di
portare questo Amore al mondo
intero, di avvicinare molte persone al
suo calore, di accendere i cuori con
questo fuoco divino. Non avevano
bisogno che qualcuno glielo
ricordasse: si sentivano sollecitati a
propagare l’incendio. È molto
comprensibile: «Il bene tende
sempre a comunicarsi. Ogni
esperienza autentica di verità e di
bellezza cerca per se stessa la sua
espansione» [6].

Alcuni erano giovani ed entusiasti,
altri più freddi e razionali; ma tutti
erano convinti che dietro quel
giovane sacerdote e dietro l’opera
che aveva tra le mani, ci fosse una
volontà esplicita di Dio. Per questo
furono capaci di seguire l’invito del
Signore, di lasciare ogni cosa e di
seguirlo. Avevano sperimentato
quello che san Josemaría ripeteva
loro: «Non dimenticate, figli miei, che
non siamo anime che si uniscono ad



altre anime per fare una cosa buona.
Questo è molto..., ma è poco. Siamo
apostoli che adempiamo un mandato
imperativo di Cristo» [7]. E siccome
seguivano Gesù in piena libertà, per
loro quel mandato non era pesante.
Al contrario. È quello che ripeteva
anche il fondatore: «Questa
convinzione soprannaturale della
divinità dell’impresa finirà per darvi
un entusiasmo e un amore così
intenso per l’Opera da farvi sentire
felicissimi di sacrificarvi perché si
realizzi» [8]. Non avevano bisogno
che qualcuno spiegasse loro il senso
di queste parole: lo vivevano.

Non “facciamo apostolato”: siamo
apostoli!

Contemplare le storie degli inizi non
ci lascia indifferenti. Sono passati
molti secoli dalla predicazione
apostolica; non sono ancora passati
cento anni dalla fondazione
dell’Opera. Tutta la storia della



Chiesa ci permette di comprendere
che la chiamata del Signore continua
a risuonare attraverso i secoli nel
cuore di ogni credente e nel nostro.
L’Amore si è presentato nella nostra
vita, siamo stati conquistati da Cristo
(cfr. Fil 3, 12): ognuna e ognuno di
noi è tenuto ad abbracciare questo
Amore e a lasciare che le nostre vite
siano trasformate da Lui. Una cosa
va unita all’altra. Quanto più la
nostra vita è centrata in Cristo, più
«si fortifica il senso di missione della
nostra vocazione, con una dedizione
piena e gioiosa» [9].

I primi dell’Opera, uomini o donne,
come i primi cristiani, hanno
incontrato Cristo, hanno abbracciato
con tutte le loro forze il suo Amore e
la missione che proponeva loro, e
hanno constatato come la loro vita si
trasformava meravigliosamente. In
loro è avvenuto proprio ciò che il
Padre ha voluto ricordarci poco dopo
la sua elezione: «Siamo liberi per



amare un Dio che chiama, un Dio che
è amore e che mette in noi l’amore
per amare Lui e amare gli altri.
Questa carità ci dà piena coscienza
della nostra missione, che non è “un
apostolato esercitato in maniera
sporadica o casuale, ma
abitualmente e per vocazione,
assumendolo come l’ideale di tutta la
vita”» [10].

La missione apostolica, che riempie
la vita intera, non è un compito che
qualcuno ci impone, né un onere da
sommare ai nostri doveri quotidiani;
è l’espressione più esatta della nostra
stessa identità, che la chiamata ci ha
fatto scoprire: «non ‘facciamo
apostolato’, siamo apostoli!» [11].
Nello stesso tempo, se viviamo questa
missione, la nostra identità di
apostoli si rafforza. In tal senso, la
vita di san Paolo è sempre una
sorgente di ispirazione. Quando si
legge la storia dei suoi viaggi, si resta
colpiti dal fatto che spesso la sua



missione non ottiene i risultati
sperati. Nel primo viaggio, per
esempio, è respinto dai giudei ad
Antiochia di Pisidia, e più tardi è
espulso dalla città; minacciato di
morte, si vede costretto a fuggire da
Iconio; è lapidato in una città della
Licaonia... (cfr. At 13-14).

Malgrado tutto, l’apostolo delle genti
non perde di vista la chiamata che
Gesù gli aveva rivolto sulla via di
Damasco e che poi mise in opera una
volta entrato nella città. Per questo
non si stanca di ripetere: «L’amore di
Cristo ci spinge!» (2 Cor 5, 14). Anche
quando scrive a una comunità che
ancora non lo conosce, non teme di
presentarsi come «Paolo, servo di
Cristo Gesù, apostolo per vocazione,
prescelto per annunziare il vangelo
di Dio» (Rm 1, 1). Egli è proprio
questo: l’«apostolo per vocazione». E
subito si rivolge a quei fedeli come
«chiamati da Gesù Cristo [...], amati
da Dio e santi per vocazione» (Rm 1,



6-7). Paolo sa di essere chiamato da
Dio, ma è ugualmente consapevole
che, in realtà, tutti noi fedeli lo siamo
[12]. Il senso di missione che egli ha,
lo porta a vivere una fraternità che
va oltre i legami terreni.
Analogamente, alla domanda «Chi
sono io?», potremmo rispondere:
«Sono uno che è amato da Dio,
salvato da Cristo; scelto per essere
apostolo, chiamato a portare a molte
persone l’Amore che ho ricevuto. Per
questo l’apostolato non è per me un 
incarico..., ma una necessità». Dopo
aver incontrato Gesù sappiamo di
essere sale e luce, e perciò non
possiamo esimerci dal dare sapore,
dall’illuminare, dovunque ci
troviamo. Questa è una scoperta che
rivoluziona la vita spirituale e che
nessuno può fare al mio posto.

Con la forza dello Spirito Santo

Quando nella nostra vita scopriamo
il Signore, quando sappiamo di



essere amati, scelti, e ci decidiamo a
seguirlo, «è come se si accendesse
una luce dentro di noi; è un impulso
misterioso, che spinge l’uomo a
dedicare le sue più nobili energie a
un’attività che, nella pratica, acquista
lo spessore di un mestiere» [13].

La missione apostolica è, prima di
ogni cosa, «come se si accendesse
una luce dentro di noi». L’oscurità
che c’è sempre in una esistenza, ed è
dovuta al fatto di non sapere con
certezza il senso della propria vita,
scompare. L’invito che Gesù ci
rivolge ci permette di comprendere il
nostro passato e, nello stesso tempo,
ci fornisce una rotta chiara per il
futuro. Lo stesso Gesù visse così la
sua vita terrena. Quando la folla
delle persone gli chiede di rimanere
in un luogo, Egli sa che deve
riprendere il suo viaggio, «perché
per questo sono stato mandato» (Lc
4, 43). Anche nel momento di
affrontare la sua Passione rimane



sereno e fiducioso, e davanti al
giudice romano non ha dubbi: «Per
questo io sono nato e per questo sono
venuto nel mondo: per rendere
testimonianza della verità» (Gv 18,
37).

Vivere con il senso di una missione
vuol dire la consapevolezza di essere
inviati dal Signore per portare il suo
Amore a tutti coloro che ci stanno
attorno. Per far questo dobbiamo
decidere momento per momento –
con l’aiuto dello Spirito Santo – che
cosa fare, in funzione della missione,
che dà un contenuto e uno scopo al
nostro passaggio sulla terra. Si
possono incontrare difficoltà,
ostacoli, contrarietà; potranno
esserci dei momenti di oscurità, ma
la stella che indica il nord continua a
brillare nel firmamento. La mia vita
ha un perché, c’è una luce che mi
permette di orientarmi.



La luce della missione è nello stesso
tempo una spinta; ma non come una
forza umana. Naturalmente, nella
nostra vita ci saranno momenti di
entusiasmo sensibile, nei quali
proveremo un vivo desiderio di
appiccare il fuoco di Cristo a chi ci
sta accanto. Tuttavia, chiunque già
da tempo segue il Signore ha potuto
constatare che lo slancio umano
viene e se ne va. Questo non è per
nulla un male: è umano, e i santi
sono i primi ad averlo provato, come
ci ricorda, senza andare troppo
lontano, la vita del beato Álvaro del
Portillo. Com’è noto, poco dopo aver
chiesto l’ammissione all’Opera
dovette scrivere al fondatore,
riconoscendo che gli era passato
l’entusiasmo [14].

In tutto questo, conviene non
perdere di vista che l’autentica forza,
il dinamismo, che ci porta a uscire da
noi stessi per servire gli altri «non è
una strategia, ma la forza stessa dello



Spirito Santo, Carità increata» [15].
Infatti, «nessuna motivazione sarà
sufficiente se non arde nei cuori il
fuoco dello Spirito», e dunque,
proprio «per mantenere vivo l’ardore
missionario occorre una decisa
fiducia nello Spirito Santo, perché
Egli “viene in aiuto alla nostra
debolezza” (Rm 8,26). Ma tale fiducia
generosa deve alimentarsi e perciò
dobbiamo invocarlo costantemente» 
[16]. Noi, fedeli dell’Opus Dei lo
invochiamo ogni giorno nella Santa
Messa, in alcune preghiere vocali,
come il Santo Rosario o le Preci
dell’Opera. Certe volte ci sarà di aiuto
ricorrere anche a una preghiera
rivolta a Lui in modo particolare,
come la sequenza della Pentecoste,
l’inno Veni Creator Spiritus, o tante
altre preghiere che nei secoli gli sono
state dedicate. In tutte gli chiediamo
che venga, che ci trasformi, che ci
colmi dell’Amore e della forza che
hanno mosso il Signore. Gli
chiederemo allora: «Spirito d’amore,



creatore e santificatore delle anime,
la cui prima opera è trasformarci
fino a somigliare a Gesù, aiutami a
somigliare a Gesù, a pensare come
Gesù, a parlare come Gesù, ad amare
come Gesù, a soffrire come Gesù, ad
agire in tutto come Gesù» [17].

Così l’impulso trasformatore dello
Spirito Santo ci darà un cuore
ardente come quello di Cristo e la
missione apostolica si trasformerà
nel sangue che muoverà il nostro
cuore. Un po’ per volta, prenderà
forma per noi in «un’attività che, con
la pratica, acquista lo spessore di un
mestiere» [18]. Se ci lasciamo portare
dall’Amore di Dio, se stiamo attenti
alle sue ispirazioni e se badiamo alle
piccole attenzioni che Egli ha per noi,
l’apostolato diventa la mansione che
costituisce la nostra identità
personale. Non avremo bisogno di
proporcelo e neppure di stare in un
luogo o in un contesto determinati
per agire come apostoli. Nello stesso



modo che uno è medico (e non solo fa
il medico), e lo è sempre qualunque
sia il luogo o la circostanza (in un
autobus dove una persona si sente
male, durante le vacanze, durante la
settimana e a fine settimana, ecc.),
noi siamo apostoli in ogni luogo e in
ogni circostanza. In fondo si tratta di
una cosa altrettanto semplice come
essere quello che già siamo: «quelli
che sono guidati dallo Spirito di Dio,
costoro sono figli di Dio» (Rm 8, 14).
La cosa più importante è essere
sempre aperti all’azione del
Paraclito, attenti a «riconoscere come
possiamo compiere meglio la
missione che ci è stata affidata nel
Battesimo» [19] e che costituisce la
realizzazione della nostra stessa vita.

Lucas Buch



[1] Papa Francesco, Es. ap. Gaudete et
Exultate, 19-III-2018, n. 2.

[2] Concilio Vaticano II, Decr. Ad
Gentes, 7-XII-1965, n. 2.

[3][3]Ibid., n. 5.

[4] San Josemaría, Cammino, n. 904.

[5] A. Vázquez de Prada, Il fondatore
dell’Opus Dei, vol. III, Leonardo
International, Milano 2004,p. 326.

[6] Papa Francesco, Es. Ap. Evangelii
Gaudium, 24-XI-2013, n. 9.

[7] San Josemaría, Istruzione 19-
III-1934, n. 27; il corsivo è
dell’originale; in Camino. Edición
crítico-histórica, nota al n. 942.

[8] San Josemaría, Istruzione 19-
III-1934, n. 49, in A. Vázquez de
Prada, Il Fondatore dell’Opus Dei, vol.
I, Leonardo International, Milano
1999, p. 608.



[9] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 14-
II-2017, n. 8.

[10]Ibid., n. 9.

[11]Id.

[12] Proprio da qui viene il termine
Chiesa, ekklesia, che letteralmente
significa «i chiamati fuori», vale a
dire, «noi tutti battezzati e che
crediamo a Dio, siamo chiamati da
Dio», YouCat: Sussidio al catechismo
della Chiesa cattolica per i giovani, n.
121.

[13] San Josemaría, Lettera 9-I-1932,
n. 9.

[14] Cfr. San Josemaría, Camino.
Edición crítico-histórica, commento al
n. 994.

[15] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 14-
II-2017, n. 9.

[16] Papa Francesco, Es. Ap. Evangelii
Gaudium, 24-XI-2013, n. 261 e 280



rispettivamente. In questo stesso
documento ci suggeriva:
«Invochiamolo oggi, ben fondati sulla
preghiera, senza la quale ogni azione
corre il rischio di rimanere vuota e
l’annuncio alla fine è privo di
anima» (Ibid., n. 259).

[17] A. Riaud, La acción del Espíritu
Santo en las almas, Palabra, Madrid
19835, pp. 49-50. Alcune preghiere al
Paraclito si possono trovare nel
volume Preghiere, edito dalle
edizione ARES di Milano.

[18] San Josemaría, Lettera 9-I-1932,
n. 9.

[19] Papa Francesco, Es. ap. Gaudete
et Exultate, 19-III-2018, n. 174

pdf | documento generato
automaticamente da https://

https://opusdei.org/it-it/article/il-senso-della-missione-i/


opusdei.org/it-it/article/il-senso-della-
missione-i/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/il-senso-della-missione-i/
https://opusdei.org/it-it/article/il-senso-della-missione-i/

	Per me, vivere è Cristo (VI): Il senso della missione (I)

