
opusdei.org

Il presepio perenne
del Tabernacolo

Pubblichiamo un testo sul
Natale. Vi si ricorda che i Magi
portarono oro, incenso e mirra.
Che cosa portiamo noi al
Bambino Gesù? La fatica di
tutte le attività umane.

14/01/2008

“Feste di Natale, inizi del 1939.
Rinascere e proseguire, iniziare e
continuare. In campo materiale,
l’inerzia è non cambiare: non
smuovere ciò che è fermo, non
fermare ciò che si muove. Ma in



campo spirituale, proseguire e
continuare non è mai inerzia.
Torniamo sempre alla stessa cosa: Dio
con noi, Gesù Bambino; e noi, guidati
dagli Angeli, andiamo ad adorare il
Dio Bambino, che la Vergine e San
Giuseppe ci fanno vedere. Lungo tutti i
secoli, da tutti i confini della terra,
carichi e forti della fatica di tutte le
attività umane, continueranno ad
arrivare magi al presepio perenne del
Tabernacolo. Impègnati e lavora,
preparando la tua offerta – il tuo
lavoro, il tuo dovere - per l'Epifania di
tutti i giorni” (1).

L’adorazione dei Magi, il Battesimo di
Gesù, le nozze di Cana: tre
manifestazioni della divinità del
Verbo incarnato, tre “epifanie” che
sono inserite nel tempo, ma che
hanno sapore di eternità, perché
Cristo è lo stesso ieri e oggi e sempre
(2).



Nella bella lettera che apre il foglio
ciclostilato di Noticias del mese di
dicembre del 1938, poco più di dieci
anni dopo la fondazione dell’Opus
Dei, San Josemaría contempla il Dio
Bambino a Betlemme. Dopo aver
ribadito la definizione della vita
interiore - cominciare e ricominciare
- che tante volte abbiamo reso attuale
nel nostro percorso di avvicinamento
al Signore, San Josemaría affianca il
mistero dell’adorazione dei Magi al
nostro lavoro professionale. Mette in
relazione la portata eterna di
quell’offerta, con la dimensione
divina che possono acquistare le
nostre occupazioni ordinarie.

Anche noi siamo, in qualche modo,
come i magi e, guidati dalla stella
della vocazione, ci avviciniamo a
Betlemme nel tempo presente,
datutti i confini della terra. I Re Magi,
che non sono membri del popolo
ebreo, ma pagani, preannunciano la
grande convocazione che sarà la



Chiesa, il Popolo di Dio. Venivano
dall’Oriente, al di là del Giordano.
Erode chiedeva dove si trovava il Re
dei giudei. I principi dei sacerdoti e
gli scribi sapevano che il Messia
doveva nascere a Betlemme (3), ma
non si preoccuparono di andare a
salutarlo. Erode si turba e con lui
tutta Gerusalemme (4); tuttavia,
soltanto quegli stranieri si mettono
in viaggio. Amare è più che
conoscere, non basta sapere per
arrivare a Gesù.

Quaranta giorni dopo la nascita,
quando il Bambino divino venne
presentato al Tempio, il vecchio
Simeone proclamava la Salvezza dei
popoli e profetizzava colui che
sarebbe stato luce per illuminare le
genti e gloria di Israele (5). Luce
divina per tutte le nazioni e, proprio
per questo, gloria di Israele. 

I pastori – ebrei – e i Magi – pagani –
sono le primizie di una enorme folla



in cui non ci sarà più differenza tra
giudeo e greco, tra schiavo e libero,
tra uomo e donna (6). Con i Re Magi
inizia a compiersi la profezia di
Simeone per i gentili. Noi, secoli
dopo, pure formiamo parte di quel
Popolo convocato nella Nuova
Alleanza. “Un popolo di giudei e
gentili che si aggrega in unità non
secondo la carne, ma nello Spirito, e
costituisce un nuovo Popolo di
Dio” (7). Il pane delle pecore perdute
della casa di Israele diventa pane per
tutti (8). 

I Magi portano oro, incenso e mirra.
Che cosa portiamo noi al Bambino
Gesù? Ci avviciniamo a Betlemme 
carichi e forti della fatica di tutte le
attività umane. Carichi Carichi,
perché il lavoro duro, continuo,
esigente, è per noi un peso. Il lavoro,
da sempre vocazione dell’uomo, con
il peccato è diventato sforzo, lotta e
dolore. Con la disobbedienza, entrò
la morte; morte che anche Cristo ha



voluto patire. Noi, come i Magi,
portiamo mirra. Come Nicodemo,
porteremo una mistura di mirra e
aloe ai piedi della Croce, prenderemo
il suo Corpo e lo avvolgeremo in lini,
con i migliori profumi che possiamo
trovare (9): mirra che è abnegazione
per amore di Cristo e delle anime, di
amore per la Croce nel lavoro di ogni
giorno, anche se costa e proprio
perché costa. Il nostro lavoro,
partecipazione alle sofferenza di
Cristo, è pure balsamo per curare,
per ripulire e lenire le tremende
ferite che con i nostri peccati
abbiamo aperto nella sua Santissima
Umanità. Alla Passione di Gesù non è
mancato niente per salvarci ma,
perché i suoi meriti possano esserci
applicati, dobbiamo completare nella
nostra carne ciò che manca alle
sofferenze di Cristo per il suo corpo
che è la Chiesa (10). Gioia di
partecipare alle sofferenze della
Croce perché Cristo si formi in ogni
membro del suo corpo mistico:



anelito di anime, amore redentore
del cristiano. Le nostre fatiche
servono alla salvezza di molti.

Dov’è il Re dei giudei?, chiedeva
Erode. E dove andremo noi, carichi
del nostro lavoro? Andremo al
presepio perenne del Tabernacolo. È
lì che, come frutto della Messa –
lavoro di Dio – come frutto della
Croce, Egli è sostanzialmente
presente.

Il pane di vita, pane disceso dal cielo,
pane per la vita del mondo (11), ci sta
aspettando ora nel Presepio del
Tabernacolo, dove c’è più umiltà e
più annientamento che nella culla e
sul Calvario. I Re Magi trovarono
Gesù a Bet-lehem, che significa casa
del pane. Il chicco di grano che
morendo darà molto frutto giace su
di un po‘ di paglia (12). Andiamo a
Betlemme con l’oro del distacco dai
successi e dagli insuccessi, con
l’incenso del desiderio di servire e di



comprendere – carità, purezza:il
buon profumo di Cristo – e la mirra
del sacrificio di ogni giorno (13).

Forti

Andiamoforti del lavoro, perché il
lavoro è per noi cammino per
giungere a Gesù; è, in qualche modo,
il cammino verso Betlemme: lì dove
nasce il Verbo incarnato, dove Cielo e
terra si uniscono, nel seno di Maria e
poi nell’umile culla di Betlemme. Lì
andiamo noi, che cerchiamo di unire
lavoro e orazione, orazione e lavoro:
il mondo con Dio.

Andiamo di buon animo, con passo
lieto. Il lavoro è, effettivamente, e
nonostante le difficoltà che sempre
porta con sé e che talvolta tanto ci
fanno soffrire, vita, occupazione,
dono, crescita, servizio di Dio e degli
altri. Perciò cerchiamo di amarlo, di
farlo con gioia, con entusiasmo: con
passione professionale. In questo
senso il lavoro è motore che spinge. È



bello uscire di casa con la voglia di
impegnarsi in quel compito umano
che costituisce la nostra vocazione
professionale e nello stesso tempo ci
assegna un posto nella società.

Egli è l’artigiano, figlio dell’artigiano
(14), che ha lavorato per trent’anni a
Nazaret. È il Figlio di Dio che ha
trasformato il pane nel suo Corpo.
Quanto gli è costato il lavoro della
Croce! Abbà, non si faccia la mia ma
la tua volontà (15); e questa
sottomissione della volontà noi la
attualizziamo ogni giorno quando il
sacerdote, prestando la sua voce e
tutta la sua persona al Signore,
agendo in persona Christi Capitis,
ripete le parole dell’istituzione
dell’Eucaristia:Questo è il mio corpo
dato per voi. E andiamo così, carichi
e forti, sulle orme di chi è salito a
Gerusalemme con il peso dei nostri
peccati, pervaso da desideri di
salvezza, da desideri di donazione.



Quam dilecta tabernacula tua,
Domine virtutum! (16) Andiamo,
spinti dal lavoro, al Tabernacolo, alla
casa del Signore degli Eserciti,
sostegno nelle nostre battaglie di
pace per raggiungere le virtù. E
offriamo questa lotta a Lui, perché
non c’è niente di buono che possiamo
aver fatto che non venga da Lui. Che
cosa hai tu che non abbia ricevuto?,
diceva San Paolo (17). Le virtù che
abbiamo cercato di esercitare nel
lavoro sono di Dio: la laboriosità – il
Padre mio opera sempre e anch'io
opero (18) –, la pazienza, la
responsabilità, la cura delle cose
piccole, lo sforzo per completare le
cose, il desiderio di far crescere gli
altri e l’umiltà per valorizzare il loro
lavoro, la gioia, il servizio. Nel
cominciare e ricominciare sta la lotta
per acquisire queste virtù, abiti
operativi che forgiano la nostra
personalità e, poco a poco, ci
identificano con Cristo.



Per amare

Quando noi lavoriamo, è Lui che
lavora, che soffre e si dà, che ama.
Andiamo verso la casa del Pane,
eterna Betlemme del Tabernacolo
dove sta il Figlio unico del Padre, il
Verbo eterno di Dio. Sulla patena,
quando uniamo il nostro lavoro al
pane, frutto della terra e del nostro
lavoro (19); e nel calice, quando
uniamo al vino, frutto della vite e del
nostro lavoro, la goccia d’acqua della
nostra vita.

Impègnati e lavora, dice San
Josemaría. Un lavoro ben fatto,
accurato, completato. Un lavoro che
corrisponde al piccolo dovere di ogni
momento:Fa’ quello che devi e mettiti
in quello che fai (20). Cura, sforzo,
preparazione della tua offerta.
Andiamo dal Tabernacolo che sta in
parrocchia, o in una chiesa vicina al
luogo di lavoro, o lungo la strada;
oppure il Tabernacolo di qualche



oratorio. Andiamo lì per rendere più
breve il tempo fino alla prossima
Messa, preparando l’offerta della
giornata con la cura e l’impazienza
degli innamorati, con la gioia di fare
di ogni giorno una Messa, per
pregare per i nostri familiari e amici,
per sentirci amati… e per amare! (21)
In un modo molto speciale, nel
momento della prova o quando
bisogna fare un nuovo passo, forse
più costoso, verso un maggior
abbandono interiore, è arrivato,
allora, il momento di andare davanti
al tabernacolo e parlare con il
Signore, che ci mostra le sue piaghe
come credenziali del suo amore; se
abbiamo fede in queste piaghe che
fisicamente non contempliamo,
scopriremo con gli Apostoli la
necessità del Mistero per cui «Cristo
sopportasse queste sofferenze per
entrare nella sua gloria» (Lc24, 26);
accetteremo più facilmente la Croce
come un dono divino, perché
comprenderemo l’esortazione di



nostro Padre: «Sforziamoci di vedere
la gloria e la felicità nascoste nel
dolore» (22).

Il Tabernacolo è Betlemme, casa del
pane, sempre troppo povero per il
Signore. È Betlemme perché lì è
presente con la sua anima, con il suo
corpo, con il suo sangue e la sua
divinità (23), perché come a
Betlemme si offre alla nostra
contemplazione e alla nostra
adorazione. Non andiamo da Lui con
le mani vuote, ma con il lavoro già
fatto e con quello che ci rimane da
fare. La Visita al Santissimo
Sacramento è una pausa di
adorazione:Gesù, qui c’è Giovanni il
lattaio; o anche:Signore, qui c’è
questo sventurato che non ti sa amare
come Giovanni il lattaio (24). In
prima persona, gli parliamo
dell’offerta che gli stiamo
preparando: io sono il medico,
l’operaio, il giudice, il maestro di
scuola…, e vengo a darti ciò che sono



e ciò che faccio; e a chiederti perdono
per quanto ho tralasciato di fare.
Andiamo da Lui con gli angeli e,
come a Betlemme, troviamo lì Santa
Maria e San Giuseppe. Il padre e la
madre di famiglia portano i propri
figli a salutare Gesù nel Tabernacolo;
il professionista porta il collega; lo
studente un amico, e dimostrano con
l’esempio che la fede spinge ad
andare incontro al Signore che ci
aspetta.

Fede, purezza, vocazione

Padre nostro, Ave Maria, Gloria. 
Vorrei, Signore, riceverti con la
purezza, l'umiltà e la devozione con
cui ti ricevette la tua Santissima
Madre, con lo spirito e il fervore dei
santi (25). Dopo aver adorato il Padre
nostro del Cielo, invochiamo la
Madre di Dio e Madre nostra, perchè
ci insegni a dare gloria alla Trinità
con la nostra vita. Ella ci ha dato il
Corpo di Gesù; ella ci dà Cristo



nell’Eucaristia. Le sue mani hanno
ricevuto l’oro, l’incenso e la mirra
che i Magi hanno portato in offerta a
Gesù. Tra le sue mani si purificano le
nostre offerte e anche le nostre
miserie. Dà lucentezza all’oro della
nostra fede, accende con il suo amore
materno l’incenso della nostra
purezza e riempie di profumo la
mirra della nostra donazione. Santa
Maria mantiene vivo il fuoco della
nostra fedeltà e del nostro
apostolato. Con lei daremo luce e
calore. Saremo lampade di fede, di
carità ardente, luce divina che
rischiara la strada verso Betlemme.

Siamo incamminati verso l’ultima ed
eterna epifania divina, l’ultima
rivelazione descritta nell’ultimo libro
del Nuovo Testamento, scritto
quando, da un lato, aumentavano le
confusioni dottrinali, minacciando la
verità dei cristiani e, dall’altro, si
scatenava la prima persecuzione
universale e sistematica contro la



Chiesa. L’imperatore, una creatura
terrena inebriata di gloria umana,
pretendeva di essere adorato come
Signore e Dio. Ma le ombre di
vanagloria scompariranno con il
fiume di acqua della vita, trasparente
come un cristallo, proveniente dal
trono di Dio e dell’Agnello. Coloro
che vedranno il suo volto non
avranno bisogno di lampade perché
il Signore Iddio li illuminerà e
regneranno per i secoli dei secoli
(26).

Nel frattempo, il fulgore divino si
propaga come un incendio, da cuore
a cuore: fuoco apostolico che trae
nutrimento dalla fedeltà quotidiana,
con l’umiltà che persevera nella fede,
con il Pane che rende più salda la
purezza, con la vocazione resa più
salda dalla Parola, dall’orazione. Oro,
incenso e mirra. Fede, purezza e
cammino: tre punti intangibili su cui
riflettiamo ogni settimana con il
Signore e di cui ci piace parlare



quando vogliamo ricorrere all’aiuto
della direzione spirituale. Così
ricominciamo, ogni giorno, ogni
settimana, preparando la nostra
offerta per l’Epifania di tutti i giorni.

Guillaume Derville

N O T E

(1) Cfr. San Josemaría Escrivá, 
Camino, edizione storico-critica
preparata da Pedro Rodriguez, 3° ed.
Rialp, Madrid 2004, p. 1051
(commento al punto 998).

(2) Cfr Eb 13, 8.

(3) Cfr Mi 5, 1-3.

(4) Cfr Mt 2, 4-6.

(5) Cfr Lc 2, 34.

(6) Cfr Gal 3, 28.

(7) Concilio Vaticano II, Costit. Dogm. 
Lumen Gentium, n. 9.



(8) Cfr Mt 15, 24-28.

(9) Cfr Gv 19, 39.

(10) Cfr Col 1, 24.

(11) Cfr Gv 6, 35, 41.51.

(12) Cfr. Giovanni Paolo II, Messaggio
per la XX Giornata Mondiale della
Gioventù, 26-VIII-2004, n. 3.

(13) Cfr È Gesù che passa, nn. 35-37.

(14) Cfr Mt 13, 55; Mc 6, 3.

(15) Cfr Mc 14, 36.

(16) Sal 84 [83], 2.

(17) Cfr 1 Co 4, 7.

(18) Gv 5, 17.

(19) Messale Romano, Liturgia
Eucaristica.

(20) Cammino, n. 815.



(21) Cfr Forgia, n. 837.

(22) Mons. J. Echevarría, Lettera
pastorale ai fedeli della Prelatura e
cooperatori in occasione dell’Anno
dell’Eucaristia, 6-X-2004, in
“Romana” 2004 (n° 39), p. 221.

(23) Cfr Concilio di Trento, sessione
XIII, Can. 1.

(24) Cfr Guillaume Derville, Rezar 15
días con San Josemaría Escrivá,
Madrid 2002, pp. 71-72.

(25) Cfr San Josemaría Escrivá, 
Camino, edizione storico-critica,
preparata da Pedro Rodriguez, 3° ed.
Rialp, Madrid 2004, pag. 689
(commento al punto 540).

(26) Cfr Ap 22, 1-5.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/il-presepio-
perenne-del-tabernacolo/ (14/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/il-presepio-perenne-del-tabernacolo/
https://opusdei.org/it-it/article/il-presepio-perenne-del-tabernacolo/
https://opusdei.org/it-it/article/il-presepio-perenne-del-tabernacolo/

	Il presepio perenne del Tabernacolo

