
opusdei.org

Il presepio perenne
del tabernacolo

Pubblichiamo un testo
natalizio: ricordando che i Magi
portarono in dono oro, incenso
e mirra, viene spontanea la
domanda: noi che cosa
portiamo a Gesù Bambino? Il
lavoro di tutte le attività
umane.

01/01/2016

“Giorni di Natale, inizio del 1939.
Rinascere e continuare, cominciare e
proseguire. Nell’ambito materiale
l’inerzia equivale a non cambiare: non



muovere ciò che è fermo, non fermare
ciò che si muove. Ma sul piano
spirituale, proseguire e continuare
non è mai inerzia.

Ripetiamo le stesse cose, sempre le
stesse cose: Dio con noi, Gesù
Bambino; e noi, guidati dagli Angeli,
andiamo ad adorare il Bambino Dio,
che la Madonna e san Giuseppe ci
mostrano. Per tutti i secoli, da tutti i
confini della terra, affaticati e
vivificati dal lavoro di tutte le attività
umane, continueranno a giungere
Magi al Presepio perenne del
Tabernacolo. Impègnati e lavora,
preparando la tua offerta – il tuo
lavoro, il tuo dovere – per l’Epifania di
tutti i giorni”1.

L’adorazione dei Magi, il battesimo
del Signore, le nozze di Cana: tre
manifestazioni della divinità del
Verbo incarnato, tre epifanie che
sono situate nel tempo ma che hanno



un sapore di eternità perché Gesù
Cristo è lo stesso ieri, oggi e sempreii.

Nella bella lettera che apre la pagina
di Noticias del mese di dicembre del
1938, poco più di dieci anni dopo la
fondazione dell’Opus Dei, il nostro
fondatore contempla il Bambino Dio
nel Presepe.

Dopo aver confermato la definizione
della vita interiore che tante volte
abbiamo messo in atto nel nostro
percorso di avvicinamento al Signore
– cominciare e ricominciare –, san
Josemaría unisce il mistero
dell’adorazione dei Magi al nostro
lavoro professionale. Mette in
rapporto la portata eterna di questa
offerta con la dimensione divina che
possono acquistare le nostre
occupazioni quotidiane.

Anche noi siamo, in qualche modo,
come i magi perché, guidati dalla
stella della vocazione, in questo
periodo ci avviciniamo al presepio da



tutti i confini della terra. I Magi, che
non sono membri del popolo ebreo,
ma gentili, preannunciano quella
grande convocazione che sarà la
Chiesa, Popolo di Dio. Venivano da
Oriente, da oltre il Giordano; ed
Erode chiese loro dove si trovava il
Re dei giudei.

I principi dei sacerdoti e gli scribi
sapevano che il Messia doveva
nascere a Betlemmeiii, ma non si
presero il disturbo di andarlo a
salutare. Erode resta turbato e tutta
Gerusalemme con luiiv; eppure,
soltanto questi stranieri si muovono
per andarlo a trovare. Amare è più
che conoscere, la conoscenza non
basta per arrivare a Gesù.

Quaranta giorni dopo la nascita,
quando il divino Bambino è
presentato al Tempio, il vecchio
Simeone proclama la salvezza dei
popoli e profetizza che Egli sarebbe
stato luce per illuminare le genti e



gloria del tuo popolo Israelev. Luce
divina per tutte le nazioni e, per ciò
stesso, gloria di Israele.

I pastori – ebrei – e i Magi – pagani –
sono i primi di una folla fra i quali
non ci sarà più differenza tra giudeo
e greco, tra schiavo e libero, tra
uomo e donnavi. Con i Magi comincia
a compiersi la profezia di Simeone
sui gentili. Secoli dopo, anche noi
facciamo parte di quel Popolo
convocato nella Nuova Alleanza
«chiamando gente dai giudei e dalle
nazioni, perché si fondesse in unità
non secondo la carne, ma nello
Spirito, e costituisse il nuovo popolo
di Dio»vii. Il pane delle pecore
perdute della casa di Israele si fa
pane per tuttiviii.

I Magi portano oro, incenso e mirra.
Noi che cosa portiamo al Bambino
Gesù? Ci avviciniamo al Presepio 
affaticati e vivificati dal lavoro di tutte
le attività umane.



AFFATICATI

Affaticati, perché il lavoro duro,
continuo, esigente, è per noi un peso.
Il lavoro, da sempre vocazione
dell’uomo, con il peccato è diventato
sforzo, lotta e dolore. Con la
disobbedienza, entrò la morte; quella
morte che anche Cristo volle subire.

Noi, come i Magi, portiamo la mirra.
Come Nicodemo, portiamo una
mistura di mirra e àloe ai piedi della
Croce, prenderemo il suo Corpo e lo
avvolgeremo in bende con i migliori
oli aromatici che possiamo trovareix:
mirra di abnegazione per amore di
Cristo e delle anime, di amore per la
Croce nel lavoro di ogni giorno,
anche se costa e perché costa.

Il nostro lavoro, partecipazione alle
sofferenze di Cristo, è anche il
balsamo idoneo a curare, a ripulire e
lenire le tremende piaghe che
abbiamo aperto con i nostri peccati
nella sua Santissima Umanità. Nulla



è mancato nella Passione di Gesù
perché potessimo salvarci, ma,
perché i suoi meriti si possano
applicare a noi, dobbiamo
completare nella nostra carne ciò che
manca ai patimenti di Cristo a favore
del suo corpo che è la Chiesax. Gioia
di partecipare ai patimenti della
Croce affinché Cristo si formi in ogni
membro del suo corpo mistico:
desiderio di anime, amore redentore
del cristiano. Le nostre fatiche
servono per la salvezza di molte
anime.

“Dov’è il Re dei giudei?”, domandava
Erode. Dove andremo, carichi del
nostro lavoro? Andremo al presepio
perenne del tabernacolo. Lì, come
frutto della Messa – lavoro di Dio –,
come frutto della Croce, Egli è
sostanzialmente presente.

Il pane di vita, pane disceso dal cielo,
pane per la vita del mondoxi, ora ci
sta aspettando nel presepio del



tabernacolo, dove l’umiltà è
maggiore che nella culla o sul
Calvario. I Re Magi trovarono Gesù a 
Bêt-lehem, che significa casa del pane.
Il chicco di frumento che morendo
darà molto frutto, giace su un po’ di
pagliaxii.

Andiamo a Betlemme con l’oro del
distacco dai successi e dalle sconfitte,
con l’incenso della voglia di servire e
di comprendere – carità, purezza: 
profumo di Cristo – e con la mirra del
sacrificio quotidianoxiii.

VIVIFICATI

Andiamo vivificati dal lavoro, perché
il lavoro è per noi la via per arrivare
a Gesù; è, in qualche modo, la via
verso il presepio: lì dove nasce il
Verbo incarnato, dove Cielo e terra si
uniscono, nel seno di Maria e, poi,
nell’umile culla del presepio.
Andiamo lì, noi che cerchiamo di
unire lavoro e preghiera, preghiera e
lavoro: il mondo con Dio.



Andiamo di buon animo, con passo
lieto. In effetti, il lavoro, malgrado le
difficoltà che sempre comporta – e
che a volte ci fanno soffrire tanto –, è
vita, compito, dono, crescita, servizio
di Dio e degli altri. Proprio per
questo cerchiamo di amarlo, di
compierlo con gioia, con entusiasmo:
con passione professionale. Il lavoro
è, in questo senso, un motore che
spinge. È bene uscire di casa con il
desiderio di adempiere la mansione
umana che costituisce la nostra
vocazione professionale e, nello
stesso tempo, ci dà un posto nella
società.

Egli è il carpentiere, il figlio del
carpentierexiv, quello che ha lavorato
trent’anni a Nazaret. È il figlio di Dio
che ha trasformato il pane nel suo
Corpo. Quanto gli è costato il lavoro
della Croce! Abbà, non si faccia la
mia volontà ma la tuaxv; e questa
sottomissione della volontà la
rendiamo attuale ogni giorno quando



il sacerdote, prestando la sua voce e
tutta la sua persona al Signore,
operando in Persona Christi Capitis,
ripete le parole dell’istituzione
dell’Eucaristia: Questo è il mio
corpo offerto in sacrificio per voi.
Andiamo così, affaticati e vivificati,
dietro le orme di chi è salito a
Gerusalemme con il peso dei nostri
peccati, vivificato da desideri di
salvezza, da desideri di donazione.

Quam dilecta tabernacula tua,
Domine virtutum!xvi. Andiamo,
vivificati dal lavoro, verso il
tabernacolo, verso la casa del Signore
degli eserciti, forza delle nostre lotte
di pace per ottenere le virtù.
Offriamo questa lotta a Lui, perché
non c’è niente di buono che abbiamo
fatto che non provenga da Lui. “Che
cosa mai possiedi che tu non abbia
ricevuto?”, chiedeva san Paoloxvii.

Le virtù di cui abbiamo cercato di
avvalerci durante il lavoro sono di



Dio: la laboriosità – il Padre mio
opera sempre e anch’io operoxviii –, la
pazienza, la responsabilità, la cura
delle cose piccole, l’impegno di finire
bene ogni cosa, il desiderio di far
crescere gli altri e l’umiltà
nell’apprezzare il loro lavoro, la
gioia, il servizio. Nel cominciare e
ricominciare consiste la lotta per
acquisire queste virtù, abiti operativi
che forgiano la nostra personalità e,
un po’ per volta, ci identificano con
Cristo.

PER AMARE

Quando noi lavoriamo è Lui che
lavora, che soffre e si dona, che ama.
Ci avviamo verso la casa del Pane,
eterno presepio del tabernacolo dove
c’è il Figlio unico del Padre, il Verbo
eterno di Dio. Sulla patena, unendo il
nostro lavoro al pane – frutto della
terra e del nostro lavoro –; e nel
calice, unendo al vino – frutto della



vite e del nostro lavoroxix – la goccia
d’acqua della nostra vita.

Impègnati e lavora, dice san
Josemaría. Un lavoro ben fatto,
accurato, diligente. Il lavoro richiesto
dal piccolo dovere di ogni momento: 
Fa’ quello che devi e sta’ in quello che
faixx. Accurato, diligente, in
preparazione della tua offerta.

Ci avviamo verso il tabernacolo che
si trova nella parrocchia, in una
chiesa nei pressi del posto di lavoro o
lungo la strada; verso il tabernacolo
di un oratorio. Andiamoci per
ridurre il tempo in attesa della
prossima Messa, preparando l’offerta
della giornata con la cura e
l’impazienza degli innamorati, con il
fermo proposito di fare di ogni
giornata una Messa, per affidare a
Dio i nostri familiari e gli amici, per
sentirci amati..., e per amare!xxi.

In un modo molto speciale, nel
momento della prova o quando si



deve fare ancora un passo, che forse
è quello che costa di più, verso un
maggior abbandono interiore, è
arrivato il momento di andare
davanti al tabernacolo e parlare con il
Signore, che ci mostra le sue piaghe
come credenziali del suo amore; se
abbiamo fede in queste piaghe che
fisicamente non contempliamo,
scopriremo con gli Apostoli la
necessità del Mistero per cui Cristo ha
sopportato queste sofferenze per
entrare nella sua gloria; accetteremo
più facilmente la Croce come un dono
divino, perché comprenderemo
l’esortazione di nostro Padre:
“dobbiamo riuscire a vedere la gloria
e la felicità nascoste nel dolore”xxii.

Il tabernacolo è il presepio, casa del
pane, sempre troppo povero per il
Signore. È il presepio perché Egli sta
lì con la sua anima, con il suo corpo,
con il suo sangue e la sua divinitàxxiii,
perché si offre, come nel presepio,
alla nostra contemplazione e alla



nostra adorazione. Non andiamo a
Lui con le mani vuote, ma con il
lavoro già fatto e con quello che
rimane da fare.

La visita al Santissimo Sacramento è
una pausa di adorazione: Gesù, c’è
qui Giovanni il lattaio; o anche: 
Signore, ecco qui questo poveraccio,
che non ti sa amare come Giovanni il
lattaioxxiv. Con il nostro nome, gli
parliamo dell’offerta che gli stiamo
preparando: sono il medico, sono
l’operaio, il giudice, il maestro di
scuola..., che vengo a darti ciò che
sono e ciò che faccio; e a chiederti
perdono per ciò che non ho fatto.

Andiamo a Lui con gli Angeli e, come
nel presepio, c’è santa Maria e c’è san
Giuseppe. Il padre e la madre di
famiglia portano i loro figli a salutare
Gesù nel tabernacolo; il
professionista porta il collega; lo
studente porta l’amico, insegnando
con l’esempio come la fede muove ad



andare incontro al Signore che ci
aspetta.

Fede, purezza, vocazione

Paternostro, Avemaria, Gloria. 
Vorrei, Signore, riceverti con la
purezza, l’umiltà e la devozione con
cui ti ricevette la tua santissima
Madre; con lo spirito e il fervore dei
santixxv. Dopo aver adorato il Padre
nostro del Cielo, invochiamo la
Madre di Dio e Madre nostra affinché
ci insegni a dar gloria alla Trinità con
la nostra vita.

Ella ci ha dato il Corpo di Gesù; Ella ci
dà Cristo nell’Eucaristia. Le sue mani
hanno ricevuto l’oro, l’incenso e la
mirra che i Magi hanno offerto a
Gesù. Nelle sue mani si purificano le
nostre offerte e anche le nostre
miserie. Conferisce brillantezza
all’oro della nostra fede, accende con
il suo amore materno l’incenso della
nostra purezza e riempie di
fragranze la mirra della nostra



donazione. Santa Maria mantiene
vivo il fuoco della nostra fedeltà e del
nostro apostolato. Con lei
spargeremo luce e calore. Saremo
lampade di fede, di ardente carità, di
luce divina che illumina la strada che
porta al presepio.

Avviamoci verso quest’ultima ed
eterna epifania divina, l’ultima
rivelazione descritta dall’ultimo libro
del Nuovo Testamento, scritto
quando, da una parte, sembrava in
aumento la confusione dottrinale che
minacciava la verità dei cristiani;
dall’altra, si scatenava la prima
persecuzione universale e
sistematica contro la Chiesa.

Il potente sovrano, un uomo di creta
ebbro di gloria umana, pretendeva di
essere adorato come Signore e Dio;
ma le ombre di vanagloria
scompariranno con il fiume di acqua
della vita, limpida come cristallo, che
scaturisce dal trono di Dio e



dell’Agnello. Coloro che vedranno il
suo volto non avranno bisogno di
luce di lampada perché il Signore Dio
li illuminerà e regneranno nei secoli
dei secolixxvi.

Frattanto il fulgore divino si propaga
come un incendio, da cuore a cuore:
un fuoco apostolico che trae alimento
dalla fedeltà quotidiana, con l’umiltà
che persevera nella fede, con il Pane
che rende più ferma la purezza, con
la vocazione che si fortifica nella
Parola, nella preghiera.

Oro, incenso e mirra. Fede, purezza e
cammino: tre punti intangibili che
ogni settimana esaminiamo con il
Signore e di cui ci piace parlare
quando vogliamo ricorrere all’aiuto
della direzione spirituale. Così ogni
giorno, ogni settimana, ricominciamo
a preparare la nostra offerta per 
l’Epifania di tutti i giorni.

Guillaume Derville



1  Cfr. San Josemaría Escrivá, 
Camino, edición crítico-histórica,
preparada por Pedro Rodríguez, 3ª
ed. Rialp, Madrid 2004, p. 1051
(commento al punto 998).

ii  Cfr. Eb 13, 8.

iii  Cfr. Mic 5, 1-3.

iv  Cfr. Mt 2, 3.

v Lc 2, 32.

vi  Cfr. Gal 3, 28.

vii  Concilio Vaticano II, Cost. dogm. 
Lumen Gentium, n. 9.

viii  Cfr. Mt 15, 24-28.

ix  Cfr. Gv 19, 39.

xCfr. Col 1, 24.

xiCfr. Gv 6, 35, 41, 51.

xiiCfr. Giovanni Paolo II, Messaggio
del Santo Padre in occasione della XX



Giornata Mondiale della Gioventù
(Colonia, agosto 2005), 26-VIII-2004,
n. 3.

xiiiCfr. È Gesù che passa, nn. 35-37.

xivCfr. Mt 13, 55; Mc 6, 3.

xvCfr. Mc 14, 36.

xviSal 84 [83], 2.

xvii1 Cor 4, 7.

xviiiGv 5, 17.

xixCfr. Messale Romano, Liturgia
Eucaristica.

xxCammino, n. 815.

xxiCfr. Forgia, n. 837.

xxiiMons. J. Echevarría, Lettera
pastorale ai fedeli della Prelatura e ai
cooperatori in occasione dell’Anno
della Eucaristia, 6-X-2004, in
“Romana” 39 (2004) 221.



xxiiiCfr. Concilio di Trento, sessione
XIII, Can. 1.

xxivCfr. Guillaume Derville, Rezar 15
días con San Josemaría Escrivá,
Ciudad Nueva, Madrid 2002, pp.
71-72.

xxvCfr. San Josemaría Escrivá, 
Camino, edición crítico-histórica,
preparada por Pedro Rodríguez, 3ª
ed. Rialp, Madrid 2004, p. 689
(commento al punto 540).

xxviCfr. Ap 22, 1-5.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/il-presepio-
perenne-del-tabernacolo-2/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/il-presepio-perenne-del-tabernacolo-2/
https://opusdei.org/it-it/article/il-presepio-perenne-del-tabernacolo-2/
https://opusdei.org/it-it/article/il-presepio-perenne-del-tabernacolo-2/

	Il presepio perenne del tabernacolo

