
opusdei.org

Il Prelato nel 50º
anniversario dello
IESE: «Santificare il
lavoro, trasformare
il mondo: una
leadership di segno
cristiano»

Il 30 giugno 2025, nel contesto
del 50º anniversario dell'inizio
delle attività dello IESE a
Madrid, mons. Fernando
Ocáriz, Gran Cancelliere
dell’Università di Navarra e
prelato dell’Opus Dei, ha
visitato il campus e ha
pronunciato questa conferenza



davanti a un pubblico di oltre
600 dipendenti ed ex alunni.

18/08/2025

Riportiamo di seguito il testo
completo della conferenza del Prelato.

È per me motivo di gioia essere qui,
oggi, in occasione del 50º
anniversario dell’avvio delle attività
dello IESE a Madrid. Gioia, nel
vedere lo sviluppo di un’iniziativa
che ha aiutato tante persone a
crescere nella loro professionalità e a
scoprire il significato profondo
(sociale, cristiano) del lavoro, una
realtà molto cara a san Josemaría e
centrale nei suoi insegnamenti.
Proprio su alcuni suoi testi mi
concentrerò principalmente in
questo intervento.



Avete creato una delle scuole di
direzione aziendale più prestigiose
del mondo. Vorrei incoraggiarvi a
puntare, oltre che ai successi esterni,
riconosciuti dai ranking delle
principali scuole di direzione
aziendale, anche ad altri successi
interni, che hanno un valore ancora
maggiore per ciascuno di voi nella
prospettiva cristiana. Compatibili
con i successi e gli eventuali
insuccessi professionali, essi sono
frutto del lavoro ben fatto, per
amore.

Per i successi interni conta non solo
che cosa facciamo e con quali
risultati, ma anche come lavoriamo e
perché. È proprio attraverso i
successi interni che l’impatto di
questa scuola potrà arrivare ancora
più lontano.

Realtà e valore umano del lavoro

Come diceva san Josemaría: «Il
lavoro è testimonianza della dignità



dell'uomo, del suo dominio sulla
creazione; promuove lo sviluppo
della sua personalità, è vincolo di
unione con gli altri uomini, fonte di
risorse per sostenere la propria
famiglia, mezzo per contribuire al
miglioramento della società in cui si
vive e al progresso di tutta
l'umanità» [1].

San Josemaría parla qui del perché
del lavoro in generale. Il perché del
vostro lavoro si riflette nella
missione dello IESE: formate «leader
che aspirano ad avere un impatto
profondo, positivo e duraturo sulle
persone, le imprese e la società,
grazie all’eccellenza professionale,
alla rettitudine e allo spirito di
servizio».

Raggiungendo questo obiettivo così
entusiasmante si arriva davvero al
cuore stesso della società.
Migliorerete il mondo dal di dentro.
Infatti, potete perseguire questo



nobile fine in tutte le vostre attività,
non solo in quelle di maggior peso
strategico. Qualsiasi lavoro può
avere un grande valore dal punto di
vista interiore.

Già nell’ordine naturale, la dignità
del lavoro dipende non tanto da ciò
che si fa, quanto da chi lo fa, cioè
dall’uomo, che è un essere
intelligente e libero [2].

La dignità naturale del lavoro risiede
nella dignità spirituale della persona
umana, e sarà maggiore o minore in
funzione della qualità o bontà
maggiore o minore di quel lavoro in
quanto azione spirituale. Tale valore
dipende essenzialmente dalla libertà:
dall’amore inteso non come passione
o sentimento ma come dilectio,
l’amore elettivo del fine che è l’atto
proprio della libertà [3].

Come spiegava Juan Antonio Pérez
López, si tratta di coltivare in noi
stessi e nelle persone che guidiamo le



motivazioni trascendenti: il
proposito di servire bene i
destinatari del nostro lavoro, la
relazione con le persone, il
coinvolgimento nella mission
aziendale. Questo è, in larga misura,
ciò che stimola a servire di più e
meglio, ed è compatibile con il
raggiungimento dei risultati
strategici di cui le imprese hanno
bisogno e con lo sviluppo, da parte
delle persone che devono operare,
delle competenze richieste.

Anche in questo contesto risultano
molto illuminanti, e certamente
esigenti, le seguenti parole di san
Josemaría: «Non bisogna pertanto
dimenticare che tutta la dignità del
lavoro è fondata sull'Amore. Il
grande privilegio dell'uomo è di
poter amare, trascendendo così
l'effimero e il transitorio. L'uomo può
amare le altre creature, può dire un
tu e un io pieni di significato. E può
amare Dio, che ci apre le porte del



Cielo, ci costituisce membri della sua
famiglia, ci autorizza a dar del tu
anche a Lui, a parlargli faccia a
faccia».

In altre parole, siamo fatti per
l’Amore, e il lavoro è una delle
piattaforme su cui l’Amore può
crescere in noi e nella società. In ciò
consiste buona parte della vocazione
del cristiano nel mondo, nella
società. «L'uomo, pertanto, non deve
limitarsi a fare delle cose, a costruire
oggetti. Il lavoro nasce dall'amore,
manifesta l'amore, è ordinato
all'amore» [4].

Mi è giunta di recente una storia
ispiratrice, pubblicata molti anni fa
dalla rivista Forbes, che illustra quel
nesso umano, quell’amore
manifestato mediante il lavoro. L’ha
scritta un’infermiera del pronto
soccorso di un ospedale americano,
che fu testimone di un sorprendente
atto di leadership.

https://www.google.com/url?q=https://www.forbes.com/global/2007/0423/018.html&sa=D&source=editors&ust=1755518569202269&usg=AOvVaw1FuEG-9ohQQWDc4D99nGZ9
https://www.google.com/url?q=https://www.forbes.com/global/2007/0423/018.html&sa=D&source=editors&ust=1755518569202269&usg=AOvVaw1FuEG-9ohQQWDc4D99nGZ9


«Erano circa le 22:30. La stanza era
un disastro. Stavo finendo di
aggiornare la cartella clinica prima
di andare a casa. Il medico con cui
mi piaceva tanto lavorare stava
formando un giovane collega che
aveva lavorato con competenza ed
efficacia, spiegandogli che cosa
aveva fatto bene e che cosa avrebbe
potuto fare in modo diverso. Poi gli
mise una mano sulla spalla e gli
disse: “Quando hai finito, hai visto il
giovane ausiliare che è entrato per
pulire la stanza?”. Il collega lo
guardava senza capire.

Il medico più anziano continuò: “Si
chiama Carlo. Lavora qui da tre anni.
Fa un lavoro straordinario. Quando
entra, pulisce la stanza così
rapidamente che tu ed io possiamo
occuparci quanto prima dei nostri
pazienti. Sua moglie si chiama Maria.
Hanno quattro figli”. Poi nominò
ciascuno dei quattro bambini e ne
indicò l’età.



Il medico più anziano proseguì
dicendo: “Vive in affitto a circa tre
isolati da qui, a Santa Anna. Sono
arrivati dal Messico cinque anni fa.
Si chiama Carlo”, ripeté. Poi
aggiunse: “La prossima settimana mi
piacerebbe che mi raccontassi
qualcosa di Carlo che io non sappia
già. D’accordo? Ora andiamo a
vedere come stanno gli altri
pazienti”». L’infermiera ne fu colpita
e, in seguito, spiegò: «Ricordo di
essere rimasta piantata lì, sbalordita,
a scrivere le mie note
infermieristiche, e di aver pensato:
ho appena assistito a un esempio
impressionante di leadership».

A volte si può perdere di vista questo
stile quando si guarda al lavoro solo
nella prospettiva della competizione
con altre imprese per ottenere
maggiori profitti, invece di pensare a
servire le persone con attenzione e
con premura, con amore.



Naturalmente, le imprese non
possono perdere di vista la strategia
né il profitto, che sono indici di un
servizio di qualità offerto in modo
responsabile ed efficiente. Ma
altrettanto importanti dei risultati
economici, se non di più, sono
l’amore per il lavoro e l’amore per le
persone.

Il suo valore soprannaturale: la
santificazione del lavoro

«Per il cristiano, queste prospettive si
ampliano. Il lavoro appare infatti
come partecipazione all'opera
creatrice di Dio, il quale, avendo
creato l'uomo, gli diede la sua
benedizione: Siate fecondi e
moltiplicatevi, riempite la terra;
soggiogatela e dominate sui pesci del
mare e sugli uccelli del cielo e su ogni
essere vivente che striscia sulla terra
(Gn 1, 28). Inoltre il lavoro, essendo
stato assunto da Cristo, diventa
attività redenta e redentrice: non



solo è l'ambito nel quale l'uomo vive,
ma mezzo e strada di santità, realtà
santificabile e santificatrice» [5].

Che cosa significa santificare il
lavoro?

Consideriamo due aspetti
fondamentali, strettamente connessi,
sui quali il Fondatore dell’Opus Dei si
è soffermato innumerevoli volte.
Anzitutto, è evidente che la
dimensione soprannaturale del
lavoro non è semplicemente
giustapposta a quella umana e
naturale: l’ordine della Redenzione
non aggiunge niente di estrinseco a
ciò che il lavoro è già, in sé,
nell’ordine della Creazione. È la
medesima realtà del lavoro umano a
essere elevata all’ordine della grazia.
Santificare il lavoro non significa
“fare qualcosa di santo” mentre si
lavora, ma rendere santo proprio
quel lavoro.



Il secondo aspetto, inseparabile e, in
un certo senso, conseguenza del
primo, è che il lavoro santificato è
santificante: l’uomo può e deve
santificarsi e contribuire alla
santificazione degli altri e del mondo
non solo mentre lavora, ma proprio
mediante il lavoro, svolgendolo bene
a livello umano e servendo le
persone per amore di Dio.

Lavorare con spirito cristiano deve
preparare il mondo a riconoscere
meglio Dio e contribuire così anche
alla sostenibilità, alla pace, alla
giustizia sociale. «Occorre peraltro –
ricorda Leone XIV – adoperarsi per
porre rimedio alle disparità globali,
che vedono opulenza e indigenza
tracciare solchi profondi tra
continenti, Paesi e anche all’interno
di singole società» [6].

Ancora, come spiegava san
Josemaría, c’è una relazione
necessaria tra la santificazione del



lavoro e la riconciliazione del mondo
con Dio: «Unire il lavoro con la lotta
ascetica e con la contemplazione, che
può sembrare impossibile e invece è
necessario per contribuire a
riconciliare il mondo con Dio, e
trasformare il lavoro ordinario in
strumento di santificazione
personale e di apostolato non è forse
un ideale nobile e grande, per il
quale vale la pena dare la vita?» [7].

Possiamo vivere questo ideale nobile
e grande nel lavoro, qualunque esso
sia, tenere sempre viva la prospettiva
del servizio alla società, “A world to
change”, come dite nella vostra
comunicazione. Mi fa piacere vedere
che nel vostro programma parlate di
una leadership benefica per le
persone, per le imprese e anche per
l’insieme della società.

Il mondo dell’impresa può fare del
gran bene alla società, anche se è
vero che non tutto ciò di cui la



società ha bisogno può essere
realizzato grazie alle imprese, che si
limitano necessariamente a offrire
un servizio circoscritto e specifico:
generare profitti secondo la loro
finalità.

Servono anche Stati, comunità e
famiglie responsabili. Nella
formazione che offrite, impegnatevi
a incidere su tutta la persona,
compresa la dimensione spirituale,
affinché a partire da persone ben
formate possiamo contribuire a
servire la società in tutte le sue
componenti. Sarà questo il frutto
della santificazione del vostro lavoro
fatto bene, per amore.

Per trasformare il mondo, dobbiamo
cominciare da noi stessi e far spazio
a Dio nella nostra vita, in particolare
nel lavoro. Ci sono alcune parole ben
note del Fondatore dell’Opus Dei che
racchiudono una definizione
brevissima ed essenziale del concetto



di santificazione del lavoro, sotto
forma di consiglio pratico: «Dà un
motivo soprannaturale alla tua
ordinaria occupazione professionale,
e avrai santificato il lavoro» [8]. Non
occorre fare cose diverse, ma fare le
stesse cose di sempre in modo
diverso, con un motivo
soprannaturale che ci spinge a
metterci più impegno e più amore.

Il senso è che il lavoro diventa
un’attività santa quando si fa per un
motivo soprannaturale. Questa
affermazione, però, non va intesa
come una sorta di “morale delle sole
intenzioni”; non si tratta, in termini
classici, di dare la priorità al finis
operantis come se fosse indipendente
dal finis operis, che verrebbe così
privato della sua rilevanza.

Il finis operantis è la motivazione di
chi lavora, che può dipendere da
diversi tipi di intenzioni. Il finis
operis è ciò che si vuole ottenere con



l’attività: servire un cliente,
completare un rapporto, raggiungere
un obiettivo. Per servire davvero con
il nostro lavoro non basta avere
buone intenzioni, bisogna arrivare ai
risultati concreti. «Per servire,
servire», diceva san Josemaría.

L’ordine soprannaturale assume ed
eleva questa realtà umana, in modo
che il lavoro è santo se «nasce
dall’amore, manifesta l’amore, è
ordinato all’amore» e se tale amore è
la «carità di Dio che è stata riversata
nei nostri cuori per mezzo dello
Spirito Santo che ci è stato dato» [9].
Quando viviamo l’unità di vita di cui
san Josemaría parlava tanto, la carità
di Dio si diffonde in tutti i momenti
del nostro lavoro: relazioni,
telefonate, dettagli espletati con
amore. Il finis operantis penetra e
informa dall’interno il finis operis di
tutto il nostro agire.



Il lavoro è santo, lo si santifica,
quando è governato e informato
dall’amore di Dio e del prossimo per
amore di Dio. Questa è la sostanza
del “motivo soprannaturale” che è
sufficiente imprimere al lavoro per
santificarlo. Allora si comprende
ancor meglio come tale “intenzione”
tenda per sua natura alla perfezione
umana del lavoro: «Non possiamo
offrire al Signore cose che, pur con le
povere limitazioni umane, non siano
perfette, senza macchia, compiute
con attenzione anche nei minimi
particolari: Dio non accetta le
raffazzonature. Non offrirete nulla
con qualche difetto, ammonisce la
Sacra Scrittura, perché non sarebbe
gradito [10]. Pertanto, il lavoro di
ciascuno, il lavoro che occupa le
nostre giornate e le nostre energie,
deve essere un'offerta degna per il
Creatore, operatio Dei, lavoro di Dio e
per Dio: in una parola, deve essere
un'opera completa, impeccabile» [11].



Ma non bisogna confondere lavorare
con perfezione con un perfezionismo
che può nascere dall’orgoglio e dal
disordine. Dobbiamo lavorare
ragionevolmente bene, sapendo che
abbiamo molti impegni che
richiedono la nostra attenzione e che
pure dobbiamo ricondurre all’amore
di Dio.

Il lavoro santificato non è solo
un’attività che ha Dio per ragione e
per fine ma è, anche e
necessariamente, lavoro di Dio,
perché è Dio stesso a santificare. È
Lui che ama per primo e rende
possibile il nostro amore mediante lo
Spirito Santo, del quale la nostra
carità è una partecipazione.

Perché Dio possa operare in noi e
attraverso il nostro lavoro (perché il
nostro lavoro sia opera di Dio), è
necessario dedicargli, nella nostra
giornata, spazi di preghiera e di
ascolto — a casa, in ufficio, per



strada, in chiesa — per raggiungere
quella unità con Lui che gli permetta
di penetrare tutto il nostro agire.

Santificare il lavoro nella sua
dimensione oggettiva, esterna,
strutturale (per esempio, le
operazioni finanziarie o la
contabilità), è inseparabile non solo
dal santificare con il lavoro (nel
quotidiano, attraverso lo sforzo
concreto per raggiungere obiettivi di
servizio alle persone), ma anche dal
santificarsi nel lavoro (crescendo
nell’amore), che è conseguenza
necessaria e immediata del
santificare il lavoro nel suo aspetto
soggettivo (in quanto azione della
persona).

È anche vero che un lavoro
soggettivo non santificato può
contribuire alla santificazione del
mondo, nella misura in cui favorisce
l’instaurarsi di strutture sociali ed
economiche naturalmente giuste ed



efficaci, condizione imprescindibile,
anche se non definitiva, per poter
ordinare tali strutture secondo Dio.
Pensate, per esempio, agli Obiettivi di
Sviluppo Sostenibile delle Nazioni
Unite.

Tuttavia, solo un lavoro soggettivo
santificato che, pertanto, santifica chi
lo svolge, contribuisce
necessariamente non solo a
delineare un mondo giusto ma anche
a improntarlo alla carità di Cristo, a
santificarlo. Naturalmente, per
santificare il mondo “dal di dentro”,
c’è bisogno non di una ma di molte
persone di ogni ambito professionale
che santifichino il proprio lavoro e si
santifichino nel lavoro.

San Josemaría lo esprimeva anche
dicendo: “Si sono aperti i cammini
divini della terra”. C’è bisogno di
molti uomini e donne disposti a
percorrere quei cammini per elevare
il mondo dall’interno, non mediante



campagne organizzate e magari
ideologiche, a rischio di
polarizzazioni, ma grazie alla
crescita interiore di ognuno nel
proprio ambiente, aperto agli altri e
pertanto capace di accogliere la
grazia di Dio che vuole diffondere
fede, speranza e carità attorno a noi.

La peculiare rilevanza del lavoro
dirigenziale

Puntate a un obiettivo molto
importante: formare leader
d’impresa che creeranno il contesto
in cui molti altri possano lavorare e
crescere come persone attraverso il
proprio lavoro. Preparare persone
con una responsabilità così rilevante
è una grande missione.

Spesso non disporranno di soluzioni
facili per comprendere un problema
o risolvere una situazione. In
generale, il lavoro dirigenziale
comporta un insieme di attività come
prevedere, organizzare, coordinare e



controllare lo sviluppo e i risultati
dell’attività di un’organizzazione.

Di fronte a una realtà tanto
complessa e mutevole, è
comprensibile che, nel tentativo di
teorizzare sulla natura del lavoro
dirigenziale o di analizzarne la
pratica, emergano differenti
interpretazioni [12]. Per questo
motivo, la formazione di un dirigente
non consiste solo nel memorizzare
principi o riunire strumenti di
marketing, finanza, strategia o
contabilità, ma richiede di
raggiungere una comprensione
prudenziale che si acquisisce,
normalmente, attraverso
un’esperienza ben assimilata.

La responsabilità di un dirigente
richiede l’esercizio della prudenza,
virtù principale di chi deve
governare. Possiamo qui ricordare
una nota affermazione di san
Tommaso d’Aquino: «I sapienti ci



istruiscano, i santi preghino per noi, i
prudenti ci governino».

Seguendo il metodo del caso, i vostri
studenti imparano a esercitare la
prudenza, a porsi le domande chiave,
ad approfondire un tema, ad
accogliere i punti di vista altrui senza
pregiudizi e a cambiare opinione.

Nella sua espressione più generale,
l’azione prudente richiede una
sufficiente conoscenza del passato (i
precedenti), l’applicazione alle
circostanze che delimitano la
situazione presente e la previsione
degli effetti futuri delle possibili
decisioni.

«La prudenza, oltre a essere l’abito
perfettivo di questo tipo di attività
(praxis), è l’unica virtù intellettuale il
cui oggetto è morale, cioè essa agisce
come una sorta di ponte tra
entrambe le dimensioni,
permettendo di conciliare il pensiero
con l’azione».



Esercitando la prudenza nel dirigere,
i partecipanti ai vostri programmi
cresceranno come persone, sia
moralmente che intellettualmente, e
saranno in grado di creare ambienti
in cui anche altri possano crescere,
contribuendo così a migliorare la
società.

Altre caratteristiche di un buon
lavoro dirigenziale, a mio avviso,
sono l’apertura e la flessibilità.
Apertura mentale, per imparare
dall’esperienza e dallo studio.
Apertura per comprendere i
cambiamenti richiesti dai tempi
nuovi. Apertura per accogliere e
valorizzare suggerimenti o
spiegazioni altrui, senza fretta e
senza lasciarsi condizionare da
pregiudizi. Saper ascoltare.

Apertura per non bloccare
arbitrariamente le iniziative, bensì
promuoverle e orientarle. Mente
aperta per cogliere e accogliere le



opportunità di cambiamento; in
particolare per saper cambiare di
opinione. San Josemaría era solito
dire: “Non siamo come i fiumi, che
non possono tornare indietro”.

Infine, apertura del cuore, per
comprendere e amare gli altri.
Questa disposizione ci fa accogliere
le persone così come sono, senza
giudicare e senza lasciarci
condizionare da pregiudizi, anche se
possiamo spronarle a migliorare. Si
tratta di essere ponti anche per chi la
pensa diversamente. Si può lavorare
molto bene con persone di un’altra
fede o senza fede, che vivono stili di
vita che non condividiamo, ma che
possono sempre avere un fondo
buono sul quale costruire
un’amicizia e un progetto comune
all’interno dell’impresa.

Per quanto riguarda la flessibilità, è
evidente che si oppone alla rigidezza
ma non alla fortezza. È la capacità di



accettare e di fare le eccezioni
necessarie o convenienti. In questo
contesto, mi sembra interessante
menzionare anche l’importanza di
promuovere la libertà interiore dei
collaboratori, di qualsiasi livello,
sapendo esporre le ragioni di ciò che
si chiede loro di fare.

Occorre far sì che desiderino
svolgere bene il proprio lavoro per
servire meglio. Inoltre, un buon
dirigente evita un eccessivo controllo
e di dare indicazioni troppo
minuziose. Adottare il 
micromanagement come stile
direzionale crea marionette, non
persone mature e di criterio.

Vale anche la pena ricordare
l’importanza di saper delegare
tenendo conto delle circostanze delle
persone e dei contesti. Mi viene in
mente ciò che scrive san Josemaría in
una prospettiva più generale: «Non si
può comportarsi nello stesso modo



con tutti. Anche qui bisogna saper
imitare le madri: la loro giustizia
consiste nel trattare in modo
disuguale i figli disuguali" [13].

Alcuni, i più giovani, hanno bisogno
di accompagnamento e feedback per
acquisire, il prima possibile,
l’esperienza necessaria per svolgere
bene il proprio lavoro. Ad altri, più
maturi, serve un coaching che li aiuti
a imparare a prendere decisioni
autonome. Arriva poi un momento in
cui possono lavorare senza alcun
tipo di supervisione, perché il
dirigente può delegare con piena
fiducia e senza preoccupazioni. Ma
gli uni e gli altri hanno bisogno della
fiducia, della vicinanza e
dell’amicizia dei loro dirigenti.

L’attività manageriale richiede, di
norma, di volgere a un fine comune
elementi e azioni tra loro eterogenei.
È necessaria, quindi, una sufficiente
capacità di sintesi che, sapendo



distinguere i singoli fattori
concorrenti, riesca a farli convergere
in un piano condiviso. Qui entra in
gioco ciò che molti definiscono
missione aziendale, che include tener
conto dei vari portatori di interesse
(stakeholders), affinché l’attività
dirigenziale riesca a unificare gli
sforzi di tutti.

La peculiare rilevanza del lavoro
dirigenziale risiede, com’è ovvio, nel
fatto che da esso dipendono in buona
misura l’efficacia del lavoro di altri,
la loro crescita personale attraverso
il lavoro e la cultura e lo stile
d’impresa. Ciò determina un aspetto
specifico della responsabilità dei
dirigenti.

Essere manager non è un privilegio
ma un servizio e una responsabilità,
che consiste nel creare un contesto
proficuo per il lavoro degli altri.
Pertanto, un dirigente deve
promuovere in sé e negli altri quella



disposizione interiore che spinge ad
affrontare con decisione i propri
doveri.

Qui formate i dirigenti non solo con
lezioni e lavori di gruppo, ma anche
creando un clima di lavoro ben fatto
(comprese tante caratteristiche degli
ambienti: giardini ben curati,
lavagne pulite, lezioni ben preparate
con conclusioni incisive e chiare) e
un’atmosfera di gioia, vicinanza
umana e attenzione alle persone.

In definitiva, l’ambiente di amicizia
in cui ciascuno si accorge di contare
davvero, di essere benvoluto, spiega
la cordialità e l’allegria che si
respirano nella vostra scuola e negli
incontri degli ex alunni.

Molte grazie.



[1] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 47.

[2] Cfr. San Giovanni Paolo II,
Discorso, 3-VII-1986, n. 3.

[3] Sulla scelta esistenziale del fine
ultimo, in quanto atto della libertà,
cfr. C. Fabro, Riflessioni sulla libertà,
Maggioli, Rimini 1983, pp. 43-51;
57-85.

[4]San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 48.

[5] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 47.

[6] Leone XIV, Discorso al Corpo
Diplomatico, 16-V-2025.

[7] San Josemaría, Istruzione, 19-
III-1934, n. 33.

[8] San Josemaría, Cammino, n. 359.

[9]Cfr. Rm 5, 5.



[10]Cfr. Lv 22, 20.

[11] San Josemaría, Amici di Dio, n.
55.

[12] Cfr., per esempio, G. Scalzo e S.
García Álvarez, El Management como
práctica: una aproximación a la
naturaleza del trabajo directivo, in
“Empresa y Humanismo”, XXI (2018),
pp. 95-118.

[13] San Josemaría, Lettera 29-
IX-1957, n.25.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/il-prelato-
nel-50o-anniversario-dello-iese-

santificare-il-lavoro-trasformare-il-
mondo-una-leadership-di-segno-

cristiano/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/il-prelato-nel-50o-anniversario-dello-iese-santificare-il-lavoro-trasformare-il-mondo-una-leadership-di-segno-cristiano/
https://opusdei.org/it-it/article/il-prelato-nel-50o-anniversario-dello-iese-santificare-il-lavoro-trasformare-il-mondo-una-leadership-di-segno-cristiano/
https://opusdei.org/it-it/article/il-prelato-nel-50o-anniversario-dello-iese-santificare-il-lavoro-trasformare-il-mondo-una-leadership-di-segno-cristiano/
https://opusdei.org/it-it/article/il-prelato-nel-50o-anniversario-dello-iese-santificare-il-lavoro-trasformare-il-mondo-una-leadership-di-segno-cristiano/
https://opusdei.org/it-it/article/il-prelato-nel-50o-anniversario-dello-iese-santificare-il-lavoro-trasformare-il-mondo-una-leadership-di-segno-cristiano/
https://opusdei.org/it-it/article/il-prelato-nel-50o-anniversario-dello-iese-santificare-il-lavoro-trasformare-il-mondo-una-leadership-di-segno-cristiano/

	Il Prelato nel 50º anniversario dello IESE: «Santificare il lavoro, trasformare il mondo: una leadership di segno cristiano»

