
opusdei.org

La luce della fede
(VIII): Il percorso
della liberazione: dal
peccato alla grazia

Se il peccato è entrato nel
genere umano mediante un
esercizio sbagliato della libertà,
l’«avvenga di me quello che hai
detto» (Lc 1, 38) pronunciato da
Maria ha aperto una nuova
tappa nella Storia: il Figlio di
Dio è sceso sulla terra per
donare la propria vita in un
atto supremo di libertà, in
quanto originato nell’Amore.



25/04/2020

Dopo che Adamo ed Eva ebbero
mangiato il frutto dell’albero
proibito, il Signore «scacciò l’uomo e
pose ad oriente del giardino di Eden i
cherubini e la fiamma della spada
folgorante per custodire la via
all’albero della vita» (Gn 3, 24).
Cominciava così il dramma della
storia umana: l’uomo e la donna
cammineranno come esiliati dalla
loro vera patria, che si caratterizzava
per la comunione con Dio. Ne parla
in modo meraviglioso Dante all’inizio
della sua Divina commedia: «Nel
mezzo del cammin di nostra vita / mi
ritrovai per una selva oscura, / ché la
diritta via era smarrita»[1]. Tuttavia
questo andare non è una notte senza
luce; il Signore enunciò anche una
speranza: «Io porrò inimicizia tra te e
la donna, tra la tua stirpe e la sua
stirpe: questa ti schiaccerà la testa e



tu le insidierai il calcagno» (Gn 3, 15).
La venuta di Cristo segnerà il
passaggio dal peccato alla vita della
grazia.

La “colpa” originale

È la conoscenza di Dio che fa nascere
il senso del peccato, e non viceversa.
Non riusciremo a comprendere il
peccato originale e le sue
conseguenze se non percepiamo,
prima di tutto, la Bontà di Dio nel
creare l’uomo e la grandezza del suo
destino. Il Catechismo della Chiesa
Cattolica afferma: «Il primo uomo
non solo è stato creato buono, ma è
stato anche costituito in una tale
amicizia con il suo Creatore e in una
tale armonia con se stesso e con la
creazione, che saranno superate
soltanto dalla gloria della nuova
creazione in Cristo»[2].

Il peccato di Adamo ed Eva
introdusse una rottura fondamentale
nell’unità interna dell’uomo.



L’assoggettamento della volontà
umana alla Volontà divina, che era
come la chiave di volta dell’arco delle
facoltà corporee e spirituali della
natura umana, fu infranto dalla
disobbedienza a Dio e, una volta tolta
la chiave di volta, tutto l’arco crollò.
Di conseguenza, «L’armonia nella
quale essi erano posti, grazie alla
giustizia originale, è distrutta: la
padronanza delle facoltà spirituali
dell’anima sul corpo è infranta (cfr. 
Gn 3, 7)»[3].

Questo primo peccato viene
chiamato originale e si trasmette,
insieme alla natura umana, da padre
a figlio, con l’unica eccezione, per
uno speciale privilegio di Dio, della
Santissima Vergine Maria. «Per la
disobbedienza di uno solo tutti sono
stati costituiti peccatori» (Rm 5, 19),
dice san Paolo. Indubbiamente
questa realtà è difficile da capire, e
anche un po’ scandalosa per la
coscienza di oggi: «Se io non ho fatto



nulla, perché devo addossarmi
questo peccato?».

Il Catechismo della Chiesa Cattolica
affronta questo tema: «Si tratta di un
peccato che sarà trasmesso per
propagazione a tutta l’umanità, cioè
con la trasmissione di una natura
umana privata della santità e della
giustizia originali. Per questo il
peccato originale è chiamato
“peccato” in modo analogico[4]: è un
peccato “contratto” e non
“commesso”, uno stato e non un
atto»[5]. Riflettendo su questo tema,
Ronald Knox ha scritto che «si
risparmierebbe moltissimo lavoro se
arrivassimo tutti all’accordo di
chiamare colpa originale il peccato
originale. Il peccato, infatti, secondo
la mentalità dell’uomo comune, è
qualcosa che egli stesso commette,
mentre la colpa è qualcosa che gli
può essere attribuita senza nessuna
mancanza da parte sua»[6].



Questo è quel che succede con il
peccato originale: i nostri progenitori
peccarono e, nel farlo, perdettero la
santità e la giustizia originali che Dio
aveva loro concesso, e la loro natura
restò «ferita nelle sue proprie forze
naturali, sottoposta all’ignoranza,
alla sofferenza e al potere della
morte, e inclinata al peccato»[7]. E
dato che nessuno può lasciare in
eredità ciò che non possiede più,
Adamo ed Eva non furono in grado
di lasciarci quello che avevano
perduto: lo stato di santità e di
giustizia originali, e la natura
integra. Ci hanno trasmesso la loro
natura, così come era in quel
momento: ferita dal peccato. Per
questa sant’Agostino ha potuto
scrivere : «Da loro non poteva
provenire un essere diverso da quel
che essi erano stati. La condanna che
seguì alla gravità della colpa
deteriorò la natura dell'uomo. Così la
condizione che precedette per



condanna nei progenitori seguì
anche per natura nei discendenti»[8].

Or dunque, il peccato originale è la
causa dello stato in cui noi ci
troviamo per la cattiva eredità
ricevuta e, come afferma il
Catechismo, «in nessun discendente
di Adamo ha un carattere di colpa
personale»[9]. Però tutti veniamo al
mondo gravati dalle sue
conseguenze: una certa ignoranza
intellettuale, una vita segnata dalla
sofferenza, sottoposti al dominio
della morte, la volontà incline al
peccato e le passioni disordinate.
Ogni persona ha fatto esperienza di
questa disgregazione, di questa
incoerenza, di questa debolezza
interiore.

Quante volte ci proponiamo qualcosa
che poi non facciamo! Adottare un
tipo di vitto adeguato alla salute,
dedicare ogni giorno un certo tempo
all’apprendimento di una lingua



estera, trattare i figli con più
dolcezza, non arrabbiarsi con i
genitori o con il coniuge, non
lamentarsi del lavoro, aiutare un
povero o un malato, stare
generosamente insieme ai più
vulnerabili, parlare bene degli altri e
rallegrarsi dei loro successi, guardare
il mondo e le persone con purezza di
cuore... Per non parlare delle volte
che facciamo esattamente quello che
non vorremmo: lasciarci trascinare
da uno scoppio d’ira ingiustificata,
soccombere alla pigrizia anziché
servire con amore, scusarci con una
menzogna per non restare male,
cedere alla curiosità in internet...

Si fa esperienza anche della
tirannide del desiderio che, cercando
impulsivamente un bene apparente,
particolare e limitato (un piacere, un
privilegio, il potere, la fama, il
denaro, ecc.), trascina nella sua
direzione una volontà indebolita,
sviandola dal bene integro e



autentico della persona (la felicità, la
vita con Dio) che dovrebbe
perseguire. Allo stesso modo
l’intelligenza, luce per indicare
questo fine autentico, viene oscurata
e corre il rischio di trasformarsi in
un semplice strumento per ottenere
ciò che una volontà resa schiava dal
desiderio ha già deciso di cercare.

Ma non tutto nell’uomo è maledetto,
tutt’altro. La natura umana non è
completamente corrotta, ma
conserva una sua bontà essenziale.
Veniamo al mondo con i “semi” di
tutte le virtù, chiamati a svilupparsi
con l’aiuto degli altri, l’esercizio della
nostra libertà e la grazia di Dio. In
realtà la virtù riguarda più ciò che
veramente siamo che non il peccato,
dato che quest’ultimo è sempre un
atto contro la natura, un «atto
suicida»[10]. Benedetto XVI si
esprimeva in questi termini: «Si dice:
“ha mentito”, “è umano”; “ha
rubato”, “è umano”; ma questo non è



il vero essere umano. Umano è
essere generoso, è essere buono, è
essere uomo della giustizia»[11].

Dalla schiavitù alla liberazione

Alla radice di ogni peccato c’è il
dubbio su Dio, il sospetto che forse
non vuole o non può farci felici: «È
così buono come dice di essere? Non
ci starà ingannando?». «È vero che
Dio ha detto: Non dovete mangiare di
nessun albero del giardino?» (Gn 3,
1), dice il serpente a Eva. E quando
lei risponde che non è così, che solo
dell’albero che sta in mezzo al
giardino hanno la proibizione di
mangiare per non morire, il serpente
semina nel suo cuore il veleno della
diffidenza: «Non morirete affatto!
Anzi, Dio sa che, quando voi ne
mangiaste, si aprirebbero i vostri
occhi e diventereste come Dio,
conoscendo il bene e il male» (Gn 3,
4-5). In realtà, dietro questa falsa
promessa di libertà infinita, di



autonomia assoluta della volontà
(impossibile per una creatura), si
nasconde una grande menzogna.
Infatti il tentativo di aggiustare le
cose per conto nostro, senza
appoggiarci in Dio, appare come la
lusinga del male che ci rende schiavi
e ci incatena, perché ci impedisce di
essere felici con Dio.

Il peccato può comparire perché
siamo liberi, vive di questa libertà,
ma finisce con l’ucciderla. Promette
molto e non dà altro che dolore. È un
inganno che ci fa diventare «schiavi
del peccato» (Rm 6, 17). Infatti «il
male non è una creatura, ma
qualcosa di simile a una pianta
parassita. Vive di ciò che porta via
agli altri e alla fine uccide se stessa
come fa la pianta parassita quando
s’installa nel suo ospitante e lo
uccide»[12].

Se il peccato è entrato nel genere
umano a causa di una pratica



sbagliata della libertà, anche il
rimedio a questo e l’inizio di una vita
nuova è arrivato per una libera
decisione. L’«avvenga di me quello
che hai detto» (Lc 1, 38), che la
Madonna ha pronunciato in assoluta
libertà, ha aperto una nuova tappa
nella storia, la pienezza dei tempi.
Così il Figlio di Dio scese sulla terra
per dare la sua vita in un atto
supremo di libertà, in quanto ha
avuto origine nell’amore: «Padre
mio, se è possibile, passi da me
questo calice! Però non come voglio
io, ma come vuoi tu» (Mt 26, 39). E
ora ci innalza, perché possiamo
rispondere perché mi fa piacere al
suo invito di «entrare nella libertà
della gloria dei figli di Dio» (Rm 8,
21).

È proprio con la nostra libertà di figli
di Dio che possiamo lasciarci
guardare e guidare di nuovo dal
Signore, ricorrendo con umiltà a Lui,
che ci rinnova interiormente con la



sua grazia. Apprendiamo così che «la
volontà di Dio non è per l'uomo una
legge imposta dall'esterno che lo
costringe, ma la misura intrinseca
della sua natura, una misura che è
iscritta in lui e lo rende immagine di
Dio e così creatura libera»[13]. In
realtà Dio è il garante della nostra
libertà. È libero chi si lascia amare da
Dio, chi non diffida di Lui, chi crede
nel suo Amore. Con la fede
scompaiono i limiti che ci impongono
il dubbio, la menzogna, la cecità e
l’assurdo. Con la speranza si
demoliscono la paura, lo
scoraggiamento, l’inquietudine, la
colpevolezza che ci attanagliano. Con
la carità lasciamo indietro l’egoismo,
l’avarizia, il ripiegamento su se
stesso, le frustrazioni e le amarezze
che riducono la misura della nostra
vita.

La grazia di Dio



Nel suo ultimo libro San Giovanni
Paolo II la scritto che «la Redenzione
è il limite divino imposto al male per
la semplice ragione che in essa il
male è vinto alla radice dal bene,
l’odio dall’amore, la morte dalla
Risurrezione»[14]. La risposta di Dio
ai nostri peccati è l’Incarnazione e la
Redenzione di Nostro Signore Gesù
Cristo, «il quale – afferma san Paolo –
è stato messo a morte per i nostri
peccati» (Rm 4, 25). Egli ci riconcilia
con Dio, ci libera dalla schiavitù del
peccato e ci concede il dono della
grazia: «il dono gratuito che Dio ci dà
per renderci partecipi della sua vita
trinitaria e capaci di agire per amor
suo»[15]. Non dovremmo abituarci a
questa realtà: la grazia è un dono
non meritato, una partecipazione
alla vita divina, ci introduce
nell’intimità amorosa di Dio e ci
rende capaci di operare in un modo
nuovo: come figli di Dio.



La grazia è molto più abbondante del
peccato: «laddove è abbondato il
peccato, ha sovrabbondato la
grazia» (Rm 5, 20). E molto più forte.
In un famoso romanzo la
protagonista si accosta al
confessionale e lì dichiara il suo
peccato definendolo come
gravissimo. La risposta che ascolta
da parte del confessore è questa:
«No, figlia mia – diceva serenamente
e quasi con freddezza –, lei non ha
offeso Dio più gravemente di una
infinità di uomini: sia umile anche
nella confessione del suo peccato!
Grande, nella sua vita, è stata
soltanto la Grazia; solo la Grazia è
sempre grande. Il peccato in sé, il suo
stesso peccato, è piccolo e
comune»[16]. Ecco perché san
Josemaría poteva affermare: «Il
Padre del Cielo perdona qualsiasi
offesa, quando il figlio torna a Lui,
quando si pente e chiede perdono.
Anzi, il Signore è a tal punto Padre da
prevenire il nostro desiderio di



perdono: è Lui a farsi avanti
aprendoci le braccia con la sua
grazia»[17]. Una grazia che ci viene
concessa in abbondanza
nell’orazione e nei sacramenti. E che
si riacquista, se si è perduta a causa
di un peccato grave, nel sacramento
della Penitenza[18].

Uno degli inni della Liturgia delle
Ore recita così: «Rimargina, Signore,
con la pioggia della tua grazia, le
ferite della nostra anima malata,
affinché, soffocando i cattivi desideri,
io possa condannare i peccati con le
lacrime»[19]. La grazia guarisce le
ferite del peccato nella nostra anima:
identifica la volontà umana con la
Volontà Divina mediante l’Amore di
Dio, illumina l’intelligenza mediante
la fede, ordina le passioni al vero fine
dell’uomo e la sottomette alla
ragione, ecc. In una parola: è la
medicina dell’intero nostro essere. In
definitiva: «Non c’è nulla di meglio al



mondo che stare in grazia di
Dio»[20].

Forse alcune persone si
domanderanno: «Se la grazia di Dio è
così potente, perché non ha effetti
più decisivi sulle persone?». Ancora
una volta ci imbattiamo nel mistero
della libertà umana. «La grazia
previene, prepara e suscita la libera
risposta dell’uomo»[21], ma non
forza la sua libertà. «Chi ti ha creato
senza di te non ti salverà senza di
te»[22], sentenziava sant’Agostino.
Abbiamo a nostra disposizione una
centrale nucleare di migliaia di
megawatt, ma dobbiamo collegarla
alla rete di casa nostra se vogliamo
che questa energia ci illumini, ci
riscaldi e ci sia utile. Dobbiamo
ricevere la grazia con umiltà, con
gratitudine e pentendoci dei nostri
peccati, e lottare con amore per
seguire con docilità i suoi impulsi.
Senza perdere mai di vista, come ci
ricorda Papa Francesco, che «questa



lotta è molto bella, perché ci
permette di fare festa ogni volta che
il Signore vince nella nostra
vita»[23]. Eviteremo così ogni ombra
di volontarismo, consapevoli
dell’assoluta priorità che la grazia
deve avere nella nostra vita.

Ma il fatto è che, inoltre, «in questa
vita le fragilità umane non sono
sanate completamente e una volta
per tutte dalla grazia»[24]. «La
grazia, proprio perché suppone la
nostra natura, non ci rende di colpo
superuomini. Pretenderlo sarebbe
confidare troppo in noi stessi [...].
Infatti, se non riconosciamo la nostra
realtà concreta e limitata, neppure
potremo vedere i passi reali e
possibili che il Signore ci chiede in
ogni momento, dopo averci attratti e
resi idonei col suo dono. La grazia
agisce storicamente e,
ordinariamente, ci prende e ci
trasforma in modo progressivo.
Perciò, se rifiutiamo questa modalità



storica e progressiva, di fatto
possiamo arrivare a negarla e
bloccarla, anche se con le nostre
parole la esaltiamo»[25]. Con noi Dio
è delicato e rispettoso. Ecco una
riflessione del cardinale Ratzinger:
«Io credo che Dio abbia fatto
irruzione nella storia in un modo
molto più delicato di quello che ci
sarebbe piaciuto. Ma così è la sua
risposta alla libertà. E se noi
desideriamo e siamo d’accordo che
Dio rispetti la libertà, dobbiamo
rispettare e amare la delicatezza
delle sue mani»[26]. Che sarebbe
come dire: amare la delicatezza della
sua grazia.

José Brage

***

Bibliografia e articoli sul peccato e la
grazia

Letture raccomandate



―Catechismo della Chiesa Cattolica,
nn. 374-421, 1846-1876 e 1987-2029.

―Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica, nn. 72-78 e 422-428.

―San Giovanni Paolo II, Esortazione
apostolica “Reconciliatio et
Paenitentia” (2-XII-1984).

―Concilio Vaticano II, Costituzione
pastorale “Gaudium et spes” (7-
XII-1965), nn. 13 e 37.

―Benedetto XVI, Omelia (8-XII-2005); 
Discorso agli studenti della Residenza
Universitaria Santa Maria di
Twickenham, Londra, 17-IX-2010; 
Incontro con i parroci della diocesi di
Roma (18-II-2010).

―Papa Francesco, Esortazione
Apostolica “Gaudete et exultate” (19-
III-2018), nn. 47-62 e 158-165; Parole
pronunciate durante la visita ad
Auschwitz (29-VIII-2016); Parole
pronunciate dalla finestra



dell’Arcivescovado di Cracovia (29-
VIII-2016).

***

―Joseph Ratzinger, Riflessioni sulla
creazione e il peccato, Lindau, 2006,
capitolo “Sulla creazione”.

―Sant’Agostino, La Città di Dio, libri
XIII e XIV: “La morte come pena del
peccato” e “Il peccato e le passioni”.

―Santiago Sanz, La elevazione
soprannaturale e il peccato originale,
in “Riassunti di fede cristiana”, tema
7 (https://opusdei.org/it-it/page... Luis
Lorda, Antropología teológica,
EUNSA, Barañáin 2009, pag. 287-438.

***

―Ronald Knox, El torrente oculto,
Capitolo XVIII: “Pecado y perdón”.

―Thomas Merton, La montagna dalle
sette balze, Garzanti, 2006.

https://opusdei.org/it-it/page/riassunti-di-insegnamenti-cattolici/).%3C/p%3E%3Cp%3E%E2%80%95Juan


―Dante Alighieri, La divina
commedia.

―Evelyn Waugh, Ritorno a
Brideshead, Bompiani, 2015.

[1] Dante Alighieri, La Divina
Commedia, Inferno, Canto I, 1-3.

[2]Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 374.

[3]Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 400.

[4] È opportuno intendere bene il
concetto di analogia: è la relazione di
somiglianza tra cose diverse.
Applicato al nostro caso: la caduta
originale è simile al peccato, ma è
diversa dal peccato personale.

[5]Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 404.



[6] Knox, R., El torrente oculto, Rialp,
Madrid 2000, p. 266.

[7]Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 405.

[8] Sant’Agostino, La Città di Dio,
Libro XIII, III, 1.

[9] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 405.

[10] San Giovanni Paolo II, Es. Ap. 
Reconciliatio et Paenitentia (2-
XII-1984), n. 15.

[11] Benedetto XVI, Incontro con i
parroci della diocesi di Roma, 18-
II-2010.

[12] Ratzinger, J., Dio e il mondo, San
Paolo, 2001.

[13] Benedetto XVI, Omelia, 8-
XII-2005.

[14] San Giovanni Paolo II, Memoria e
identità, Rizzoli, 2005.



[15] Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 423.

[16] Le Fort, G. Von, Il velo della
Veronica, 1928.

[17] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 64.

[18] Cfr. Compendio del Catechismo
della Chiesa Cattolica, n. 310.

[19] Inno latino dei Vespri del
martedì della XXV settimana del
Tempo Ordinario.

[20] San Josemaría, Cammino, n. 286.

[21] Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 425.

[22] Sant’Agostino, Sermo 169, 13.

[23] Papa Francesco, Es. Ap. Gaudete
et exultate (19-III-2018), n. 158.

[24] Ibidem, n. 49.



[25] Ibidem, n. 50.

[26] Ratzinger, J., Il sale della terra,
San Paolo, 1997.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/il-percorso-
della-liberazione-dal-peccato-alla-gra/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/il-percorso-della-liberazione-dal-peccato-alla-gra/
https://opusdei.org/it-it/article/il-percorso-della-liberazione-dal-peccato-alla-gra/
https://opusdei.org/it-it/article/il-percorso-della-liberazione-dal-peccato-alla-gra/

	La luce della fede (VIII): Il percorso della liberazione: dal peccato alla grazia

