
opusdei.org

Il Papa nella vita del
cristiano

Il cuore del fedele cattolico è
nobilitato dalla chiamata a
questa gerarchia dell'amore:
Dio, la Madonna, il Papa. Come
dare un posto così rilevante al
Papa nella nostra vita, se le
occasioni di incontro personale
con lui, o almeno di vicinanza
fisica, avvengono, se
avvengono, così di rado?

29/06/2020

«Noi cattolici dobbiamo pensare che,
dopo Dio e nostra Madre la Vergine



Santissima, nella gerarchia
dell'amore e dell'autorità viene il
Santo Padre»[1] . Queste parole di
san Josemaría Escrivá tracciano un
programma ben preciso
dell'esistenza cristiana caratterizzato
dall'amore, da quel camminare nella
carità, che è il contrassegno dei figli
di Dio[2] . Carità, la cui natura e
dinamicità sono determinate dalla
sua fonte, lo stesso Dono increato — 
l'amore di Dio è stato riversato nei
nostri cuori per mezzo dello Spirito
Santo che ci è stato dato[3] -, e dal suo
oggetto, Dio stesso, in primo luogo, e
per Lui tutti i figli di Dio, prima fra
tutti la Figlia, Madre e Sposa di Dio e,
qui in terra, immediatamente dopo, il
Papa.

Quanto vale un cuore umano?
Quanto valgono i suoi amori. E il
cuore del fedele cattolico è nobilitato
dalla chiamata a questa gerarchia
dell'amore: Dio, la Madonna, il Papa.
La carità, così ordinata, diventa



motore potente della vita quotidiana,
di quel camminare nella carità, come
dice S. Paolo assumendo un ebraismo
espressivo proprio della quotidianità,
cioè della condotta cristiana scandita,
più che da accenti straordinari, dalla
cadenza regolare di giornate e di
attività senza sorprese.

Come dare un posto così rilevante al
Papa nella nostra vita, se le occasioni
di incontro personale con lui, o
almeno di vicinanza fisica,
avvengono, se avvengono, così di
rado? Non potendo affidarci a
momenti così singolari per esprimere
l'affetto personale al Romano
Pontefice, occorre approfondire le
ragioni del suo posto così alto nella
gerarchia dell'amore.

La prima ragione a venire in mente è
il suo titolo di Vicario di Cristo.
Tuttavia la parola "Vicario", che
sembra dire molto, si rivela
bisognosa di un arricchimento nella



comprensione del suo contenuto.
Basti pensare che il Concilio Vaticano
II dice dei Vescovi che «reggono le
Chiese particolari a loro affidate,
come vicari e delegati di Cristo»[4] ; e
rispetto ai presbiteri insegna lo
stesso Concilio che «sono segnati da
uno speciale carattere che li
configura a Cristo sacerdote, in modo
da poter agire in nome e nella
persona di Cristo capo»[5].

Ora, non mi sembra che il popolo
cristiano, con il suo senso di fede,
veda il Papa soltanto come il primo
nella gerarchia ecclesiastica, come
colui che ne è al vertice. Anche se i
sacerdoti, soprattutto nel momento
della consacrazione dell'Eucaristia,
hanno una particolare
identificazione sacramentale con
Cristo e «nei vescovi (...) è presente in
mezzo ai credenti il Signore Gesù
Cristo»[6] , ciò nondimeno il
ministero papale va visto in un'altra
prospettiva: per ogni fedele il Papa



non è come il suo parroco, sia pure di
rango più elevato e con più potere, e
neppure come il suo Vescovo,
rivestito però di maggiore dignità. Il
rapporto è di un altro genere e
strettamente collegato alla stessa
relazione con Cristo. E' questa
relazione che dobbiamo ora mettere
a fuoco, per trarne indicazioni più
precise su che cosa significhi per il
cristiano che il Papa sia il Vicario di
Cristo sulla terra.

Speciale appartenenza a Cristo in
virtù del battesimo

Il cristiano in virtù del battesimo
appartiene a Cristo. E' l'evento
battesimale a metterlo in un
rapporto immediato con Cristo, le cui
caratteristiche possiamo dedurre,
con progressiva luminosità e
nitidezza, attraverso l'analisi di una
serie di testi neotestamentari.

Il primo tratto dell'appartenenza a
Cristo emerge dalla risposta di Pietro



alla domanda dei convertiti il giorno
di Pentecoste: Che cosa dobbiamo
fare, fratelli? E Pietro disse: Pentitevi
e ciascuno di voi si faccia battezzare
nel nome di Gesù Cristo, per la
remissione dei vostri peccati; dopo
riceverete il dono dello Spirito
Santo[7] . "Nel nome di Gesù Cristo"
vuol dire che il battesimo è
amministrato con l'autorità di Gesù e
ad essa si attribuiscono gli effetti
della remissione dei peccati e del
dono dello Spirito Santo[8].

Gli stessi Atti degli Apostoli mostrano
che il battesimo, oltre ad essere
fondato sull'autorità di Gesù, implica
anche l'invocazione del suo nome[9] ,
vale a dire, il riconoscere in Gesù il
Cristo e il collocarsi sotto la sua
potestà.

Le lettere paoline ci fanno sapere che
la potestà di Cristo, che agisce nel
battesimo, raggiunge una profondità
tale, che il battezzato è reso partecipe



dello stesso evento pasquale
realizzatosi in Cristo, cioè della sua
morte e della sua risurrezione. Sia la
lettera ai Romani che la lettera ai
Colossesi sono particolarmente
esplicite al riguardo[10] . Una tale
partecipazione alla morte e alla
risurrezione del Signore dà origine
ad una nuova vita con Cristo e in
Cristo[11].

Non si ferma qui San Paolo, ma
ricorre a una metafora assai
espressiva: quanti siete stati
battezzati in Cristo, vi siete rivestiti di
Cristo[12] . I destinatari della lettera
paolina potevano ben capire questa
metafora, poiché la si trova diverse
volte nell'Antico Testamento nel
senso di assumere una disposizione
morale sia buona che cattiva[13] .
Anche il linguaggio profano
conosceva l'uso metaforico del
termine "rivestirsi"[14] . Tuttavia le
parole dell'Apostolo vanno oltre le
disposizioni morali di imitazione di



Cristo, per giungere ad una certa
identificazione con Lui. Tanto è vero
che diventiamo figli di Dio e ci
uniamo agli altri battezzati fino al
punto di essere uno in Cristo Gesù,
superando ogni discriminazione sia
religiosa (Giudeo o Greco), che
sociale (schiavo o libero) e naturale
(uomo o donna) [15].

L'essere uno in Cristo viene spiegato
da San Paolo con la dottrina del
corpo che è formato da tutti i
battezzati[16] . L'immagine della
collettività come un corpo poteva in
qualche modo essere familiare ai
destinatari delle lettere paoline,
poiché veniva anche applicata dalla
letteratura pagana sia all'intero
cosmo che alla città o ad altre
comunità umane[17] . Tuttavia Paolo
non si ferma al senso della metafora
profana e, oltrepassandola di gran
lunga, presenta Cristo come il
principio unificante di questo corpo,
che viene perfino chiamato corpo di



Cristo[18] . Le lettere agli Efesini e ai
Colossesi precisano inoltre che Cristo
è il capo del suo corpo che è la
Chiesa[19].

Corpo di Cristo, dunque, perché Egli
ne è il capo, suo principio unificante
e vivificante, ma anche perché nel
corpo di Cristo crocifisso è stato
formato l'uomo nuovo, che include in
sé Giudei e Gentili[20] . Quale scopo
dell'attività redentrice del Signore
l'Apostolo indica la creazione di un
unico uomo nuovo in Cristo; e
menziona la Croce per far
comprendere come è nel corpo di
Cristo sulla Croce che essa si
realizza[21] . Lo sfondo battesimale
di tutta la lettera agli Efesini mostra
chiaramente che attraverso il
battesimo ogni fedele si inserisce in
questo processo salvifico.

Subito dopo, l'uomo nuovo creato in
Cristo è presentato con il ricorso ad
un'altra immagine, quella della



costruzione, che ha come pietra
angolare lo stesso Cristo; in essa i
fedeli vengono edificati come tempio
di Dio nello Spirito[22] . Occorre
prestare attenzione al paragone
dell'edificio, perché si trova anche
nel testo della promessa del primato
a Pietro. Con questa e altre immagini
l'Apostolo ci ha fatto vedere in
profondità, con tratti forti, diverse
dimensioni dell'appartenenza a
Cristo in virtù del battesimo.

Cristo e Pietro

Pur consapevoli dei limiti
dell'approccio fin qui condotto,
abbiamo delineato una risposta
all'interrogativo: in quale rapporto
con Cristo si trova il cristiano? Ma la
domanda iniziale riguardava il
rapporto con il Papa. La soluzione
passa attraverso lo studio del
rapporto tra Cristo e Pietro.

E io ti dico: Tu sei Pietro e su questa
pietra edificherò la mia Chiesa e le



porte degli inferi non prevarranno
contro di essa[23] . L'autenticità di
queste parole del Signore, assieme al
versetto precedente e al seguente, è
solidamente dimostrata non soltanto
dalla loro presenza in tutti i codici
più antichi di questo vangelo —il che
sarebbe più che sufficiente—, ma
anche dal loro evidente carattere
semitico, confermato dai recenti
studi comparativi con il vocabolario
del Qumrân[24].

Il dialogo del Signore con Simon
Pietro è così carico di riferimenti alla
persona stessa dell'Apostolo da
escludere qualunque interpretazione
che trasferisca il senso della
roccia[25] alla sola confessione di
fede messianica o a Pietro come
rappresentante di tutti i
credenti[26] . Come'è noto, la
metafora della roccia riferita a Dio è
frequente nell'Antico
Testamento[27] . Cristo applica
quest'immagine a Pietro e dice che su



di lui edificherà la sua Chiesa,
assegnandogli una funzione che è
propria di Cristo. Così spiega San
Leone Magno: «Tu sei Pietro. Ciò
significa che se io sono la pietra
inviolabile, la pietra angolare che ha
fatto dei due un popolo solo (Ef 2,
20.14) il fondamento che nessuno
può sostituire, anche tu sei pietra,
perché la mia forza ti rende saldo.
Così la mia prerogativa personale è
comunicata anche a te per
partecipazione»[28].

La Chiesa di Cristo, presentata come
una costruzione eretta da Lui stesso,
è edificata su Pietro come su una
roccia. Cristo ha edificato la Chiesa
non soltanto istituendo i mezzi di
salvezza e le strutture organizzative,
ma anche e principalmente creando
nel suo corpo sulla Croce l'uomo
nuovo, il nuovo popolo di Dio erede
delle promesse[29] . Quest'ultimo
aspetto è maggiormente evidenziato
nella prima lettera di San Pietro,



sempre con l'immagine della
costruzione: Stringendovi a lui
[Cristo], pietra viva, rigettata dagli
uomini, ma scelta e preziosa davanti
a Dio, anche voi venite impiegati
come pietre vive per la costruzione
di un edificio spirituale, per un
sacerdozio santo, per offrire sacrifici
spirituali graditi a Dio, per mezzo di
Gesù Cristo (...). Voi siete la stirpe
eletta, il sacerdozio regale, la nazione
santa, il popolo che Dio si è
acquistato[130] . San Pietro applica ai
battezzati i più alti titoli di nobiltà
del popolo dell'antica alleanza. Essi
adesso costituiscono il nuovo popolo
messianico edificato da Cristo come
tempio e sacerdozio santo, popolo
che Dio si è acquistato. Come
leggiamo in At 20, 28, è stata
un'acquisizione con il suo sangue,
cioè per mezzo del sacrificio
redentore della Croce[31].

La Chiesa è di Cristo, perché è stata
acquistata con il suo sacrificio



redentore, perché l'ha edificata nel
suo corpo sulla Croce. Perciò, quando
Cristo dice: "la mia Chiesa",
nell'aggettivo mia vibrano la forza e
la drammaticità del Golgota.
Aggiungere poi su questa pietra
edificherò la mia Chiesa significa
associare Pietro in modo singolare
all'opera mirabile che avrebbe
realizzato sulla Croce. In questo
senso appare assai esatta e
indovinata l'espressione "Cristo in
terra", con la quale Santa Caterina da
Siena amava designare il Papa[32].

Un testo classico sul ministero
petrino è costituito dal dialogo
riportato da Gv 21, 15-17: 
Quand'ebbero mangiato, Gesù disse a
Simon Pietro: «Simone di Giovanni, mi
ami più di costoro?» Gli rispose:
«Certo, Signore, tu lo sai che ti amo».
Gli disse: «Pasci i miei agnelli». Gli
disse di nuovo: «Simone di Giovanni,
mi ami?» Gli rispose: «Certo, Signore,
tu lo sai che ti amo». Gli disse: «Pasci



le mie pecorelle». Gli disse per la terza
volta: «Simone di Giovanni, mi ami?»
Pietro rimase addolorato che per la
terza volta gli dicesse: Mi ami?, e gli
disse: «Signore, tu sai tutto; tu sai che
ti amo». Gli rispose Gesù: «Pasci le
mie pecorelle». Qui Pietro non
rappresenta né tutti i discepoli né il
gruppo più ristretto degli Apostoli,
anche se a tutti noi viene chiesta una
risposta di amore e tutti gli Apostoli
avranno poi parte nella missione di
pascere i fedeli. Questo dialogo
interessa Pietro in modo del tutto
personale: viene evocata, pur senza
nominarla, la triplice negazione nella
casa del Sommo Sacerdote, e ciò che
chiede Gesù a Pietro è una risposta
che corregga fino in fondo quelle
negazioni.

Alla risposta di amore di Pietro il
Signore corrisponde affidandogli i
suoi agnelli, le sue pecorelle. Questo
linguaggio era ben comprensibile
alla luce di quanto Egli aveva detto di



se stesso quale buon pastore: Io sono
il buon pastore. Il buon pastore offre
la vita per le pecore[33] . Nel servirsi
dell'immagine del buon pastore, non
fa altro che attribuire a se stesso,
come avverata, la profezia di Jahweh
pastore del suo popolo e, con lui, del
suo servo Davide[34] . Vi aggiunge,
però, un elemento non esplicitato
dalla profezia di Ezechiele: la
donazione della sua vita in favore
delle sue pecore. Inoltre il gregge
iniziale sarà completato con altre
pecore attualmente non appartenenti
ad esso: E ho altre pecore che non
sono di quest'ovile; anche queste io
devo condurre; ascolteranno la mia
voce e diventeranno un solo gregge e
un solo pastore[35] . Il riferimento ai
Gentili è chiaro, ma va sottolineato
che l'ampliamento del gregge è posto
in rapporto col sacrificio della
propria vita da parte di Gesù, come
viene indicato sia nel versetto
precedente che in quello
seguente[36].



Ebbene, come Gesù disse a Pietro che
su di lui avrebbe edificato la sua
Chiesa, e ciò avvenne sulla Croce, in
modo simile adesso gli affida le sue
pecore, ossia il gregge riunito col suo
sacrificio. Pietro ha dato una triplice
risposta di amore personale e Gesù
Cristo corrisponde in maniera
altrettanto personale: ciò che gli è
costato addirittura la sua vita sul
Golgota, proprio questo affida adesso
a Pietro. Dunque, chi è Pietro per i
membri del gregge a lui affidato? Di
nuovo l'espressione cateriniana
"Cristo in terra" ci sembra la risposta
più esatta.

Pietro è presente nei suoi successori

Pietro non è soltanto il primo
elemento di una catena storica di
Vescovi sulla Sede Romana; egli
coesiste con i suoi successori[37] .
Quando nel Concilio di Efeso del 431
il legato papale proclamò che
l'Apostolo Pietro «vive e giudica



finora e per sempre nei suoi
successori» e che il Papa Celestino
«gli succede e ne tiene il luogo (= ne è
vicario = topotêrêtês)» [38] ,
esprimeva con sintetica chiarezza il
senso della fede della Chiesa[39].

Il Papa, Vescovo di Roma,
indipendentemente dal nome e dalla
persona è sempre "Cristo in terra",
perché in lui permane il ministero
petrino, quel ministero che con
accenti così personali Gesù Cristo
affidò al Principe degli Apostoli. Su di
lui il Signore ha edificato la sua
Chiesa e questo fondamento non
viene mai sostituito e tanto meno
soppresso. Lo spiegava il Papa San
Leone Magno, verso la metà del
secolo V, in uno dei suoi celebri
sermoni: «Pietro perseverando
nell'ottenuta solidità della roccia,
non abbandona il timone della
Chiesa che gli è stato affidato (...)
Pietro ora continua con maggiore
intensità ed efficacia la missione che



gli venne affidata e assolve tutti i
compiti che gli furono assegnati (...)
Se, pertanto, noi facciamo bene
qualche cosa e la giudichiamo
rettamente, se qualche cosa
otteniamo dalla misericordia di Dio
nelle nostre preghiere quotidiane,
tutto ciò lo dobbiamo attribuire
all'opera e ai meriti di colui del quale
in questa Sede, che è sempre la sua, è
presente il sacro potere, e del quale
vive l'autorità»[40].

Il fedele cristiano per la sua
appartenenza a Cristo, instaurata per
mezzo del battesimo, si trova in un
rapporto speciale con Pietro; con
Pietro quaggiù, nella visibilità
propria della Chiesa pellegrina,
perché l'essere "Cristo in terra", nel
modo caratteristico e proprio che
corrisponde al Principe degli
Apostoli, non viene mai meno,
malgrado il suo martirio e, pertanto,
la sua scomparsa fisica. Ciò avviene
perché nei Romani Pontefici



permane il ministero petrino: essi
continuano ad essere Pietro e,
quindi, "Cristo in terra".

Pietro nella vita quotidiana del
cristiano

Le considerazioni precedenti ci
hanno aiutato a capire meglio perché
Pietro —dire il Papa e dire Pietro è in
pratica lo stesso— occupi un posto
così elevato nella gerarchia
dell'amore. Un posto così vicino a
Cristo, preceduto solo da quello della
Madonna, trova la sua ragion
d'essere nella peculiare relazione
vicaria di Pietro rispetto a Cristo.
Ora, così come l'essere in Cristo, che
costituisce l'essenza della vita
cristiana, trova espressioni molteplici
nella quotidianità della nostra
esistenza, analogamente il nostro
rapporto con il "Cristo in terra"
richiede di essere tradotto in atti
concreti altrettanto quotidiani.



Più di qualunque pur ben ragionata
argomentazione, sarà forse utile
ricorrere all'esempio di vita vissuta
di san Josemaría Escrivá. Sacerdote
ancora giovane aveva acquistato
l'abitudine di dire tutti i giorni il
rosario per la persona e le intenzioni
del Romano Pontefice. Immaginava
di trovarglisi accanto quando il Papa
celebrava la Messa, e alla fine diceva
una comunione spirituale col
desiderio di ricevere il Santissimo
Sacramento dalle sue mani[41] .
Questa tangibile prova di fede ci fa
capire che il suo motto «Omnes cum
Petro ad Iesum per Mariam! — tutti,
ben uniti al Papa, andiamo a Gesù,
per mezzo di Maria»[42] non era una
mera frase ben riuscita, ma
esprimeva un reale anelito del suo
cuore.

L'unione con Cristo, cercata con
impegno nella propria esistenza, non
può, non deve restare al margine del
"Cristo in terra". Per molti versi,



quale successore di Pietro, il suo
rapporto con Gesù è talmente
singolare da non poter essere
condiviso con nessun altro; ma è
altrettanto vero che ogni generazione
di cristiani è chiamata a riprodurre
l'atteggiamento orante della prima
comunità di Gerusalemme: una
preghiera saliva incessantemente a
Dio dalla Chiesa per lui [Pietro] [43] .
La supplica può salire
incessantemente a Dio, perché oltre
ai momenti di preghiera —sia
comunitaria, come nella liturgia
della Messa, sia individuale— tutte le
attività umane, se svolte con
rettitudine e offerte a Dio, si
uniscono all'inno ininterrotto di lode
e ringraziamento, di espiazione e di
supplica che dal Golgota si innalza al
Padre celeste[44].

L'edificio della Chiesa, costruito su
Pietro, può essere così gravoso da
sovrastare qualunque forza umana,
ma nello stesso tempo la preghiera



ininterrotta di tutta la Chiesa
possiede una forza capace di
sollevare qualsiasi carico, anche
pesantissimo. Se poi la preghiera si
incarna e, per così dire, si
materializza nel sacrificio, allora
viene ancor più arricchita dalla
potenza della Croce. E' questa la
convinzione che esprimono le parole
di Giovanni Paolo II, nella sua
meditazione sulla sofferenza: «La
Chiesa vede in tutti i fratelli e sorelle
di Cristo sofferenti quasi un soggetto
molteplice della sua forza
soprannaturale. Quanto spesso
proprio ad essi ricorrono i pastori
della Chiesa, e proprio presso di essi
cercano aiuto ed appoggio!» [45] . In
quest'allusione ai pastori,
discretamente velata dall'uso del
plurale, traspare la fiducia del Papa,
confermata dall'esperienza
personale, nel sostegno offertogli
dalla fedeltà nel dolore di
innumerevoli cristiani, anonimi per
gli uomini, ma le cui preghiere, ben



note a Dio, salgono a Lui come
incenso di soavissimo odore[46].

L'unione affettiva ed effettiva con il
Papa fa sì che la preghiera sia
accompagnata dell'obbedienza.
«Pensate, cari fratelli e sorelle, figlie
e figli miei, che questa tremenda
eredità, che Gesù ha lasciato al Papa,
di pascere tutto il gregge, anche
quello disperso e chi non Lo
riconosce come Pastore, può essere
alleggerita, sostenuta e perfino
condivisa dall'obbedienza e docilità
di noi che abbiamo il vanto, la
fierezza e la fortuna di chiamarci
cattolici»[47].

Accogliere sinceramente gli
insegnamenti e le disposizioni del
successore di Pietro è espressione
piena e veritiera del desiderio di
unione con Cristo, di accettazione
della sua parola. Ciò non potrà che
incidere nella condotta personale e
diventare, attraverso l'esempio e la



parola chiarificatrice, apostolato
efficacissimo, che contribuisce
efficacemente all'unità della Chiesa,
poiché rende più salda la comunione
dei fedeli con il Capo visibile della
Chiesa. Qualora poi fosse necessario
rettificare criteri di azione e opinioni
anche radicate, tale fedeltà, che non
di rado verrà a trovarsi in contrasto
con mode di pensiero e valori
generalizzati, sarà la dimostrazione
reale che si poggia sul fondamento di
roccia della Chiesa; e le porte degli
inferi non prevarranno contro di
essa[48].

ANTONIO MIRALLES

Ordinario di Teologia Dogmatica

nell'Ateneo Romano della Santa
Croce.

[1] Josemaría Escrivá, Forgia, Ares,
Milano 1989, 2ª ed. it., n. 135.

[2] Cfr. Ef 5, 1-2.



[3] Rm 5, 5.

[4] Cost. dogm. Lumen gentium, 27a.

[5] Decr. Presbyterorum Ordinis, 2c.

[6] Cost. dogm. Lumen gentium, 21a.

[7] At 2, 37-38.

[8] Cfr. C. Spicq, Théologie Morale du
Nouveau Testament, I, Gabalda, Paris
1965, p. 69.

[9] Vedi l'ammonizione di Anania a
Saulo: Alzati, ricevi il battesimo e
lavati dai tuoi peccati, invocando il
suo nome (At 22, 16).

[10] Per mezzo del battesimo siamo
dunque stati sepolti insieme a lui
nella morte, perché come Cristo è
risuscitato dai morti per mezzo della
gloria del Padre, così anche noi
possiamo camminare in una vita
nuova. Se infatti siamo stati
completamente uniti a lui con una
morte simile alla sua, lo saremo



anche con la sua risurrezione (Rm 6,
4-5).Con lui [Cristo] infatti siete stati
sepolti insieme nel battesimo, in lui
siete anche stati insieme risuscitati
per la fede nella potenza di Dio, che
lo ha risuscitato dai morti (Col 2, 12).

[11] Vivremo con lui (Rm 6, 8);
viventi per Dio, in Cristo Gesù (Rm 6,
11).

[12] 12. Gal 3, 27.

[13] Rivèstiti di forza (Is 51, 9). Il
Signore regna, si ammanta di
splendore; il Signore si riveste, si
cinge di forza (Sal 92, 1). Sia coperto
di vergogna e d'ignominia chi mi
insulta (Sal 34, 26). Mi ero rivestito di
giustizia come di un vestimento (Gb
29, 14).

[14] Cfr. F. Messner, La lettera ai
Galati, («Commentario teologico del
Nuovo Testamento», IX), Paideia,
Brescia 1987, pp. 408-409.



[15] Cfr. Gal 3, 26-29.

[16] Come infatti il corpo, pur
essendo uno, ha molte membra e
tutte le membra, pur essendo molte,
sono un corpo solo, così anche Cristo.
E in realtà noi tutti siamo stati
battezzati in un solo Spirito per
formare un solo corpo, Giudei o
Greci, schiavi o liberi; e tutti ci siamo
abbeverati a un solo Spirito (1 Cor 12,
12-13).

[17] Cfr. H. Schlier, La lettera agli
Efesini, («Commentario teologico del
Nuovo Testamento», X/2), Paideia,
Brescia 1973², pp. 132-134.

[18] Ora voi siete corpo di Cristo e
sue membra, ciascuno per la sua
parte (1 Cor 12, 27).

[19] Cfr. Ef 1, 22-23; 4, 15-16; 5, 23; Col
1, 18; 2, 19.

[20] Egli infatti è la nostra pace, colui
che ha fatto dei due un popolo solo



(...) per creare in se stesso, dei due,
un solo uomo nuovo, facendo la pace,
e per riconciliare tutti e due con Dio
in un solo corpo, per mezzo della
croce, distruggendo in se stesso
l'inimicizia (Ef 2, 14-16).

[21] Cfr. Schlier, o. c., pp. 207-209.

[22] Così dunque voi non siete più
stranieri né ospiti, ma siete
concittadini dei santi e familiari di
Dio, edificati sopra il fondamento
degli apostoli e dei profeti, e avendo
come pietra angolare lo stesso Cristo
Gesù. In lui ogni costruzione cresce
ben ordinata per essere tempio santo
nel Signore; in lui anche voi insieme
con gli altri venite edificati per
diventare dimora di Dio per mezzo
dello Spirito (Ef 2, 19-22).

[23] Mt 16, 18.

[24] Cfr. J.—M. Casciaro Ramírez,
Qumrân y el Nuevo Testamento
(Aspectos eclesiológicos y



soteriológicos), EUNSA, Pamplona
1982, pp. 64-66, 70-73, 135-139.

[25] Su questa pietra (pétra)
edificherò la mia Chiesa. Pétra è il
fondamento naturale sul quale si
appoggia quello artificiale
(themélion); la distinzione tra queste
due fondamenta appare chiara nella
parabola dell'uomo saggio che
costruì la sua casa sulla roccia: è
simile a un uomo che, costruendo
una casa, ha scavato molto profondo
e ha posto le fondamenta (themélion)
sopra la roccia (epì tên pétran) (Lc 6,
48).

[26] L'interpretazione di questo passo
come promessa fatta a Pietro del
primato di giurisdizione su tutta la
Chiesa è stata solennemente definita
dal Concilio Vaticano I, Cost. dogm.
Pastor Aeternus, 18-7-1870, cap. 1 (DS
3053-3054).

[27] Cfr. Sal 30, 4; 2 Sam 23, 3; Is 17,
10.



[28] Tractatus IV in Natale eiusdem,
2: CCL 138, p. 19.

[29] È ciò che abbiamo visto sopra
seguendo i testi di Ef 2, 16.19-22.

[30] 1 Pt 2, 4-5.9.

[31] Vegliate su voi stessi e su tutto il
gregge, in mezzo al quale lo Spirito
Santo vi ha posti come vescovi a
pascere la Chiesa di Dio, che egli si è
acquistata con il suo sangue (At 20,
28).

[32] «Voi sapete bene, che Cristo
lasciò il vicario suo, e questo lasciò
per rimedio dell'anime nostre;
perché in altro non possiamo avere
salute, che nel corpo mistico della
santa Chiesa, il cui capo è Cristo, e
noi siamo le membra. E chi sarà
inobediente a Cristo in terra, il quale
è in vece di Cristo in cielo, non
partecipa il frutto del Figliuolo di
Dio» (Santa Caterina da Siena, Le
lettere, III, a cura di P. Misciatelli, C/E



Giunti — G. Barbèra, Firenze 1970,
pp. 207-208).

[33] Gv 10, 11.

[34] Perché dice il Signore Dio: Ecco,
io stesso cercherò le mie pecore e ne
avrò cura (...) Andrò in cerca della
pecora perduta e ricondurrò all'ovile
quella smarrita; fascerò quella ferita
e curerò quella malata, avrò cura
della grassa e della forte; le pascerò
con giustizia (...). Susciterò per loro
un pastore che le pascerà, Davide
mio servo. Egli le condurrà al
pascolo, sarà il loro pastore; io, il
Signore, sarò il loro Dio e Davide mio
servo sarà principe in mezzo a loro:
io, il Signore, ho parlato (Ez 34,
11.16.23-24).

[35] Gv 10, 16.

[36] Offro la vita per le pecore (v. 15).
Per questo il Padre mi ama: perché io
offro la mia vita, per poi riprenderla
di nuovo (v. 17).



[37] Cfr. M. Guerra, Los nombres del
Papa. Estudio filológico-teológico de
varios nombres del Papa en los
primeros siglos del cristianismo,
(«Teología del sacerdocio», 15),
Aldecoa, Burgos 1982, pp. 484-488.

[38] Acta Conciliorum
Oecumenicorum, t. I: Concilium
Universale Ephesenum, vol. I: Acta
Graeca, pars III: Collectio Vaticana,
ed. E. Schwartz, Walter de Gruyter,
Berolini-Lipsiae 1927, p. 60, righe
32-34.

[39] Una parte di queste parole del
legato papale, il presbitero Filippo,
sono state riprese dal Concilio
Vaticano I, Const. dogm. Pastor
aeternus de Ecclesia Christi, cap. 2:
DS 3056.

[40] Tractatus III in Natale eiusdem,
3: CCL 138, p. 12-13.

[41] «Durante años, por la calle, todos
los días, he rezado una parte del



Rosario por la Augusta Persona y por
las intenciones del Romano Pontífice.
Me ponía con la imaginación junto al
Santo Padre, cuando el Papa
celebraba la Misa; yo no sabía, ni sé,
cómo es la capilla del Papa, y, al
terminar mi rosario, hacía una
comunión espiritual, deseando
recibir de sus manos a Jesús
sacramentado» (Carta, 9-I-1932, n. 20:
citato da Ana Sastre, Tiempo de
Caminar. Semblanza de Monseñor
Josemaría Escrivá de Balaguer, Rialp,
Madrid 1989, pp. 331-332).

[42] Josemaría Escrivá, Forgia, cit., n.
647.

[43] At 12, 5.

[44] «Tutte le loro opere, le preghiere
e le iniziative apostoliche, la vita
coniugale e familiare, il lavoro
giornaliero, il sollievo spirituale e
corporale, se sono compiute nello
Spirito, e persino le molestie della
vita se sono sopportate con pazienza,



diventano spirituali sacrifici graditi a
Dio per Gesù Cristo (cfr. 1 Pt 2, 5); e
queste cose nella celebrazione
dell'Eucaristia sono piissimamente
offerte al Padre insieme all'oblazione
del Corpo del Signore» (Concilio
Vaticano II, Const. dogm. Lumen
gentium, 34b).

[45] Giovanni Paolo II, Lett. apost.
Salvifici doloris, 11-2-1984, n. 27:
Enchiridion Vaticanum, 9,
Dehoniane, Bologna 1987, n. 675).

[46] Cfr. Ap 8, 3-4.

[47] Alvaro del Portillo, Omelia 27
giugno 1988: Romana 4 (1988), p. 108.

[48] Mt 16, 18.

Articolo originale pubblicato su
Romana, Nº 10, Gennaio-Giugno 1990,
pag. 143-150.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/il-papa-nella-
vita-del-cristiano/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/il-papa-nella-vita-del-cristiano/
https://opusdei.org/it-it/article/il-papa-nella-vita-del-cristiano/
https://opusdei.org/it-it/article/il-papa-nella-vita-del-cristiano/

	Il Papa nella vita del cristiano

