
opusdei.org

Il Papa indice il
Giubileo della
Misericordia

Papa Francesco ha indetto un
Anno giubilare, dedicato alla
Misericordia di Dio, "fonte di
gioia, di serenità e di pace".
Presentiamo il documento
d'indizione.

15/04/2015

1. Gesù Cristo è il volto della
misericordia del Padre. Il mistero
della fede cristiana sembra trovare
in questa parola la sua sintesi. Essa è



divenuta viva, visibile e ha raggiunto
il suo culmine in Gesù di Nazareth. Il
Padre, «ricco di misericordia» (Ef
2,4), dopo aver rivelato il suo nome a
Mosè come «Dio misericordioso e
pietoso, lento all'ira e ricco di amore
e di fedeltà» (Es 34,6), non ha cessato
di far conoscere in vari modi e in
tanti momenti della storia la sua
natura divina. Nella «pienezza del
tempo» (Gal 4,4), quando tutto era
disposto secondo il suo piano di
salvezza, Egli mandò suo Figlio nato
dalla Vergine Maria per rivelare a
noi in modo definitivo il suo amore.
Chi vede Lui vede il Padre (cfr Gv
14,9). Gesù di Nazareth con la sua
parola, con i suoi gesti e con tutta la
sua persona[1] rivela la misericordia
di Dio.

2. Abbiamo sempre bisogno di
contemplare il mistero della
misericordia. È fonte di gioia, di
serenità e di pace. È condizione della
nostra salvezza. Misericordia: è la

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn1


parola che rivela il mistero della SS.
Trinità. Misericordia: è l'atto ultimo e
supremo con il quale Dio ci viene
incontro. Misericordia: è la legge
fondamentale che abita nel cuore di
ogni persona quando guarda con
occhi sinceri il fratello che incontra
nel cammino della vita. Misericordia:
è la via che unisce Dio e l'uomo,
perché apre il cuore alla speranza di
essere amati per sempre nonostante
il limite del nostro peccato.

3. Ci sono momenti nei quali in modo
ancora più forte siamo chiamati a
tenere fisso lo sguardo sulla
misericordia per diventare noi stessi
segno efficace dell'agire del Padre. È
per questo che ho indetto un Giubileo
Straordinario della Misericordia
come tempo favorevole per la Chiesa,
perché renda più forte ed efficace la
testimonianza dei credenti.

L'Anno Santo si aprirà l'8 dicembre
2015, solennità dell'Immacolata



Concezione. Questa festa liturgica
indica il modo dell'agire di Dio fin
dai primordi della nostra storia.
Dopo il peccato di Adamo ed Eva, Dio
non ha voluto lasciare l'umanità sola
e in balia del male. Per questo ha
pensato e voluto Maria santa e
immacolata nell'amore (cfr Ef 1,4),
perché diventasse la Madre del
Redentore dell'uomo. Dinanzi alla
gravità del peccato, Dio risponde con
la pienezza del perdono. La
misericordia sarà sempre più grande
di ogni peccato, e nessuno può porre
un limite all'amore di Dio che
perdona. Nella festa dell'Immacolata
Concezione avrò la gioia di aprire la
Porta Santa. Sarà in questa occasione
una Porta della Misericordia, dove
chiunque entrerà potrà sperimentare
l'amore di Dio che consola, che
perdona e dona speranza.

La domenica successiva, la Terza di
Avvento, si aprirà la Porta Santa
nella Cattedrale di Roma, la Basilica



di San Giovanni in Laterano.
Successivamente, si aprirà la Porta
Santa nelle altre Basiliche Papali.
Nella stessa domenica stabilisco che
in ogni Chiesa particolare, nella
Cattedrale che è la Chiesa Madre per
tutti i fedeli, oppure nella
Concattedrale o in una chiesa di
speciale significato, si apra per tutto
l'Anno Santo una uguale Porta della
Misericordia. A scelta dell'Ordinario,
essa potrà essere aperta anche nei
Santuari, mete di tanti pellegrini, che
in questi luoghi sacri spesso sono
toccati nel cuore dalla grazia e
trovano la via della conversione.
Ogni Chiesa particolare, quindi, sarà
direttamente coinvolta a vivere
questo Anno Santo come un
momento straordinario di grazia e di
rinnovamento spirituale. Il Giubileo,
pertanto, sarà celebrato a Roma così
come nelle Chiese particolari quale
segno visibile della comunione di
tutta la Chiesa.



4. Ho scelto la data dell'8 dicembre
perché è carica di significato per la
storia recente della Chiesa. Aprirò
infatti la Porta Santa nel
cinquantesimo anniversario della
conclusione del Concilio Ecumenico
Vaticano II. La Chiesa sente il bisogno
di mantenere vivo quell'evento. Per
lei iniziava un nuovo percorso della
sua storia. I Padri radunati nel
Concilio avevano percepito forte,
come un vero soffio dello Spirito,
l'esigenza di parlare di Dio agli
uomini del loro tempo in un modo
più comprensibile. Abbattute le
muraglie che per troppo tempo
avevano rinchiuso la Chiesa in una
cittadella privilegiata, era giunto il
tempo di annunciare il Vangelo in
modo nuovo. Una nuova tappa
dell'evangelizzazione di sempre. Un
nuovo impegno per tutti i cristiani
per testimoniare con più entusiasmo
e convinzione la loro fede. La Chiesa
sentiva la responsabilità di essere nel



mondo il segno vivo dell'amore del
Padre.

Tornano alla mente le parole cariche
di significato che san Giovanni XXIII
pronunciò all'apertura del Concilio
per indicare il sentiero da seguire:
«Ora la Sposa di Cristo preferisce
usare la medicina della misericordia
invece di imbracciare le armi del
rigore … La Chiesa Cattolica, mentre
con questo Concilio Ecumenico
innalza la fiaccola della verità
cattolica, vuole mostrarsi madre
amorevolissima di tutti, benigna,
paziente, mossa da misericordia e da
bontà verso i figli da lei separati» [2].
Sullo stesso orizzonte, si poneva
anche il beato Paolo VI, che si
esprimeva così a conclusione del
Concilio: «Vogliamo piuttosto notare
come la religione del nostro Concilio
sia stata principalmente la carità …
L'antica storia del Samaritano è stata
il paradigma della spiritualità del
Concilio … Una corrente di affetto e

https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-council.html
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-council.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn2
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html


di ammirazione si è riversata dal
Concilio sul mondo umano moderno.
Riprovati gli errori, sì; perché ciò
esige la carità, non meno che la
verità; ma per le persone solo
richiamo, rispetto ed amore. Invece
di deprimenti diagnosi, incoraggianti
rimedi; invece di funesti presagi,
messaggi di fiducia sono partiti dal
Concilio verso il mondo
contemporaneo: i suoi valori sono
stati non solo rispettati, ma onorati, i
suoi sforzi sostenuti, le sue
aspirazioni purificate e benedette …
Un'altra cosa dovremo rilevare: tutta
questa ricchezza dottrinale è rivolta
in un'unica direzione: servire l'uomo.
L'uomo, diciamo, in ogni sua
condizione, in ogni sua infermità, in
ogni sua necessità» [3].

Con questi sentimenti di gratitudine
per quanto la Chiesa ha ricevuto e di
responsabilità per il compito che ci
attende, attraverseremo la Porta
Santa con piena fiducia di essere

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn3


accompagnati dalla forza del Signore
Risorto che continua a sostenere il
nostro pellegrinaggio. Lo Spirito
Santo che conduce i passi dei
credenti per cooperare all'opera di
salvezza operata da Cristo, sia guida
e sostegno del Popolo di Dio per
aiutarlo a contemplare il volto della
misericordia [4].

5. L'Anno giubilare si concluderà
nella solennità liturgica di Gesù
Cristo Signore dell'universo, il 20
novembre 2016. In quel giorno,
chiudendo la Porta Santa avremo
anzitutto sentimenti di gratitudine e
di ringraziamento verso la SS. Trinità
per averci concesso questo tempo
straordinario di grazia. Affideremo la
vita della Chiesa, l'umanità intera e il
cosmo immenso alla Signoria di
Cristo, perché effonda la sua
misericordia come la rugiada del
mattino per una feconda storia da
costruire con l'impegno di tutti nel
prossimo futuro. Come desidero che

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn4


gli anni a venire siano intrisi di
misericordia per andare incontro ad
ogni persona portando la bontà e la
tenerezza di Dio! A tutti, credenti e
lontani, possa giungere il balsamo
della misericordia come segno del
Regno di Dio già presente in mezzo a
noi.

6. «È proprio di Dio usare
misericordia e specialmente in
questo si manifesta la sua
onnipotenza» [5]. Le parole di san
Tommaso d'Aquino mostrano quanto
la misericordia divina non sia affatto
un segno di debolezza, ma piuttosto
la qualità dell'onnipotenza di Dio. È
per questo che la liturgia, in una
delle collette più antiche, fa pregare
dicendo: «O Dio che riveli la tua
onnipotenza soprattutto con la
misericordia e il perdono» [6]. Dio
sarà per sempre nella storia
dell'umanità come Colui che è
presente, vicino, provvidente, santo e
misericordioso.

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn5
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn6


“Paziente e misericordioso" è il
binomio che ricorre spesso
nell'Antico Testamento per
descrivere la natura di Dio. Il suo
essere misericordioso trova riscontro
concreto in tante azioni della storia
della salvezza dove la sua bontà
prevale sulla punizione e la
distruzione. I Salmi, in modo
particolare, fanno emergere questa
grandezza dell'agire divino: «Egli
perdona tutte le tue colpe, guarisce
tutte le tue infermità, salva dalla
fossa la tua vita, ti circonda di bontà
e misericordia» (103,3-4). In modo
ancora più esplicito, un altro Salmo
attesta i segni concreti della
misericordia: «Il Signore libera i
prigionieri, il Signore ridona la vista
ai ciechi, il Signore rialza chi è
caduto, il Signore ama i giusti, il
Signore protegge i forestieri, egli
sostiene l'orfano e la vedova, ma
sconvolge le vie dei
malvagi» (146,7-9). E da ultimo, ecco
altre espressioni del Salmista: «[Il



Signore] risana i cuori affranti e
fascia le loro ferite. … Il Signore
sostiene i poveri, ma abbassa fino a
terra i malvagi» (147,3.6). Insomma,
la misericordia di Dio non è un'idea
astratta, ma una realtà concreta con
cui Egli rivela il suo amore come
quello di un padre e di una madre
che si commuovono fino dal
profondo delle viscere per il proprio
figlio. È veramente il caso di dire che
è un amore “viscerale". Proviene
dall'intimo come un sentimento
profondo, naturale, fatto di tenerezza
e di compassione, di indulgenza e di
perdono.

7. “Eterna è la sua misericordia": è il
ritornello che viene riportato ad ogni
versetto del Salmo 136 mentre si
narra la storia della rivelazione di
Dio. In forza della misericordia, tutte
le vicende dell'antico testamento
sono cariche di un profondo valore
salvifico. La misericordia rende la
storia di Dio con Israele una storia di



salvezza. Ripetere continuamente:
“Eterna è la sua misericordia", come
fa il Salmo, sembra voler spezzare il
cerchio dello spazio e del tempo per
inserire tutto nel mistero eterno
dell'amore. È come se si volesse dire
che non solo nella storia, ma per
l'eternità l'uomo sarà sempre sotto lo
sguardo misericordioso del Padre.
Non è un caso che il popolo di Israele
abbia voluto inserire questo Salmo, il
“Grande hallel" come viene chiamato,
nelle feste liturgiche più importanti.

Prima della Passione Gesù ha pregato
con questo Salmo della misericordia.
Lo attesta l'evangelista Matteo
quando dice che «dopo aver cantato
l'inno» (26,30), Gesù con i discepoli
uscirono verso il monte degli ulivi.
Mentre Egli istituiva l'Eucaristia,
quale memoriale perenne di Lui e
della sua Pasqua, poneva
simbolicamente questo atto supremo
della Rivelazione alla luce della
misericordia. Nello stesso orizzonte



della misericordia, Gesù viveva la
sua passione e morte, cosciente del
grande mistero di amore che si
sarebbe compiuto sulla croce. Sapere
che Gesù stesso ha pregato con
questo Salmo, lo rende per noi
cristiani ancora più importante e ci
impegna ad assumerne il ritornello
nella nostra quotidiana preghiera di
lode: “Eterna è la sua misericordia".

8. Con lo sguardo fisso su Gesù e il
suo volto misericordioso possiamo
cogliere l'amore della SS. Trinità. La
missione che Gesù ha ricevuto dal
Padre è stata quella di rivelare il
mistero dell'amore divino nella sua
pienezza. «Dio è amore» (1 Gv 4,8.16),
afferma per la prima e unica volta in
tutta la Sacra Scrittura l'evangelista
Giovanni. Questo amore è ormai reso
visibile e tangibile in tutta la vita di
Gesù. La sua persona non è altro che
amore, un amore che si dona
gratuitamente. Le sue relazioni con
le persone che lo accostano



manifestano qualcosa di unico e di
irripetibile. I segni che compie,
soprattutto nei confronti dei
peccatori, delle persone povere,
escluse, malate e sofferenti, sono
all'insegna della misericordia. Tutto
in Lui parla di misericordia. Nulla in
Lui è privo di compassione.

Gesù, dinanzi alla moltitudine di
persone che lo seguivano, vedendo
che erano stanche e sfinite, smarrite
e senza guida, sentì fin dal profondo
del cuore una forte compassione per
loro (cfr Mt 9,36). In forza di questo
amore compassionevole guarì i
malati che gli venivano presentati
(cfr Mt 14,14), e con pochi pani e
pesci sfamò grandi folle (cfr Mt
15,37). Ciò che muoveva Gesù in tutte
le circostanze non era altro che la
misericordia, con la quale leggeva
nel cuore dei suoi interlocutori e
rispondeva al loro bisogno più vero.
Quando incontrò la vedova di Naim
che portava il suo unico figlio al



sepolcro, provò grande compassione
per quel dolore immenso della
madre in pianto, e le riconsegnò il
figlio risuscitandolo dalla morte (cfr 
Lc 7,15). Dopo aver liberato
l'indemoniato di Gerasa, gli affida
questa missione: «Annuncia ciò che il
Signore ti ha fatto e la misericordia
che ha avuto per te» (Mc 5,19). Anche
la vocazione di Matteo è inserita
nell'orizzonte della misericordia.
Passando dinanzi al banco delle
imposte gli occhi di Gesù fissarono
quelli di Matteo. Era uno sguardo
carico di misericordia che perdonava
i peccati di quell'uomo e, vincendo le
resistenze degli altri discepoli, scelse
lui, il peccatore e pubblicano, per
diventare uno dei Dodici. San Beda il
Venerabile, commentando questa
scena del Vangelo, ha scritto che
Gesù guardò Matteo con amore
misericordioso e lo scelse: miserando
atque eligendo[7]. Mi ha sempre
impressionato questa espressione,
tanto da farla diventare il mio motto.

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn7


9. Nelle parabole dedicate alla
misericordia, Gesù rivela la natura di
Dio come quella di un Padre che non
si dà mai per vinto fino a quando
non ha dissolto il peccato e vinto il
rifiuto, con la compassione e la
misericordia. Conosciamo queste
parabole, tre in particolare: quelle
della pecora smarrita e della moneta
perduta, e quella del padre e i due
figli (cfr Lc 15,1-32). In queste
parabole, Dio viene sempre
presentato come colmo di gioia,
soprattutto quando perdona. In esse
troviamo il nucleo del Vangelo e della
nostra fede, perché la misericordia è
presentata come la forza che tutto
vince, che riempie il cuore di amore
e che consola con il perdono.

Da un'altra parabola, inoltre,
ricaviamo un insegnamento per il
nostro stile di vita cristiano.
Provocato dalla domanda di Pietro su
quante volte fosse necessario
perdonare, Gesù rispose: «Non ti dico



fino a sette volte, ma fino a settanta
volte sette» (Mt 18,22), e raccontò la
parabola del “servo spietato". Costui,
chiamato dal padrone a restituire
una grande somma, lo supplica in
ginocchio e il padrone gli condona il
debito. Ma subito dopo incontra un
altro servo come lui che gli era
debitore di pochi centesimi, il quale
lo supplica in ginocchio di avere
pietà, ma lui si rifiuta e lo fa
imprigionare. Allora il padrone,
venuto a conoscenza del fatto, si
adira molto e richiamato quel servo
gli dice: «Non dovevi anche tu aver
pietà del tuo compagno, così come io
ho avuto pietà di te?» (Mt18,33). E
Gesù concluse: «Così anche il Padre
mio celeste farà con voi se non
perdonerete di cuore, ciascuno al
proprio fratello» (Mt18,35).

La parabola contiene un profondo
insegnamento per ciascuno di noi.
Gesù afferma che la misericordia
non è solo l'agire del Padre, ma



diventa il criterio per capire chi sono
i suoi veri figli. Insomma, siamo
chiamati a vivere di misericordia,
perché a noi per primi è stata usata
misericordia. Il perdono delle offese
diventa l'espressione più evidente
dell'amore misericordioso e per noi
cristiani è un imperativo da cui non
possiamo prescindere. Come sembra
difficile tante volte perdonare!
Eppure, il perdono è lo strumento
posto nelle nostre fragili mani per
raggiungere la serenità del cuore.
Lasciar cadere il rancore, la rabbia,
la violenza e la vendetta sono
condizioni necessarie per vivere
felici. Accogliamo quindi
l'esortazione dell'apostolo: «Non
tramonti il sole sopra la vostra
ira» (Ef4,26). E soprattutto ascoltiamo
la parola di Gesù che ha posto la
misericordia come un ideale di vita e
come criterio di credibilità per la
nostra fede: «Beati i misericordiosi,
perché troveranno misericordia» (Mt
5,7) è la beatitudine a cui ispirarsi



con particolare impegno in questo
Anno Santo.

Come si nota, la misericordia nella
Sacra Scrittura è la parola-chiave per
indicare l'agire di Dio verso di noi.
Egli non si limita ad affermare il suo
amore, ma lo rende visibile e
tangibile. L'amore, d'altronde, non
potrebbe mai essere una parola
astratta. Per sua stessa natura è vita
concreta: intenzioni, atteggiamenti,
comportamenti che si verificano
nell'agire quotidiano. La
misericordia di Dio è la sua
responsabilità per noi. Lui si sente
responsabile, cioè desidera il nostro
bene e vuole vederci felici, colmi di
gioia e sereni. È sulla stessa
lunghezza d'onda che si deve
orientare l'amore misericordioso dei
cristiani. Come ama il Padre così
amano i figli. Come è misericordioso
Lui, così siamo chiamati ad essere
misericordiosi noi, gli uni verso gli
altri.



10. L'architrave che sorregge la vita
della Chiesa è la misericordia. Tutto
della sua azione pastorale dovrebbe
essere avvolto dalla tenerezza con
cui si indirizza ai credenti; nulla del
suo annuncio e della sua
testimonianza verso il mondo può
essere privo di misericordia. La
credibilità della Chiesa passa
attraverso la strada dell'amore
misericordioso e compassionevole.
La Chiesa «vive un desiderio
inesauribile di offrire
misericordia»[8]. Forse per tanto
tempo abbiamo dimenticato di
indicare e di vivere la via della
misericordia. La tentazione, da una
parte, di pretendere sempre e solo la
giustizia ha fatto dimenticare che
questa è il primo passo, necessario e
indispensabile, ma la Chiesa ha
bisogno di andare oltre per
raggiungere una meta più alta e più
significativa. Dall'altra parte, è triste
dover vedere come l'esperienza del
perdono nella nostra cultura si faccia

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn8


sempre più diradata. Perfino la
parola stessa in alcuni momenti
sembra svanire. Senza la
testimonianza del perdono, tuttavia,
rimane solo una vita infeconda e
sterile, come se si vivesse in un
deserto desolato. È giunto di nuovo
per la Chiesa il tempo di farsi carico
dell'annuncio gioioso del perdono. È
il tempo del ritorno all'essenziale per
farci carico delle debolezze e delle
difficoltà dei nostri fratelli. Il
perdono è una forza che risuscita a
vita nuova e infonde il coraggio per
guardare al futuro con speranza.

11. Non possiamo dimenticare il
grande insegnamento che san 
Giovanni Paolo II ha offerto con la
sua seconda Enciclica Dives in
misericordia, che all'epoca giunse
inaspettata e colse molti di sorpresa
per il tema che veniva affrontato.
Due espressioni in particolare
desidero ricordare. Anzitutto, il santo
Papa rilevava la dimenticanza del

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html


tema della misericordia nella cultura
dei nostri giorni: «La mentalità
contemporanea, forse più di quella
dell'uomo del passato, sembra
opporsi al Dio di misericordia e
tende altresì ad emarginare dalla
vita e a distogliere dal cuore umano
l'idea stessa della misericordia. La
parola e il concetto di misericordia
sembrano porre a disagio l'uomo, il
quale, grazie all'enorme sviluppo
della scienza e della tecnica, non mai
prima conosciuto nella storia, è
diventato padrone ed ha soggiogato e
dominato la terra (cfr Gen 1,28). Tale
dominio sulla terra, inteso talvolta
unilateralmente e superficialmente,
sembra che non lasci spazio alla
misericordia … Ed è per questo che,
nell'odierna situazione della Chiesa e
del mondo, molti uomini e molti
ambienti guidati da un vivo senso di
fede si rivolgono, direi, quasi
spontaneamente alla misericordia di
Dio» [9].

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn9


Inoltre, san Giovanni Paolo II così
motivava l'urgenza di annunciare e
testimoniare la misericordia nel
mondo contemporaneo: «Essa è
dettata dall'amore verso l'uomo,
verso tutto ciò che è umano e che,
secondo l'intuizione di gran parte dei
contemporanei, è minacciato da un
pericolo immenso. Il mistero di
Cristo … mi obbliga a proclamare la
misericordia quale amore
misericordioso di Dio, rivelato nello
stesso mistero di Cristo. Esso mi
obbliga anche a richiamarmi a tale
misericordia e ad implorarla in
questa difficile, critica fase della
storia della Chiesa e del mondo» [10].
Tale suo insegnamento è più che mai
attuale e merita di essere ripreso in
questo Anno Santo. Accogliamo
nuovamente le sue parole: «La
Chiesa vive una vita autentica
quando professa e proclama la
misericordia – il più stupendo
attributo del Creatore e del
Redentore – e quando accosta gli

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn10


uomini alle fonti della misericordia
del Salvatore di cui essa è depositaria
e dispensatrice» [11].

12. La Chiesa ha la missione di
annunciare la misericordia di Dio,
cuore pulsante del Vangelo, che per
mezzo suo deve raggiungere il cuore
e la mente di ogni persona. La Sposa
di Cristo fa suo il comportamento del
Figlio di Dio che a tutti va incontro
senza escludere nessuno. Nel nostro
tempo, in cui la Chiesa è impegnata
nella nuova evangelizzazione, il tema
della misericordia esige di essere
riproposto con nuovo entusiasmo e
con una rinnovata azione pastorale.
È determinante per la Chiesa e per la
credibilità del suo annuncio che essa
viva e testimoni in prima persona la
misericordia. Il suo linguaggio e i
suoi gesti devono trasmettere
misericordia per penetrare nel cuore
delle persone e provocarle a
ritrovare la strada per ritornare al
Padre.

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn11


La prima verità della Chiesa è
l'amore di Cristo. Di questo amore,
che giunge fino al perdono e al dono
di sé, la Chiesa si fa serva e
mediatrice presso gli uomini.
Pertanto, dove la Chiesa è presente,
là deve essere evidente la
misericordia del Padre. Nelle nostre
parrocchie, nelle comunità, nelle
associazioni e nei movimenti,
insomma, dovunque vi sono dei
cristiani, chiunque deve poter
trovare un'oasi di misericordia.

13. Vogliamo vivere questo Anno
Giubilare alla luce della parola del
Signore: Misericordiosi come il Padre.
L'evangelista riporta l'insegnamento
di Gesù che dice: «Siate
misericordiosi, come il Padre vostro
è misericordioso» (Lc 6,36). È un
programma di vita tanto
impegnativo quanto ricco di gioia e
di pace. L'imperativo di Gesù è
rivolto a quanti ascoltano la sua voce
(cfr Lc 6,27). Per essere capaci di



misericordia, quindi, dobbiamo in
primo luogo porci in ascolto della
Parola di Dio. Ciò significa
recuperare il valore del silenzio per
meditare la Parola che ci viene
rivolta. In questo modo è possibile
contemplare la misericordia di Dio e
assumerlo come proprio stile di vita.

14. Il pellegrinaggio è un segno
peculiare nell'Anno Santo, perché è
icona del cammino che ogni persona
compie nella sua esistenza. La vita è
un pellegrinaggio e l'essere umano è 
viator, un pellegrino che percorre
una strada fino alla meta agognata.
Anche per raggiungere la Porta Santa
a Roma e in ogni altro luogo, ognuno
dovrà compiere, secondo le proprie
forze, un pellegrinaggio. Esso sarà un
segno del fatto che anche la
misericordia è una meta da
raggiungere e che richiede impegno e
sacrificio. Il pellegrinaggio, quindi,
sia stimolo alla conversione:
attraversando la Porta Santa ci



lasceremo abbracciare dalla
misericordia di Dio e ci
impegneremo ad essere
misericordiosi con gli altri come il
Padre lo è con noi.

Il Signore Gesù indica le tappe del
pellegrinaggio attraverso cui è
possibile raggiungere questa meta:
«Non giudicate e non sarete giudicati;
non condannate e non sarete
condannati; perdonate e sarete
perdonati. Date e vi sarà dato: una
misura buona, pigiata, colma e
traboccante vi sarà versata nel
grembo, perché con la misura con la
quale misurate, sarà misurato a voi
in cambio» (Lc6,37-38). Dice anzitutto
di non giudicare e di non condannare.
Se non si vuole incorrere nel giudizio
di Dio, nessuno può diventare
giudice del proprio fratello. Gli
uomini, infatti, con il loro giudizio si
fermano alla superficie, mentre il
Padre guarda nell'intimo. Quanto
male fanno le parole quando sono



mosse da sentimenti di gelosia e
invidia! Parlare male del fratello in
sua assenza equivale a porlo in
cattiva luce, a compromettere la sua
reputazione e lasciarlo in balia della
chiacchiera. Non giudicare e non
condannare significa, in positivo,
saper cogliere ciò che di buono c'è in
ogni persona e non permettere che
abbia a soffrire per il nostro giudizio
parziale e la nostra presunzione di
sapere tutto. Ma questo non è ancora
sufficiente per esprimere la
misericordia. Gesù chiede anche di 
perdonare e di donare. Essere
strumenti del perdono, perché noi
per primi lo abbiamo ottenuto da
Dio. Essere generosi nei confronti di
tutti, sapendo che anche Dio
elargisce la sua benevolenza su di
noi con grande magnanimità.

Misericordiosi come il Padre, dunque,
è il “motto" dell'Anno Santo. Nella
misericordia abbiamo la prova di
come Dio ama. Egli dà tutto se stesso,



per sempre, gratuitamente, e senza
nulla chiedere in cambio. Viene in
nostro aiuto quando lo invochiamo.
È bello che la preghiera quotidiana
della Chiesa inizi con queste parole:
«O Dio, vieni a salvarmi, Signore,
vieni presto in mio aiuto» (Sal70,2).
L'aiuto che invochiamo è già il primo
passo della misericordia di Dio verso
di noi. Egli viene a salvarci dalla
condizione di debolezza in cui
viviamo. E il suo aiuto consiste nel
farci cogliere la sua presenza e la sua
vicinanza. Giorno per giorno, toccati
dalla sua compassione, possiamo
anche noi diventare compassionevoli
verso tutti.

15. In questo Anno Santo, potremo
fare l'esperienza di aprire il cuore a
quanti vivono nelle più disparate
periferie esistenziali, che spesso il
mondo moderno crea in maniera
drammatica. Quante situazioni di
precarietà e sofferenza sono presenti
nel mondo di oggi! Quante ferite



sono impresse nella carne di tanti
che non hanno più voce perché il
loro grido si è affievolito e spento a
causa dell'indifferenza dei popoli
ricchi. In questo Giubileo ancora di
più la Chiesa sarà chiamata a curare
queste ferite, a lenirle con l'olio della
consolazione, fasciarle con la
misericordia e curarle con la
solidarietà e l'attenzione dovuta. Non
cadiamo nell'indifferenza che umilia,
nell'abitudinarietà che anestetizza
l'animo e impedisce di scoprire la
novità, nel cinismo che distrugge.
Apriamo i nostri occhi per guardare
le miserie del mondo, le ferite di
tanti fratelli e sorelle privati della
dignità, e sentiamoci provocati ad
ascoltare il loro grido di aiuto. Le
nostre mani stringano le loro mani, e
tiriamoli a noi perché sentano il
calore della nostra presenza,
dell'amicizia e della fraternità. Che il
loro grido diventi il nostro e insieme
possiamo spezzare la barriera di
indifferenza che spesso regna



sovrana per nascondere l'ipocrisia e
l'egoismo.

È mio vivo desiderio che il popolo
cristiano rifletta durante il Giubileo
sulle opere di misericordia corporale
e spirituale. Sarà un modo per
risvegliare la nostra coscienza spesso
assopita davanti al dramma della
povertà e per entrare sempre di più
nel cuore del Vangelo, dove i poveri
sono i privilegiati della misericordia
divina. La predicazione di Gesù ci
presenta queste opere di
misericordia perché possiamo capire
se viviamo o no come suoi discepoli.
Riscopriamo le opere dimisericordia
corporale: dare da mangiare agli
affamati, dare da bere agli assetati,
vestire gli ignudi, accogliere i
forestieri, assistere gli ammalati,
visitare i carcerati, seppellire i morti.
E non dimentichiamo le opere di 
misericordia spirituale: consigliare i
dubbiosi, insegnare agli ignoranti,
ammonire i peccatori, consolare gli



afflitti, perdonare le offese,
sopportare pazientemente le persone
moleste, pregare Dio per i vivi e per i
morti.

Non possiamo sfuggire alle parole del
Signore e in base ad esse saremo
giudicati: se avremo dato da
mangiare a chi ha fame e da bere a
chi ha sete. Se avremo accolto il
forestiero e vestito chi è nudo. Se
avremo avuto tempo per stare con
chi è malato e prigioniero (cfr Mt
25,31-45). Ugualmente, ci sarà chiesto
se avremo aiutato ad uscire dal
dubbio che fa cadere nella paura e
che spesso è fonte di solitudine; se
saremo stati capaci di vincere
l'ignoranza in cui vivono milioni di
persone, soprattutto i bambini
privati dell'aiuto necessario per
essere riscattati dalla povertà; se
saremo stati vicini a chi è solo e
afflitto; se avremo perdonato chi ci
offende e respinto ogni forma di
rancore e di odio che porta alla



violenza; se avremo avuto pazienza
sull'esempio di Dio che è tanto
paziente con noi; se, infine, avremo
affidato al Signore nella preghiera i
nostri fratelli e sorelle. In ognuno di
questi “più piccoli" è presente Cristo
stesso. La sua carne diventa di nuovo
visibile come corpo martoriato,
piagato, flagellato, denutrito, in
fuga… per essere da noi riconosciuto,
toccato e assistito con cura. Non
dimentichiamo le parole di san
Giovanni della Croce: «Alla sera della
vita, saremo giudicati sull'amore» 
[12].

16. Nel Vangelo di Luca troviamo un
altro aspetto importante per vivere
con fede il Giubileo. Racconta
l'evangelista che Gesù, un sabato,
ritornò a Nazaret e, come era solito
fare, entrò nella Sinagoga. Lo
chiamarono a leggere la Scrittura e
commentarla. Il passo era quello del
profeta Isaia dove sta scritto: «Lo
Spirito del Signore è sopra di me; per

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn12


questo mi ha consacrato con
l'unzione e mi ha mandato a portare
ai poveri il lieto annuncio, a
proclamare ai prigionieri la
liberazione e ai ciechi la vista; a
rimettere in libertà gli oppressi, a
proclamare l'anno di misericordia
del Signore» (61,1-2). “Un anno di
misericordia": è questo quanto viene
annunciato dal Signore e che noi
desideriamo vivere. Questo Anno
Santo porta con sé la ricchezza della
missione di Gesù che risuona nelle
parole del Profeta: portare una
parola e un gesto di consolazione ai
poveri, annunciare la liberazione a
quanti sono prigionieri delle nuove
schiavitù della società moderna,
restituire la vista a chi non riesce più
a vedere perché curvo su sé stesso, e
restituire dignità a quanti ne sono
stati privati. La predicazione di Gesù
si rende di nuovo visibile nelle
risposte di fede che la testimonianza
dei cristiani è chiamata ad offrire. Ci
accompagnino le parole



dell'Apostolo: «Chi fa opere di
misericordia, le compia con
gioia» (Rm 12,8).

17. La Quaresima di questo Anno
Giubilare sia vissuta più
intensamente come momento forte
per celebrare e sperimentare la
misericordia di Dio. Quante pagine
della Sacra Scrittura possono essere
meditate nelle settimane della
Quaresima per riscoprire il volto
misericordioso del Padre! Con le
parole del profeta Michea possiamo
anche noi ripetere: Tu, o Signore, sei
un Dio che toglie l'iniquità e perdona
il peccato, che non serbi per sempre
la tua ira, ma ti compiaci di usare
misericordia. Tu, Signore, ritornerai
a noi e avrai pietà del tuo popolo.
Calpesterai le nostre colpe e getterai
in fondo al mare tutti i nostri peccati
(cfr 7,18-19).

Le pagine del profeta Isaia potranno
essere meditate più concretamente



in questo tempo di preghiera,
digiuno e carità: «Non è piuttosto
questo il digiuno che voglio:
sciogliere le catene inique, togliere i
legami del giogo, rimandare liberi gli
oppressi e spezzare ogni giogo? Non
consiste forse nel dividere il pane
con l'affamato, nell'introdurre in
casa i miseri, senza tetto, nel vestire
uno che vedi nudo, senza trascurare i
tuoi parenti? Allora la tua luce
sorgerà come l'aurora, la tua ferita si
rimarginerà presto. Davanti a te
camminerà la tua giustizia, la gloria
del Signore ti seguirà. Allora
invocherai e il Signore ti risponderà,
implorerai aiuto ed egli dirà:
“Eccomi!". Se toglierai di mezzo a te
l'oppressione, il puntare il dito e il
parlare empio, se aprirai il tuo cuore
all'affamato, se sazierai l'afflitto di
cuore, allora brillerà fra le tenebre la
tua luce, la tua tenebra sarà come il
meriggio. Ti guiderà sempre il
Signore, ti sazierà in terreni aridi,
rinvigorirà le tue ossa; sarai come un



giardino irrigato e come una
sorgente le cui acque non
inaridiscono» (58,6-11).

L'iniziativa “24 ore per il Signore", da
celebrarsi nel venerdì e sabato che
precedono la IV Domenica di
Quaresima, è da incrementare nelle
Diocesi. Tante persone si stanno
riavvicinando al sacramento della
Riconciliazione e tra questi molti
giovani, che in tale esperienza
ritrovano spesso il cammino per
ritornare al Signore, per vivere un
momento di intensa preghiera e
riscoprire il senso della propria vita.
Poniamo di nuovo al centro con
convinzione il sacramento della
Riconciliazione, perché permette di
toccare con mano la grandezza della
misericordia. Sarà per ogni penitente
fonte di vera pace interiore.

Non mi stancherò mai di insistere
perché i confessori siano un vero
segno della misericordia del Padre.



Non ci si improvvisa confessori. Lo si
diventa quando, anzitutto, ci
facciamo noi per primi penitenti in
cerca di perdono. Non
dimentichiamo mai che essere
confessori significa partecipare della
stessa missione di Gesù ed essere
segno concreto della continuità di un
amore divino che perdona e che
salva. Ognuno di noi ha ricevuto il
dono dello Spirito Santo per il
perdono dei peccati, di questo siamo
responsabili. Nessuno di noi è
padrone del Sacramento, ma un
fedele servitore del perdono di Dio.
Ogni confessore dovrà accogliere i
fedeli come il padre nella parabola
del figlio prodigo: un padre che corre
incontro al figlio nonostante avesse
dissipato i suoi beni. I confessori
sono chiamati a stringere a sé quel
figlio pentito che ritorna a casa e ad
esprimere la gioia per averlo
ritrovato. Non si stancheranno di
andare anche verso l'altro figlio
rimasto fuori e incapace di gioire,



per spiegargli che il suo giudizio
severo è ingiusto, e non ha senso
dinanzi alla misericordia del Padre
che non ha confini. Non porranno
domande impertinenti, ma come il
padre della parabola
interromperanno il discorso
preparato dal figlio prodigo, perché
sapranno cogliere nel cuore di ogni
penitente l'invocazione di aiuto e la
richiesta di perdono. Insomma, i
confessori sono chiamati ad essere
sempre, dovunque, in ogni situazione
e nonostante tutto, il segno del
primato della misericordia.

18. Nella Quaresima di questo Anno
Santo ho l'intenzione di inviare i 
Missionari della Misericordia.
Saranno un segno della sollecitudine
materna della Chiesa per il Popolo di
Dio, perché entri in profondità nella
ricchezza di questo mistero così
fondamentale per la fede. Saranno
sacerdoti a cui darò l'autorità di
perdonare anche i peccati che sono



riservati alla Sede Apostolica, perché
sia resa evidente l'ampiezza del loro
mandato. Saranno, soprattutto, segno
vivo di come il Padre accoglie quanti
sono in ricerca del suo perdono.
Saranno dei missionari della
misericordia perché si faranno
artefici presso tutti di un incontro
carico di umanità, sorgente di
liberazione, ricco di responsabilità
per superare gli ostacoli e riprendere
la vita nuova del Battesimo. Si
lasceranno condurre nella loro
missione dalle parole dell'Apostolo:
«Dio ha rinchiuso tutti nella
disobbedienza, per essere
misericordioso verso
tutti» (Rm11,32). Tutti infatti,
nessuno escluso, sono chiamati a
cogliere l'appello alla misericordia. I
missionari vivano questa chiamata
sapendo di poter fissare lo sguardo
su Gesù, «sommo sacerdote
misericordioso e degno di fede» (Eb
2,17).



Chiedo ai confratelli Vescovi di
invitare e di accogliere questi
Missionari, perché siano anzitutto
predicatori convincenti della
misericordia. Si organizzino nelle
Diocesi delle “missioni al popolo", in
modo che questi Missionari siano
annunciatori della gioia del perdono.
Si chieda loro di celebrare il
sacramento della Riconciliazione per
il popolo, perché il tempo di grazia
donato nell'Anno Giubilare permetta
a tanti figli lontani di ritrovare il
cammino verso la casa paterna. I
Pastori, specialmente durante il
tempo forte della Quaresima, siano
solleciti nel richiamare i fedeli ad
accostarsi «al trono della grazia per
ricevere misericordia e trovare
grazia» (Eb 4,16).

19. La parola del perdono possa
giungere a tutti e la chiamata a
sperimentare la misericordia non
lasci nessuno indifferente. Il mio
invito alla conversione si rivolge con



ancora più insistenza verso quelle
persone che si trovano lontane dalla
grazia di Dio per la loro condotta di
vita. Penso in modo particolare agli
uomini e alle donne che
appartengono a un gruppo criminale,
qualunque esso sia. Per il vostro
bene, vi chiedo di cambiare vita. Ve
lo chiedo nel nome del Figlio di Dio
che, pur combattendo il peccato, non
ha mai rifiutato nessun peccatore.
Non cadete nella terribile trappola di
pensare che la vita dipende dal
denaro e che di fronte ad esso tutto il
resto diventa privo di valore e di
dignità. È solo un'illusione. Non
portiamo il denaro con noi nell'al di
là. Il denaro non ci dà la vera felicità.
La violenza usata per ammassare
soldi che grondano sangue non
rende potenti né immortali. Per tutti,
presto o tardi, viene il giudizio di Dio
a cui nessuno potrà sfuggire.

Lo stesso invito giunga anche alle
persone fautrici o complici di



corruzione. Questa piaga putrefatta
della società è un grave peccato che
grida verso il cielo, perché mina fin
dalle fondamenta la vita personale e
sociale. La corruzione impedisce di
guardare al futuro con speranza,
perché con la sua prepotenza e
avidità distrugge i progetti dei deboli
e schiaccia i più poveri. E' un male
che si annida nei gesti quotidiani per
estendersi poi negli scandali
pubblici. La corruzione è un
accanimento nel peccato, che intende
sostituire Dio con l'illusione del
denaro come forma di potenza. È
un'opera delle tenebre, sostenuta dal
sospetto e dall'intrigo. Corruptio
optimi pessima, diceva con ragione
san Gregorio Magno, per indicare
che nessuno può sentirsi immune da
questa tentazione. Per debellarla
dalla vita personale e sociale sono
necessarie prudenza, vigilanza,
lealtà, trasparenza, unite al coraggio
della denuncia. Se non la si combatte



apertamente, presto o tardi rende
complici e distrugge l'esistenza.

Questo è il momento favorevole per
cambiare vita! Questo è il tempo di
lasciarsi toccare il cuore. Davanti al
male commesso, anche a crimini
gravi, è il momento di ascoltare il
pianto delle persone innocenti
depredate dei beni, della dignità,
degli affetti, della stessa vita.
Rimanere sulla via del male è solo
fonte di illusione e di tristezza. La
vera vita è ben altro. Dio non si
stanca di tendere la mano. È sempre
disposto ad ascoltare, e anch'io lo
sono, come i miei fratelli vescovi e
sacerdoti. È sufficiente solo
accogliere l'invito alla conversione e
sottoporsi alla giustizia, mentre la
Chiesa offre la misericordia.

20. Non sarà inutile in questo
contesto richiamare al rapporto tra 
giustizia e misericordia. Non sono
due aspetti in contrasto tra di loro,



ma due dimensioni di un'unica realtà
che si sviluppa progressivamente
fino a raggiungere il suo apice nella
pienezza dell'amore. La giustizia è
un concetto fondamentale per la
società civile quando, normalmente,
si fa riferimento a un ordine
giuridico attraverso il quale si
applica la legge. Per giustizia si
intende anche che a ciascuno deve
essere dato ciò che gli è dovuto. Nella
Bibbia, molte volte si fa riferimento
alla giustizia divina e a Dio come
giudice. La si intende di solito come
l'osservanza integrale della Legge e il
comportamento di ogni buon
israelita conforme ai comandamenti
dati da Dio. Questa visione, tuttavia,
ha portato non poche volte a cadere
nel legalismo, mistificando il senso
originario e oscurando il valore
profondo che la giustizia possiede.
Per superare la prospettiva legalista,
bisognerebbe ricordare che nella
Sacra Scrittura la giustizia è
concepita essenzialmente come un



abbandonarsi fiducioso alla volontà
di Dio.

Da parte sua, Gesù parla più volte
dell'importanza della fede, piuttosto
che dell'osservanza della legge. È in
questo senso che dobbiamo
comprendere le sue parole quando,
trovandosi a tavola con Matteo e altri
pubblicani e peccatori, dice ai farisei
che lo contestavano: «Andate e
imparate che cosa vuol dire: 
Misericordia io voglio e non sacrifici.
Io non sono venuto infatti a
chiamare i giusti, ma i peccatori» (Mt
9,13). Davanti alla visione di una
giustizia come mera osservanza della
legge, che giudica dividendo le
persone in giusti e peccatori, Gesù
punta a mostrare il grande dono
della misericordia che ricerca i
peccatori per offrire loro il perdono e
la salvezza. Si comprende perché, a
causa di questa sua visione così
liberatrice e fonte di rinnovamento,
Gesù sia stato rifiutato dai farisei e



dai dottori della legge. Questi per
essere fedeli alla legge ponevano solo
pesi sulle spalle delle persone,
vanificando però la misericordia del
Padre. Il richiamo all'osservanza
della legge non può ostacolare
l'attenzione per le necessità che
toccano la dignità delle persone.

Il richiamo che Gesù fa al testo del
profeta Osea – «voglio l'amore e non
il sacrificio» (6,6) – è molto
significativo in proposito. Gesù
afferma che d'ora in avanti la regola
di vita dei suoi discepoli dovrà essere
quella che prevede il primato della
misericordia, come Lui stesso
testimonia condividendo il pasto con
i peccatori. La misericordia, ancora
una volta, viene rivelata come
dimensione fondamentale della
missione di Gesù. Essa è una vera
sfida dinanzi ai suoi interlocutori che
si fermavano al rispetto formale
della legge. Gesù, invece, va oltre la
legge; la sua condivisione con quelli



che la legge considerava peccatori fa
comprendere fin dove arriva la sua
misericordia.

Anche l'apostolo Paolo ha fatto un
percorso simile. Prima di incontrare
Cristo sulla via di Damasco, la sua
vita era dedicata a perseguire in
maniera irreprensibile la giustizia
della legge (cfr Fil 3,6). La
conversione a Cristo lo portò a
ribaltare la sua visione, a tal punto
che nella Lettera ai Galati afferma:
«Abbiamo creduto anche noi in
Cristo Gesù per essere giustificati per
la fede in Cristo e non per le opere
della Legge» (2,16). La sua
comprensione della giustizia cambia
radicalmente. Paolo ora pone al
primo posto la fede e non più la
legge. Non è l'osservanza della legge
che salva, ma la fede in Gesù Cristo,
che con la sua morte e resurrezione
porta la salvezza con la misericordia
che giustifica. La giustizia di Dio
diventa adesso la liberazione per



quanti sono oppressi dalla schiavitù
del peccato e di tutte le sue
conseguenze. La giustizia di Dio è il
suo perdono (cfr Sal 51,11-16).

21. La misericordia non è contraria
alla giustizia ma esprime il
comportamento di Dio verso il
peccatore, offrendogli un'ulteriore
possibilità per ravvedersi, convertirsi
e credere. L'esperienza del profeta
Osea ci viene in aiuto per mostrarci il
superamento della giustizia nella
direzione della misericordia. L'epoca
di questo profeta è tra le più
drammatiche della storia del popolo
ebraico. Il Regno è vicino alla
distruzione; il popolo non è rimasto
fedele all'alleanza, si è allontanato da
Dio e ha perso la fede dei Padri.
Secondo una logica umana, è giusto
che Dio pensi di rifiutare il popolo
infedele: non ha osservato il patto
stipulato e quindi merita la dovuta
pena, cioè l'esilio. Le parole del
profeta lo attestano: «Non ritornerà



al paese d'Egitto, ma Assur sarà il suo
re, perché non hanno voluto
convertirsi» (Os 11,5). Eppure, dopo
questa reazione che si richiama alla
giustizia, il profeta modifica
radicalmente il suo linguaggio e
rivela il vero volto di Dio: «Il mio
cuore si commuove dentro di me, il
mio intimo freme di compassione.
Non darò sfogo all'ardore della mia
ira, non tornerò a distruggere
Èfraim, perché sono Dio e non uomo;
sono il Santo in mezzo a te e non
verrò da te nella mia ira» (11,8-9).
Sant'Agostino, quasi a commentare le
parole del profeta dice: «È più facile
che Dio trattenga l'ira più che la
misericordia»[13]. È proprio così.
L'ira di Dio dura un istante, mentre la
sua misericordia dura in eterno.

Se Dio si fermasse alla giustizia
cesserebbe di essere Dio, sarebbe
come tutti gli uomini che invocano il
rispetto della legge. La giustizia da
sola non basta, e l'esperienza insegna

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn13


che appellarsi solo ad essa rischia di
distruggerla. Per questo Dio va oltre
la giustizia con la misericordia e il
perdono. Ciò non significa svalutare
la giustizia o renderla superflua, al
contrario. Chi sbaglia dovrà scontare
la pena. Solo che questo non è il fine,
ma l'inizio della conversione, perché
si sperimenta la tenerezza del
perdono. Dio non rifiuta la giustizia.
Egli la ingloba e supera in un evento
superiore dove si sperimenta l'amore
che è a fondamento di una vera
giustizia. Dobbiamo prestare molta
attenzione a quanto scrive Paolo per
non cadere nello stesso errore che
l'Apostolo rimproverava ai Giudei
suoi contemporanei: «Ignorando la
giustizia di Dio e cercando di
stabilire la propria, non si sono
sottomessi alla giustizia di Dio. Ora, il
termine della Legge è Cristo, perché
la giustizia sia data a chiunque
crede» (Rm 10,3-4). Questa giustizia
di Dio è la misericordia concessa a
tutti come grazia in forza della morte



e risurrezione di Gesù Cristo. La
Croce di Cristo, dunque, è il giudizio
di Dio su tutti noi e sul mondo,
perché ci offre la certezza dell'amore
e della vita nuova.

22. Il Giubileo porta con sé anche il
riferimento all'indulgenza. Nell'Anno
Santo della Misericordia essa
acquista un rilievo particolare. Il
perdono di Dio per i nostri peccati
non conosce confini. Nella morte e
risurrezione di Gesù Cristo, Dio
rende evidente questo suo amore che
giunge fino a distruggere il peccato
degli uomini. Lasciarsi riconciliare
con Dio è possibile attraverso il
mistero pasquale e la mediazione
della Chiesa. Dio quindi è sempre
disponibile al perdono e non si
stanca mai di offrirlo in maniera
sempre nuova e inaspettata. Noi
tutti, tuttavia, facciamo esperienza
del peccato. Sappiamo di essere
chiamati alla perfezione (cfr Mt 5,48),
ma sentiamo forte il peso del



peccato. Mentre percepiamo la
potenza della grazia che ci trasforma,
sperimentiamo anche la forza del
peccato che ci condiziona.
Nonostante il perdono, nella nostra
vita portiamo le contraddizioni che
sono la conseguenza dei nostri
peccati. Nel sacramento della
Riconciliazione Dio perdona i
peccati, che sono davvero cancellati;
eppure, l'impronta negativa che i
peccati hanno lasciato nei nostri
comportamenti e nei nostri pensieri
rimane. La misericordia di Dio però è
più forte anche di questo. Essa
diventa indulgenza del Padre che
attraverso la Sposa di Cristo
raggiunge il peccatore perdonato e lo
libera da ogni residuo della
conseguenza del peccato,
abilitandolo ad agire con carità, a
crescere nell'amore piuttosto che
ricadere nel peccato.

La Chiesa vive la comunione dei
Santi. Nell'Eucaristia questa



comunione, che è dono di Dio, si
attua come unione spirituale che lega
noi credenti con i Santi e i Beati il cui
numero è incalcolabile (cfr Ap 7,4).
La loro santità viene in aiuto alla
nostra fragilità, e così la Madre
Chiesa è capace con la sua preghiera
e la sua vita di venire incontro alla
debolezza di alcuni con la santità di
altri. Vivere dunque l'indulgenza
nell'Anno Santo significa accostarsi
alla misericordia del Padre con la
certezza che il suo perdono si
estende su tutta la vita del credente.
Indulgenza è sperimentare la santità
della Chiesa che partecipa a tutti i
benefici della redenzione di Cristo,
perché il perdono sia esteso fino alle
estreme conseguenze a cui giunge
l'amore di Dio. Viviamo
intensamente il Giubileo chiedendo
al Padre il perdono dei peccati e
l'estensione della sua indulgenza
misericordiosa.



23. La misericordia possiede una
valenza che va oltre i confini della
Chiesa. Essa ci relaziona all'Ebraismo
e all'Islam, che la considerano uno
degli attributi più qualificanti di Dio.
Israele per primo ha ricevuto questa
rivelazione, che permane nella storia
come inizio di una ricchezza
incommensurabile da offrire
all'intera umanità. Come abbiamo
visto, le pagine dell'Antico
Testamento sono intrise di
misericordia, perché narrano le
opere che il Signore ha compiuto a
favore del suo popolo nei momenti
più difficili della sua storia. L'Islam,
da parte sua, tra i nomi attribuiti al
Creatore pone quello di
Misericordioso e Clemente. Questa
invocazione è spesso sulle labbra dei
fedeli musulmani, che si sentono
accompagnati e sostenuti dalla
misericordia nella loro quotidiana
debolezza. Anch'essi credono che
nessuno può limitare la misericordia



divina perché le sue porte sono
sempre aperte.

Questo Anno Giubilare vissuto nella
misericordia possa favorire
l'incontro con queste religioni e con
le altre nobili tradizioni religiose; ci
renda più aperti al dialogo per
meglio conoscerci e comprenderci;
elimini ogni forma di chiusura e di
disprezzo ed espella ogni forma di
violenza e di discriminazione.

24. Il pensiero ora si volge alla Madre
della Misericordia. La dolcezza del
suo sguardo ci accompagni in questo
Anno Santo, perché tutti possiamo
riscoprire la gioia della tenerezza di
Dio. Nessuno come Maria ha
conosciuto la profondità del mistero
di Dio fatto uomo. Tutto nella sua
vita è stato plasmato dalla presenza
della misericordia fatta carne. La
Madre del Crocifisso Risorto è
entrata nel santuario della
misericordia divina perché ha



partecipato intimamente al mistero
del suo amore.

Scelta per essere la Madre del Figlio
di Dio, Maria è stata da sempre
preparata dall'amore del Padre per
essere Arca dell'Alleanza tra Dio e gli
uomini. Ha custodito nel suo cuore la
divina misericordia in perfetta
sintonia con il suo Figlio Gesù. Il suo
canto di lode, sulla soglia della casa
di Elisabetta, fu dedicato alla
misericordia che si estende «di
generazione in generazione» (Lc
1,50). Anche noi eravamo presenti in
quelle parole profetiche della
Vergine Maria. Questo ci sarà di
conforto e di sostegno mentre
attraverseremo la Porta Santa per
sperimentare i frutti della
misericordia divina.

Presso la croce, Maria insieme a
Giovanni, il discepolo dell'amore, è
testimone delle parole di perdono
che escono dalle labbra di Gesù. Il



perdono supremo offerto a chi lo ha
crocifisso ci mostra fin dove può
arrivare la misericordia di Dio.
Maria attesta che la misericordia del
Figlio di Dio non conosce confini e
raggiunge tutti senza escludere
nessuno. Rivolgiamo a lei la
preghiera antica e sempre nuova
della Salve Regina, perché non si
stanchi mai di rivolgere a noi i suoi
occhi misericordiosi e ci renda degni
di contemplare il volto della
misericordia, suo Figlio Gesù.

La nostra preghiera si estenda anche
ai tanti Santi e Beati che hanno fatto
della misericordia la loro missione di
vita. In particolare il pensiero è
rivolto alla grande apostola della
misericordia, santa Faustina
Kowalska. Lei, che fu chiamata ad
entrare nelle profondità della divina
misericordia, interceda per noi e ci
ottenga di vivere e camminare
sempre nel perdono di Dio e



nell'incrollabile fiducia nel suo
amore.

25. Un Anno Santo straordinario,
dunque, per vivere nella vita di ogni
giorno la misericordia che da sempre
il Padre estende verso di noi. In
questo Giubileo lasciamoci
sorprendere da Dio. Lui non si stanca
mai di spalancare la porta del suo
cuore per ripetere che ci ama e vuole
condividere con noi la sua vita. La
Chiesa sente in maniera forte
l'urgenza di annunciare la
misericordia di Dio. La sua vita è
autentica e credibile quando fa della
misericordia il suo annuncio
convinto. Essa sa che il suo primo
compito, soprattutto in un momento
come il nostro colmo di grandi
speranze e forti contraddizioni, è
quello di introdurre tutti nel grande
mistero della misericordia di Dio,
contemplando il volto di Cristo. La
Chiesa è chiamata per prima ad
essere testimone veritiera della



misericordia professandola e
vivendola come il centro della
Rivelazione di Gesù Cristo. Dal cuore
della Trinità, dall'intimo più
profondo del mistero di Dio, sgorga e
scorre senza sosta il grande fiume
della misericordia. Questa fonte non
potrà mai esaurirsi, per quanti siano
quelli che vi si accostano. Ogni volta
che ognuno ne avrà bisogno, potrà
accedere ad essa, perché la
misericordia di Dio è senza fine.
Tanto è imperscrutabile la profondità
del mistero che racchiude, tanto è
inesauribile la ricchezza che da essa
proviene.

In questo Anno Giubilare la Chiesa si
faccia eco della Parola di Dio che
risuona forte e convincente come
una parola e un gesto di perdono, di
sostegno, di aiuto, di amore. Non si
stanchi mai di offrire misericordia e
sia sempre paziente nel confortare e
perdonare. La Chiesa si faccia voce di
ogni uomo e ogni donna e ripeta con



fiducia e senza sosta: «Ricordati,
Signore, della tua misericordia e del
tuo amore, che è da sempre» (Sal
25,6).

Dato a Roma, presso San Pietro, l'11
aprile, Vigilia della II Domenica di
Pasqua o della Divina Misericordia,
dell'Anno del Signore 2015, terzo di
pontificato.

Franciscus

[1] Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Cost.
dogm. Dei Verbum, 4.

[2] Discorso di apertura del Conc.
Ecum. Vat. II, Gaudet Mater Ecclesia,
11 ottobre 1962, 2-3.

[3] Allocuzione nell'ultima sessione
pubblica, 7 dicembre 1965.

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_it.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref2
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-council.html
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-council.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref3
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html


[4] Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Cost.
dogm. Lumen Gentium, 16; Cost. past. 
Gaudium et spes, 15.

[5] TOMMASO D'AQUINO, Summa
Theologiae, II-II, q. 30, a. 4.

[6] XXVI Domenica del Tempo
Ordinario. Questa colletta appare già,
nell'VIII secolo, tra i testi eucologici
del Sacramentario Gelasiano (1198).

[7] Cfr Om. 21: CCL 122, 149-151.

[8] Esort. ap. Evangelii gaudium, 24.

[9] N. 2.

[10] Giovanni Paolo II, Lett. Enc. 
Dives in misericordia,15.

[11] Ibid., 13.

[12] Parole di luce e di amore, 57.

[13] Enarr. in Ps. 76, 11.

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref5
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref6
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref7
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref8
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Prendere_l'iniziativa,_coinvolgersi,_accompagnare,_fruttificare_e_festeggiare
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Prendere_l'iniziativa,_coinvolgersi,_accompagnare,_fruttificare_e_festeggiare
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref9
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref10
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref11
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref12
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref13


© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/il-papa-indice-il-
giubileo-della-misericordia/ (14/12/2025)

https://opusdei.org/it-it/article/il-papa-indice-il-giubileo-della-misericordia/
https://opusdei.org/it-it/article/il-papa-indice-il-giubileo-della-misericordia/
https://opusdei.org/it-it/article/il-papa-indice-il-giubileo-della-misericordia/

	Il Papa indice il Giubileo della Misericordia

