
opusdei.org

Il Papa in Polonia
per la GMG

Riportiamo il testo dei
principali interventi di Papa
Francesco durante il in Polonia
in occasione della Giornata
Mondiale della Gioventù

29/07/2016

VIAGGIO APOSTOLICO DEL SANTO
PADRE FRANCESCO IN POLONIA
IN OCCASIONE DELLA XXXI
GIORNATA MONDIALE DELLA
GIOVENTÙ



VIDEOCOLLEGAMENTO CON I
GIOVANI ITALIANI PRESENTI
ALLA GMG RIUNITI AL
SANTUARIO SAN GIOVANNI PAOLO
II

Mercoledì, 27 luglio 2016

Ragazza:

Dopo l’incidente ferroviario del 12
luglio noi abbiamo paura a prendere
il treno. Io, ogni giorno, prendo il
treno per andare all’università, e
quel giorno non ero sul treno per un
puro caso. Ogni giorno mi siedo nelle
prime carrozze, e lì incontravo e
salutavo Luciano, uno dei
macchinisti che purtroppo ha perso
la vita nell’incidente. Noi, in quei
treni, ci sentiamo a casa, ma adesso
abbiamo paura. Voglio chiedere:
come possiamo tornare alla
normalità? Come possiamo abbattere
questa paura e continuare,
riprendere a essere felici anche su



quei treni che sono i nostri treni, la
nostra seconda casa?

Papa Francesco:

Quello che è successo a te è una
ferita; alcuni, nell’incidente, sono
stati feriti nel corpo, e tu sei stata
ferita nel tuo animo, nel tuo cuore, e
la ferita si chiama paura. E quando
tu senti questo, senti la ferita di uno
shock. Tu hai subito uno shock, uno
shock che non ti fa stare bene, ti fa
male. Ma questo shock ti dà anche
l’opportunità di superare te stessa, di
andare oltre. E come sempre nella
vita succede, quando noi siamo stati
feriti, rimangono i lividi o le cicatrici.
La vita è piena di cicatrici, la vita è
piena di cicatrici, piena. E con
questo, sempre verrà il ricordo di
Luciano, di quell’altro, di
quell’altro… che adesso non c’è più
perché è mancato nell’incidente. E tu
dovrai, ogni giorno che prendi il
treno, sentire la traccia – diciamo



così – di quella ferita, di quella
cicatrice, di quello che ti fa soffrire. E
tu sei giovane, ma la vita è piena di
questo… E la saggezza, imparare a
essere un uomo saggio, una donna
saggia, è proprio questo: portare
avanti le cose belle e le cose brutte
della vita. Ci sono delle cose che non
possono andare avanti, e ci sono cose
che sono bellissime. Ma anche
succede il contrario: quanti giovani
come voi non sono capaci di portare
avanti la propria vita con la gioia
delle cose belle, e preferiscono
lasciarsi andare, cadere sotto il
dominio della droga, o lasciarsi
vincere dalla vita? Alla fine, la
partita è così: o tu vinci o ti vince, la
vita! Vinci tu la vita, è meglio! E
questo, fallo con coraggio, anche con
dolore. E quando c’è la gioia, fallo
con gioia, perché la gioia ti porta
avanti e ti salva da una malattia
brutta: dal diventare nevrotica. Per
favore no, questo no!



Ragazza:

Caro Papa Francesco, mi chiamo
Andrea, ho 15 anni e vengo da
Bergamo. Sono arrivata in Italia
quando avevo 9 anni, quindi circa sei
anni fa. Hanno incominciato, i
ragazzini della mia classe, a
prendermi in giro, dato che ero
appena arrivata, con parole
abbastanza offensive. All’inizio, non
comprendendo bene l’italiano, non
capivo le parole, quindi lasciavo
anche stare. Poi, una volta che ho
iniziato a comprenderle, ci rimasi
davvero male, però non risposi: non
volevo abbassarmi ai loro livelli. Così
ho passato tanti anni, fino alla fine
della terza media, quando hanno
superato il limite con tutti i messaggi
offensivi sui social, per cui
praticamente mi sentivo inutile e
avevo deciso di farla finita, perché
secondo me in quel momento non
contavo più niente e io mi sentivo
emarginata da tutti, dal mio paesino.



… E quindi avevo deciso di farla
finita, ho provato a suicidarmi. Non
ci riuscii, così andai in ospedale. E lì
avevo capito che non ero io, quella
malata, che non ero io quella che
aveva bisogno di cure, che non
meritavo io di stare lì in ospedale,
chiusa. Erano loro che avevano
sbagliato, loro che avevano bisogno
di essere curati, non io. Così io mi
tirai su e decisi di non farla finita
perché non ne valeva la pena, perché
io potevo essere forte. E infatti ora
sto bene e sono forte davvero. E
posso, da una parte, anche
ringraziarmi di avere trattato così
male me stessa, perché comunque
ora io sono forte, un po’ anche grazie
a loro, perché mi hanno messa in
quella situazione. Io sono diventata
forte perché ho creduto in me stessa,
nei miei genitori, e comunque ho
creduto di potercela fare, e infatti ce
l’ho fatta. E sono qua, e sono fiera di
essere qua.



Io volevo chiederLe: dato che
comunque un po’ io li ho perdonati,
perché non voglio odiare nessuno,
un po’ li ho perdonati, però
comunque un po’ ci sto ancora
male… volevo chiederLe: come faccio
io a perdonare queste persone?
Come faccio a perdonarle per tutto
quello che loro mi hanno fatto?

Papa Francesco:

Grazie della tua testimonianza. Tu
parli di un problema molto comune
tra i bambini e anche tra le persone
che non sono bambini: la crudeltà.
Ma guarda che anche i bambini sono
crudeli, alle volte, e hanno quella
capacità di ferirti dove più ti faranno
male: di ferirti il cuore, di ferirti la
dignità, di ferirti anche la
nazionalità, come è il tuo caso, no?
Non capivi bene l’italiano e ti
prendevano in giro con la lingua, con
le parole… La crudeltà è un
atteggiamento umano che è proprio



alla base di tutte le guerre, di tutte.
La crudeltà che non lascia crescere
l’altro, la crudeltà che uccide l’altro,
la crudeltà che uccide anche il buon
nome di un’altra persona. Quando
una persona chiacchiera contro
un’altra, questo è crudele: è crudele
perché distrugge la fama della
persona. Ma, tu sai, a me piace dire
un’espressione quando parlo di
questa crudeltà della lingua: le
chiacchiere sono un terrorismo; è il
terrorismo delle chiacchiere. La
crudeltà della lingua, o quella che tu
hai sentito, è come buttare una
bomba che distrugge te o distrugge
chiunque, e quello che la butta non si
distrugge. Questo è un terrorismo, è
una cosa che noi dobbiamo vincere.
Come si vince questo? Tu hai scelto la
strada giusta: il silenzio, la pazienza
e hai finito con quella parola tanto
bella: il perdono. Ma perdonare non
è facile, perché uno può dire: “Sì, io
perdono ma non mi dimentico”. E tu
sempre porterai con te questa



crudeltà, questo terrorismo delle
parole brutte, delle parole che
feriscono e che cercano di buttarti
fuori dalla comunità. C’è una parola
in italiano che io non conoscevo.
Quando sono venuto le prime volte,
qui in Italia, l’ho imparato:
“extracomunitari”, che si dice delle
persone di altri Paesi che vengono a
vivere da noi. Ma proprio questa
crudeltà è quello che fa sì che tu, che
sei di un altro Paese, diventi un
“extra-comunitario”: ti portano via
dalla comunità, non ti accolgono. Che
è una cosa contro la quale dobbiamo
lottare tanto. Tu sei stata coraggiosa!
Sei stata molto coraggiosa in questo.
Ma bisogna lottare contro questo
terrorismo della lingua, contro
questo terrorismo delle chiacchiere,
degli insulti, del cacciare via la gente,
sì, con insulti o dicendo loro cose che
fanno loro male al cuore. Si può
perdonare totalmente? E’ una grazia
che dobbiamo chiedere al Signore.
Noi, da noi stessi, noi non possiamo:



facciamo lo sforzo, tu lo hai fatto; ma
è una grazia che ti dà il Signore, il
perdono, di perdonare il nemico,
perdonare quello che ti ha ferito,
quello che ti ha fatto del male.
Quando Gesù nel Vangelo ci dice:
“Chi ti dà uno schiaffo su una
guancia, dagli l’altra”, significa
questo: lasciare nelle mani del
Signore questa saggezza del perdono,
che è una grazia. Ma a noi spetta fare
tutta la nostra parte per perdonare.
Ti ringrazio della tua testimonianza.
E c’è anche un altro atteggiamento
che va proprio contro questo
terrorismo della lingua, siano le
chiacchiere, gli insulti e tutto questo:
è l’atteggiamento della mitezza. Stare
zitto, trattare bene gli altri, non
rispondere con un’altra cosa brutta.
Come Gesù: Gesù era mite di cuore.
La mitezza. E noi viviamo in un
mondo dove a un insulto tu rispondi
con un altro, è abituale questo. Ci
insultiamo l’uno con l’altro, e ci
manca la mitezza. Chiedere la grazia



della mitezza, la mitezza di cuore. E
lì è anche una grazia che apre la
strada al perdono. Ti ringrazio della
tua testimonianza.

Ragazzo:

Caro Papa Francesco, noi siamo tre
ragazzi e un sacerdote dei 350
veronesi che sono partiti per venire
qua alla GMG ma hanno dovuto
interrompere il loro viaggio a
Monaco, venerdì scorso, dopo
l’attentato che abbiamo vissuto tutti
in prima persona, in quanto ci
trovavamo lì proprio in quelle ore. Ci
è stato detto di tornare a casa, siamo
stati obbligati a tornare a casa,
perché noi volevamo continuare il
nostro viaggio ma non ci è stato
permesso. Fortunatamente, una volta
tornati, ci è stata data questa
possibilità di tornare qua e noi
l’abbiamo presa con molta gioia, con
molta speranza. Dopo tutto quello
che ci è successo, dopo la paura, ci



siamo chiesti – e vogliamo chiederLe:
come facciamo noi giovani a vivere e
a diffondere la pace in questo mondo
che è così pieno di odio?

Papa Francesco:

Tu hai detto due parole che sono
chiave per capire tutto: pace e odio.
La pace costruisce ponti, l’odio è il
costruttore dei muri. Tu devi
scegliere, nella vita: o faccio ponti, o
faccio muri. I muri dividono e l’odio
cresce: quando c’è divisione, cresce
l’odio. I ponti uniscono, e quando c’è
il ponte l’odio può andarsene via,
perché io posso sentire l’altro,
parlare con l’altro. A me piace
pensare e dire che noi abbiamo, nelle
nostre possibilità di tutti i giorni, la
capacità di fare un ponte umano.
Quando tu stringi la mano a un
amico, a una persona, tu fai un ponte
umano. Tu fai un ponte. Invece,
quando tu colpisci un altro, insulti un
altro, tu costruisci un muro. L’odio



cresce sempre con i muri. Alle volte,
succede che tu voglia fare il ponte e ti
lasciano con la mano tesa e dall’altra
parte non te la prendono: sono le
umiliazioni che nella vita noi
dobbiamo subire per fare qualcosa di
buono. Ma sempre fare i ponti. E tu
sei venuto qui: sei stato fermato e
rimandato a casa; poi hai fatto una
scommessa per il ponte e per tornare
un’altra volta: questo è
l’atteggiamento, sempre. C’è una
difficoltà che mi impedisce qualcosa?
Torno indietro e vado avanti, torno e
vado avanti. Questo è quello che noi
dobbiamo fare: fare dei ponti. Non
lasciarsi cadere a terra, non andare
così: “mah, non posso…”, no, sempre
cercare il modo di fare ponti. Voi
siete lì: con le mani, fate ponti, voi
tutti! Prendete le mani… ecco. Voglio
vedere tanti ponti umani… Ecco, così:
alzate bene le mani. E’ così. Questo è
il programma di vita: fare ponti,
ponti umani. Grazie.



SALUTO DEL SANTO PADRE DALLA
FINESTRA DELL'ARCIVESCOVADO
DI CRACOVIA

Mercoledì, 27 luglio 2016

Vi saluto, vi saluto cordialmente!

Vi vedo con tanto entusiasmo e tanta
gioia. Ma adesso dovrei dire una cosa
che ci rattristerà il cuore. Facciamo
silenzio. E’ una cosa che riguarda
uno di voi. Maciej […] aveva poco più
di 22 anni. Aveva studiato disegno
grafico e aveva lasciato il suo lavoro
per essere volontario della GMG.
Infatti, sono suoi tutti i disegni delle
bandiere, le immagini dei Santi
Patroni, del kit del pellegrino, e così
via, che adornano la città. Proprio in
questo lavoro ha ritrovato la sua
fede.

A novembre gli fu diagnosticato un
cancro. I medici non hanno potuto
fare niente, neppure con
l’amputazione della gamba. Lui



voleva arrivare vivo alla visita del
Papa! Aveva un posto prenotato nel
tram in cui viaggerà il Papa. Ma è
morto il 2 luglio. La gente è molto
toccata: ha fatto un grande bene a
tutti, lui.

Adesso, tutti in silenzio, pensiamo a
questo compagno di strada, che ha
lavorato tanto per questa Giornata; e
tutti noi, in silenzio, dal cuore
preghiamo. Ognuno preghi dal
proprio cuore. Lui è presente tra noi.

[preghiera silenziosa]

Qualcuno di voi può pensare:
“Questo Papa ci rovina la serata”. Ma
è la verità, e noi dobbiamo abituarci
alle cose buone e alle cose brutte. La
vita è così, cari giovani. Ma c’è una
cosa della quale noi non possiamo
dubitare: la fede di questo ragazzo, di
questo nostro amico, che ha lavorato
tanto per questa GMG, l’ha portato in
Cielo, e lui è con Gesù in questo
momento, che guarda tutti noi! E



questa è una grazia. Un applauso al
nostro compagno!

Anche noi lo troveremo un giorno:
“Ah, eri tu! Piacere di conoscerti!”. E’
così. Perché la vita è così: oggi stiamo
qui, domani saremo là. Il problema è
scegliere la giusta strada, come lui
l’ha scelta.

Ringraziamo il Signore perché ci dà
questi esempi di coraggio, di giovani
coraggiosi che ci aiutano ad andare
avanti nella vita! E non abbiate
paura, non abbiate paura! Dio è
grande, Dio è buono e tutti noi
abbiamo qualcosa di buono dentro.

Adesso mi congedo. Domani ci
vedremo, ci rivedremo. Voi fate il
vostro dovere, che è fare chiasso
tutta la notte… E far vedere la vostra
gioia cristiana, la gioia che il Signore
vi dà di essere una comunità che
segue Gesù.



E adesso vi do la benedizione. E
come da bambini abbiamo imparato
prima di andarcene, salutiamo la
mamma. Tutti preghiamo la
Madonna, ognuno nella propria
lingua. Ave, o Maria…

[Benedizione]

Buona notte! Buona notte! E pregate
per me.

SANTA MESSA IN OCCASIONE DEL
1050° ANNIVERSARIO DEL
BATTESIMO DELLA POLONIA

Częstochowa, Giovedì, 28 luglio
2016

OMELIA DEL SANTO PADRE

Dalle Letture di questa Liturgia
emerge un filo divino, che passa per
la storia umana e tesse la storia della
salvezza.

L’Apostolo Paolo ci parla del grande
disegno di Dio: «Quando venne la



pienezza del tempo, Dio mandò il suo
Figlio, nato da donna» (Gal 4,4).
Tuttavia, la storia ci dice che quando
giunse questa «pienezza del tempo»,
quando cioè Dio si fece uomo,
l’umanità non era particolarmente
ben disposta e nemmeno vi era un
periodo di stabilità e di pace: non
c’era una “età dell’oro”. La scena di
questo mondo non si è dunque
meritata la venuta di Dio, anzi, «i
suoi non lo hanno accolto» (Gv 1,11).
La pienezza del tempo è stata allora
un dono di grazia: Dio ha riempito il
nostro tempo con l’abbondanza della
sua misericordia, per puro amore -
per puro amore! - ha inaugurato la
pienezza del tempo.

Colpisce, soprattutto, come si realizza
la venuta di Dio nella storia: «nato da
donna». Nessun ingresso trionfale,
nessuna manifestazione imponente
dell’Onnipotente: Egli non si mostra
come un sole abbagliante, ma entra
nel mondo nel modo più semplice,



come un bimbo dalla mamma, con
quello stile di cui ci parla la Scrittura:
come la pioggia sulla terra (cfr Is
55,10), come il più piccolo dei semi
che germoglia e cresce (cfr Mc
4,31-32). Così, contrariamente a
quanto ci aspetteremmo e magari
vorremmo, il Regno di Dio, ora come
allora, «non viene in modo da
attirare l’attenzione» (Lc 17,20), ma
viene nella piccolezza, nell’umiltà.

Il Vangelo odierno riprende questo
filo divino che attraversa
delicatamente la storia: dalla
pienezza del tempo passiamo al
«terzo giorno» del ministero di Gesù
(cfr Gv 2,1) e all’annuncio dell’«ora»
della salvezza (cfr v. 4). Il tempo si
restringe, e la manifestazione di Dio
avviene sempre nella piccolezza. Così
avviene «l’inizio dei segni compiuti
da Gesù» (v. 11) a Cana di Galilea.
Non c’è un gesto eclatante compiuto
davanti alla folla, nemmeno un
intervento che risolve una questione



politica scottante, come la
sottomissione del popolo al dominio
romano. Avviene invece, in un
piccolo villaggio, un miracolo
semplice, che rallegra lo sposalizio di
una giovane famiglia, del tutto
anonima. Eppure, l’acqua cambiata
in vino alla festa di nozze è un
grande segno, perché ci rivela il volto
sponsale di Dio, di un Dio che si
mette a tavola con noi, che sogna e
compie la comunione con noi. Ci dice
che il Signore non mantiene le
distanze, ma è vicino e concreto, sta
in mezzo a noi e si prende cura di
noi, senza decidere al posto nostro e
senza occuparsi di questioni di
potere. Predilige infatti farsi
contenere in ciò che è piccolo, al
contrario dell’uomo, che tende a
voler possedere qualcosa di sempre
più grande. Essere attratti dalla
potenza, dalla grandezza e dalla
visibilità è tragicamente umano, ed è
una grande tentazione che cerca di
insinuarsi ovunque; donarsi agli



altri, azzerando le distanze,
dimorando nella piccolezza e
abitando concretamente la
quotidianità, questo è squisitamente
divino.

Dio ci salva dunque facendosi
piccolo, vicino e concreto. Anzitutto,
Dio si fa piccolo. Il Signore, «mite e
umile di cuore» (Mt 11,29), preferisce
i piccoli, ai quali è rivelato il Regno di
Dio (Mt 11,25); essi sono grandi ai
suoi occhi e su di loro volge lo
sguardo (cfr Is 66,2). Li predilige,
perché si oppongono alla «superbia
della vita», che viene dal mondo (cfr
1 Gv 2,16). I piccoli parlano la sua
stessa lingua: l’amore umile che
rende liberi. Perciò chiama persone
semplici e disponibili a essere suoi
portavoce, e a loro affida la
rivelazione del suo nome e i segreti
del suo Cuore. Pensiamo a tanti figli e
figlie del vostro popolo: ai martiri,
che hanno fatto risplendere la forza
inerme del Vangelo; alle persone



semplici eppure straordinarie che
hanno saputo testimoniare l’amore
del Signore in mezzo a grandi prove;
agli annunciatori miti e forti della
Misericordia, come san Giovanni
Paolo II e santa Faustina. Tramite
questi “canali” del suo amore, il
Signore ha fatto giungere doni
inestimabili a tutta la Chiesa e
all’intera umanità. Ed è significativo
che questo anniversario del
Battesimo del vostro popolo venga a
coincidere proprio con il Giubileo
della Misericordia.

Inoltre, Dio è vicino, il suo Regno è
vicino (cfr Mc 1,15): il Signore non
desidera essere temuto come un
sovrano potente e distante, non vuole
restare su un trono in cielo o nei libri
di storia, ma ama calarsi nelle nostre
vicende di ogni giorno, per
camminare con noi. Pensando al
dono di un millennio abbondante di
fede, è bello anzitutto ringraziare
Dio, che ha camminato con il vostro



popolo, prendendolo per mano, come
un papà il bambino, e
accompagnandolo in tante situazioni.
È quello che, anche come Chiesa,
siamo chiamati sempre a fare:
ascoltare, coinvolgerci e farci
prossimi, condividendo le gioie e le
fatiche della gente, così che il
Vangelo passi nel modo più coerente
e che porta maggior frutto: per
positiva irradiazione, attraverso la
trasparenza della vita.

Infine, Dio è concreto. Dalle Letture
di oggi emerge che tutto, nell’agire di
Dio, è concreto: la Sapienza divina
«opera come artefice» e «gioca» (cfr
Prv 8,30), il Verbo si fa carne, nasce
da una madre, nasce sotto la legge
(cfr Gal 4,4), ha degli amici e
partecipa a una festa: l’eterno si
comunica trascorrendo il tempo con
persone e in situazioni concrete.
Anche la vostra storia, impastata di
Vangelo, Croce e fedeltà alla Chiesa,
ha visto il positivo contagio di una



fede genuina, trasmessa di famiglia
in famiglia, di padre in figlio, e
soprattutto dalle mamme e dalle
nonne, che bisogna tanto ringraziare.
In particolare, avete potuto toccare
con mano la tenerezza concreta e
provvidente della Madre di tutti, che
sono venuto qui a venerare come
pellegrino e che abbiamo salutato nel
Salmo come «onore della nostra
gente» (Gdt 15,9).

Proprio a lei noi, qui riuniti,
guardiamo. In Maria troviamo la
piena corrispondenza al Signore: al
filo divino si intreccia così nella
storia un “filo mariano”. Se c’è
qualche gloria umana, qualche
nostro merito nella pienezza del
tempo, è lei: è lei quello spazio,
preservato libero dal male, in cui Dio
si è rispecchiato; è lei la scala che Dio
ha percorso per scendere fino a noi e
farsi vicino e concreto; è lei il segno
più chiaro della pienezza dei tempi.



Nella vita di Maria ammiriamo
questa piccolezza amata da Dio, che
«ha guardato l’umiltà della sua
serva» e «ha innalzato gli umili» (Lc
1,48.52). Egli tanto se ne è
compiaciuto, che da lei si è lasciato
tessere la carne, così che la Vergine è
diventata Genitrice di Dio, come
proclama un antichissimo inno, che
da secoli voi cantate. A voi, che
ininterrottamente vi recate da lei,
accorrendo in questa capitale
spirituale del Paese, ella continui a
indicare la via, e vi aiuti a tessere,
nella vita, la trama umile e semplice
del Vangelo.

A Cana come qui a Jasna Góra, Maria
ci offre la sua vicinanza, e ci aiuta a
scoprire ciò che manca alla pienezza
della vita. Ora come allora, lo fa con
premura di Madre, con la presenza e
il buon consiglio, insegnandoci a
evitare decisionismi e mormorazioni
nelle nostre comunità. Quale Madre
di famiglia, ci vuole custodire



insieme, tutti insieme. Il cammino
del vostro popolo ha superato,
nell’unità, tanti momenti duri; la
Madre, forte ai piedi della croce e
perseverante nella preghiera con i
discepoli in attesa dello Spirito Santo,
infonda il desiderio di andare oltre i
torti e le ferite del passato, e di
creare comunione con tutti, senza
mai cedere alla tentazione di isolarsi
e di imporsi.

La Madonna, a Cana, ha mostrato
tanta concretezza: è una Madre che
si prende a cuore i problemi e
interviene, che sa cogliere i momenti
difficili e provvedervi con
discrezione, efficacia e
determinazione. Non è padrona né
protagonista, ma Madre e serva.
Chiediamo la grazia di fare nostra la
sua sensibilità, la sua fantasia nel
servire chi è nel bisogno, la bellezza
di spendere la vita per gli altri, senza
preferenze e distinzioni. Ella, causa
della nostra gioia, che porta la pace



in mezzo all’abbondanza del peccato
e ai subbugli della storia, ci ottenga
la sovrabbondanza dello Spirito, per
essere servi buoni e fedeli.

Per sua intercessione la pienezza del
tempo si rinnovi anche per noi. A
poco serve il passaggio tra il prima e
il dopo Cristo, se rimane una data
negli annali di storia. Che possa
compiersi, per tutti e per ciascuno,
un passaggio interiore, una Pasqua
del cuore verso lo stile divino
incarnato da Maria: operare nella
piccolezza e accompagnare da vicino,
con cuore semplice e aperto.

CERIMONIA DI ACCOGLIENZA DEI
GIOVANI

Parco Jordan a Błonia, Cracovia,
Giovedì, 28 luglio 2016

Cari giovani, buon pomeriggio!

Finalmente ci incontriamo! Grazie
per questa calorosa accoglienza!



Ringrazio il Cardinale Dziwisz, i
Vescovi, i sacerdoti, i religiosi, i
seminaristi e laici e tutti coloro che vi
accompagnano. Grazie a loro che
hanno reso possibile la nostra
presenza qui oggi, che si sono “messi
in gioco” perché potessimo celebrare
la fede. Oggi noi, tutti insieme,
stiamo celebrando la fede!

In questa sua terra natale, vorrei
ringraziare specialmente san
Giovanni Paolo II [grande applauso]-
forte! forte! - che ha sognato e ha
dato impulso a questi incontri. Dal
cielo egli ci accompagna nel vedere
tanti giovani appartenenti a popoli,
culture, lingue così diverse con un
solo motivo: celebrare Gesù che è
vivo in mezzo a noi. Avete capito?
Celebrare Gesù che è vivo in mezzo a
noi! E dire che è Vivo, è voler
rinnovare il nostro desiderio di
seguirlo, il nostro desiderio di vivere
con passione la sequela di Gesù.
Quale occasione migliore per



rinnovare l’amicizia con Gesù che
rafforzare l’amicizia tra voi! Quale
modo migliore per rafforzare la
nostra amicizia con Gesù che
condividerla con gli altri! Quale
modo migliore per sperimentare la
gioia del Vangelo che voler
“contagiare” la Buona Notizia in
tante situazioni dolorose e difficili!

E Gesù è Colui che ci ha convocati a
questa trentunesima Giornata
Mondiale della Gioventù; è Gesù che
ci dice: «Beati i misericordiosi,
perché troveranno misericordia» (Mt
5,7). Beati sono coloro che sanno
perdonare, che sanno avere un cuore
compassionevole, che sanno dare il
meglio agli altri; il meglio, non quello
che avanza: il meglio!

Cari giovani, in questi giorni la
Polonia, questa nobile terra, si veste
a festa; in questi giorni la Polonia
vuole essere il volto sempre giovane
della Misericordia. Da questa terra



con voi e anche uniti a tanti giovani
che oggi non possono essere qui, ma
che ci accompagnano attraverso i
vari mezzi di comunicazione, tutti
insieme faremo di questa giornata
una vera festa giubilare, in questo
Giubileo della Misericordia.

Nei miei anni vissuti da Vescovo ho
imparato una cosa – ne ho imparate
tante, ma una voglio dirla adesso -:
non c’è niente di più bello che
contemplare i desideri, l’impegno, la
passione e l’energia con cui tanti
giovani vivono la vita. Questo è bello!
E da dove viene questa bellezza?
Quando Gesù tocca il cuore di un
giovane, di una giovane, questi sono
capaci di azioni veramente
grandiose. È stimolante, sentirli
condividere i loro sogni, le loro
domande e il loro desiderio di
opporsi a tutti coloro che dicono che
le cose non possono cambiare. Quelli
che io chiamo i “quietisti”: “Nulla si
può cambiare”. No, i giovani hanno



la forza di opporsi a questi! Ma…
alcuni forse non sono sicuri di
questo… Io vi domando, voi
rispondete: le cose si possono
cambiare? [Sì!] Non si sente! [Sì!]
Ecco. E’ un dono del cielo poter
vedere molti di voi che, con i vostri
interrogativi, cercate di fare in modo
che le cose siano diverse. E’ bello, e
mi conforta il cuore, vedervi così
esuberanti. La Chiesa oggi vi guarda
– direi di più: il mondo oggi vi guarda
– e vuole imparare da voi, per
rinnovare la sua fiducia nella
Misericordia del Padre che ha il volto
sempre giovane e non smette di
invitarci a far parte del suo Regno,
che è un Regno di gioia, è un Regno
sempre di felicità, è un Regno che
sempre ci porta avanti, è un Regno
capace di darci la forza di cambiare
le cose. Io ho dimenticato, e vi faccio
la domanda un’altra volta: le cose si
possono cambiare? [Sì!] D’accordo.



Conoscendo la passione che voi
mettete nella missione, oso ripetere:
la misericordia ha sempre il volto
giovane. Perché un cuore
misericordioso ha il coraggio di
lasciare le comodità; un cuore
misericordioso sa andare incontro
agli altri, riesce ad abbracciare tutti.
Un cuore misericordioso sa essere un
rifugio per chi non ha mai avuto una
casa o l’ha perduta, sa creare un
ambiente di casa e di famiglia per chi
ha dovuto emigrare, è capace di
tenerezza e di compassione. Un
cuore misericordioso sa condividere
il pane con chi ha fame, un cuore
misericordioso si apre per ricevere il
profugo e il migrante. Dire
misericordia insieme a voi, è dire
opportunità, è dire domani, è dire
impegno, è dire fiducia, è dire
apertura, ospitalità, compassione, è
dire sogni. Ma voi siete capaci di
sognare? [Sì!] E quando il cuore è
aperto e capace di sognare c’è posto
per la misericordia, c’è posto per



carezzare quelli che soffrono, c’è
posto per mettersi accanto a quelli
che non hanno pace nel cuore o
mancano del necessario per vivere, o
mancano della cosa più bella: la fede.
Misericordia. Diciamo insieme
questa parola: misericordia. Tutti!
[Misericordia!] Un’altra volta!
[Misericordia!] Un’altra volta, perché
il mondo senta! [Misericordia!].

Voglio anche confessarvi un’altra
cosa che ho imparato in questi anni.
Non voglio offendere nessuno, ma mi
addolora incontrare giovani che
sembrano “pensionati” prima del
tempo. Questo mi addolora. Giovani
che sembra che siano andati in
pensione a 23, 24, 25 anni. Questo mi
addolora. Mi preoccupa vedere
giovani che hanno “gettato la
spugna” prima di iniziare la partita.
Che si sono “arresi” senza aver
cominciato a giocare. Mi addolora
vedere giovani che camminano con
la faccia triste, come se la loro vita



non avesse valore. Sono giovani
essenzialmente annoiati... e noiosi,
che annoiano gli altri, e questo mi
addolora. E’ difficile, e nello stesso
tempo ci interpella, vedere giovani
che lasciano la vita alla ricerca della
“vertigine”, o di quella sensazione di
sentirsi vivi per vie oscure che poi
finiscono per "pagare"... e pagare
caro. Pensate a tanti giovani che voi
conoscete, che hanno scelto questa
strada. Fa pensare quando vedi
giovani che perdono gli anni belli
della loro vita e le loro energie
correndo dietro a venditori di false
illusioni – ce ne sono! - (nella mia
terra natale diremmo “venditori di
fumo”) che vi rubano il meglio di voi
stessi. E questo mi addolora. Io sono
sicuro che oggi fra voi non c’è
nessuno di questi, ma voglio dirvi: ce
ne sono di giovani pensionati,
giovani che gettano la spugna prima
della partita, ci sono giovani che
entrano nella vertigine con le false
illusioni e finiscono nel niente.



Per questo, cari amici, ci siamo
riuniti per aiutarci a vicenda, perché
non vogliamo lasciarci rubare il
meglio di noi stessi, non vogliamo
permettere che ci rubino le energie,
che ci rubino la gioia, che ci rubino i
sogni con false illusioni.

Cari amici, vi chiedo: volete per la
vostra vita quella “vertigine”
alienante o volete sentire la forza che
vi faccia sentire vivi e pieni?
Vertigine alienante o forza della
grazia? Cosa volete: vertigine
alienante o forza di pienezza? Cosa
volete? [Forza di pienezza!] Non si
sente bene! [Forza di pienezza!] Per
essere pieni, per avere una vita
rinnovata, c’è una risposta, c’è una
risposta che non si vende, c’è una
risposta che non si compra, una
risposta che non è una cosa, che non
è un oggetto, è una persona, si
chiama Gesù Cristo. Vi domando:
Gesù Cristo si può comprare? [No!]
Gesù Cristo si vende nei negozi? [No!]



Gesù Cristo è un dono, è un regalo
del Padre, il dono del nostro Padre.
Chi è Gesù Cristo? Tutti! Gesù Cristo è
un dono! Tutti! [E’ un dono!]. E’ il
regalo del Padre.

Gesù Cristo è colui che sa dare vera
passione alla vita, Gesù Cristo è colui
che ci porta a non accontentarci di
poco e ci porta a dare il meglio di noi
stessi; è Gesù Cristo che ci interpella,
ci invita e ci aiuta ad alzarci ogni
volta che ci diamo per vinti. È Gesù
Cristo che ci spinge ad alzare lo
sguardo e sognare alto. “Ma padre –
qualcuno può dirmi – è tanto difficile
sognare alto, è tanto difficile salire,
essere sempre in salita. Padre, io
sono debole, io cado, io mi sforzo ma
tante volte vengo giù”. Gli alpini,
quando salgono le montagne,
cantano una canzone molto bella,
che dice così: “Nell’arte di salire,
quello che importa non è non cadere,
ma non rimanere caduto”. Se tu sei
debole, se tu cadi, guarda un po’ in



alto e c’è la mano tesa di Gesù che ti
dice: “Alzati, vieni con me”. “E se lo
faccio un’altra volta?” Anche. “E se lo
faccio un’altra volta?” Anche. Ma
Pietro una volta ha domandato al
Signore: “Signore, quante volte?” –
“Settanta volte sette”. La mano di
Gesù è sempre tesa per rialzarci,
quando noi cadiamo. Avete capito?
[Si!]

Nel Vangelo abbiamo ascoltato che
Gesù, mentre sta andando a
Gerusalemme, si ferma in una casa –
quella di Marta, Maria e Lazzaro –
che lo accoglie. Di passaggio, entra
nella loro casa per stare con loro; le
due donne accolgono colui che sanno
è capace di commuoversi. Le molte
occupazioni ci fanno essere come
Marta: attivi, distratti, sempre di
corsa di qua e di là... ma spesso
siamo anche come Maria: davanti a
un bel paesaggio, o un video che ci
manda un amico nel cellulare, ci
fermiamo a riflettere, in ascolto. In



questi giorni della GMG, Gesù vuole
entrare nella nostra casa: nella tua
casa, nella mia casa, nel cuore di
ognuno di noi; Gesù vedrà le nostre
preoccupazioni, il nostro andare di
corsa, come ha fatto con Marta... e
aspetterà che lo ascoltiamo come
Maria: che, in mezzo a tutte le
faccende, abbiamo il coraggio di
affidarci a Lui. Che siano giorni per
Gesù, dedicati ad ascoltarci, a
riceverlo in quelli con cui condivido
la casa, la strada, il gruppo, la scuola.

E chi accoglie Gesù, impara ad amare
come Gesù. Allora Lui ci chiede se
vogliamo una vita piena. E io nel
nome di Lui vi chiedo: vuoi, volete
voi una vita piena? Comincia da
questo momento a lasciarti
commuovere! Perché la felicità
germoglia e sboccia nella
misericordia: questa è la sua
risposta, questo è il suo invito, la sua
sfida, la sua avventura: la
misericordia. La misericordia ha



sempre un volto giovane; come
quello di Maria di Betania, seduta ai
piedi di Gesù come discepola, che
ama ascoltarlo perché sa che lì c’è la
pace. Come il volto di Maria di
Nazareth, lanciata con il suo “sì”
nell’avventura della misericordia, e
che sarà chiamata beata per tutte le
generazioni, chiamata da tutti noi “la
Madre della Misericordia”.
Invochiamola insieme tutti: Maria
Madre della Misericordia. Tutti:
Maria Madre della Misericordia.

Allora tutti insieme, chiediamo al
Signore – ognuno ripeta nel suo
cuore in silenzio -: Signore, lanciaci
nell’avventura della misericordia!
Lanciaci nell’avventura di costruire
ponti e abbattere muri (siano recinti
o reti); lanciaci nell’avventura di
soccorrere il povero, chi si sente solo
e abbandonato, chi non trova più un
senso per la sua vita. Lanciaci ad
accompagnare coloro che non ti
conoscono e dire loro lentamente e



con tanto rispetto il tuo Nome, il
perché della mia fede. Spingici, come
Maria di Betania, all’ascolto di coloro
che non comprendiamo, di quelli che
vengono da altre culture, altri popoli,
anche di quelli che temiamo perché
crediamo che possono farci del male.
Fa’ che volgiamo il nostro sguardo,
come Maria di Nazareth con
Elisabetta, che volgiamo i nostri
sguardi ai nostri anziani, ai nostri
nonni, per imparare dalla loro
saggezza. Io vi domando: voi parlate
con i vostri nonni? [Sì!] Così, così!
Cercate i vostri nonni, loro hanno la
saggezza della vita e vi diranno cose
che commuoveranno il vostro cuore.

Eccoci, Signore! Mandaci a
condividere il tuo Amore
Misericordioso. Vogliamo accoglierti
in questa Giornata Mondiale della
Gioventù, vogliamo affermare che la
vita è piena quando la si vive a
partire dalla misericordia, e che
questa è la parte migliore, è la parte



più dolce, è la parte che mai ci sarà
tolta. Amen.

VIA CRUCIS CON I GIOVANI

Parco Jordan a Błonia, Cracovia,
Venerdì, 29 luglio 2016

«Ho avuto fame e mi avete dato da
mangiare,

ho avuto sete e mi avete dato da bere,

ero straniero e mi avete accolto,

nudo e mi avete vestito,

malato e mi avete visitato,

ero in carcere e siete venuti a
trovarmi» (Mt 25,35-36).

Queste parole di Gesù vengono
incontro all’interrogativo che più
volte risuona nella nostra mente e
nel nostro cuore: “Dov’è Dio?”. Dov’è
Dio, se nel mondo c’è il male, se ci
sono uomini affamati, assetati,



senzatetto, profughi, rifugiati? Dov’è
Dio, quando persone innocenti
muoiono a causa della violenza, del
terrorismo, delle guerre? Dov’è Dio,
quando malattie spietate rompono
legami di vita e di affetto? O quando i
bambini vengono sfruttati, umiliati, e
anch’essi soffrono a causa di gravi
patologie? Dov’è Dio, di fronte
all’inquietudine dei dubbiosi e degli
afflitti nell’anima? Esistono domande
per le quali non ci sono risposte
umane. Possiamo solo guardare a
Gesù, e domandare a Lui. E la
risposta di Gesù è questa: “Dio è in
loro”, Gesù è in loro, soffre in loro,
profondamente identificato con
ciascuno. Egli è così unito ad essi,
quasi da formare “un solo corpo”.

Gesù stesso ha scelto di identificarsi
in questi nostri fratelli e sorelle
provati dal dolore e dalle angosce,
accettando di percorrere la via
dolorosa verso il calvario. Egli,
morendo in croce, si consegna nelle



mani del Padre e porta su di sé e in
sé, con amore che si dona, le piaghe
fisiche, morali e spirituali
dell’umanità intera. Abbracciando il
legno della croce, Gesù abbraccia la
nudità e la fame, la sete e la
solitudine, il dolore e la morte degli
uomini e delle donne di tutti i tempi.
Questa sera Gesù, e noi insieme a
Lui, abbraccia con speciale amore i
nostri fratelli siriani, fuggiti dalla
guerra. Li salutiamo e li accogliamo
con affetto fraterno e con simpatia.

Ripercorrendo la Via Crucis di Gesù,
abbiamo riscoperto l’importanza di
conformarci a Lui, mediante le 14
opere di misericordia. Esse ci aiutano
ad aprirci alla misericordia di Dio, a
chiedere la grazia di capire che senza
misericordia la persona non può fare
niente, senza la misericordia io, tu,
noi tutti non possiamo fare niente.
Guardiamo anzitutto alle sette opere
di misericordia corporale: dar da
mangiare agli affamati, dar da bere



agli assetati, vestire chi è nudo, dare
alloggio ai pellegrini, visitare gli
ammalati, visitare i carcerati,
seppellire i morti. Gratuitamente
abbiamo ricevuto, gratuitamente
diamo. Siamo chiamati a servire
Gesù crocifisso in ogni persona
emarginata, a toccare la sua carne
benedetta in chi è escluso, ha fame,
ha sete, è nudo, carcerato, ammalato,
disoccupato, perseguitato, profugo,
migrante. Lì troviamo il nostro Dio, lì
tocchiamo il Signore. Ce l’ha detto
Gesù stesso, spiegando quale sarà il
“protocollo” in base al quale saremo
giudicati: ogni volta che avremo fatto
questo al più piccolo dei nostri
fratelli, l’avremo fatto a Lui (cfr Mt
25,31-46).

Alle opere di misericordia corporale
seguono quelle di misericordia
spirituale: consigliare i dubbiosi,
insegnare agli ignoranti, ammonire i
peccatori, consolare gli afflitti,
perdonare le offese, sopportare



pazientemente le persone moleste,
pregare Dio per i vivi e per i morti.
Nell’accoglienza dell’emarginato che
è ferito nel corpo, e nell’accoglienza
del peccatore che è ferito nell’anima,
si gioca la nostra credibilità come
cristiani. Nell’accoglienza
dell’emarginato che è ferito nel
corpo, e nell’accoglienza del
peccatore che è ferito nell’anima, si
gioca la nostra credibilità come
cristiani. Non nelle idee, lì!

Oggi l’umanità ha bisogno di uomini
e di donne, e in modo particolare di
giovani come voi, che non vogliono
vivere la propria vita “a metà”,
giovani pronti a spendere la vita nel
servizio gratuito ai fratelli più poveri
e più deboli, a imitazione di Cristo,
che ha donato tutto sé stesso per la
nostra salvezza. Di fronte al male,
alla sofferenza, al peccato, l’unica
risposta possibile per il discepolo di
Gesù è il dono di sé, anche della vita,
a imitazione di Cristo; è



l’atteggiamento del servizio. Se uno –
che si dice cristiano – non vive per
servire, non serve per vivere. Con la
sua vita rinnega Gesù Cristo.

Questa sera, cari giovani, il Signore vi
rinnova l’invito a diventare
protagonisti nel servizio; vuole fare
di voi una risposta concreta ai
bisogni e alle sofferenze
dell’umanità; vuole che siate un
segno del suo amore misericordioso
per il nostro tempo! Per compiere
questa missione, Egli vi indica la via
dell’impegno personale e del
sacrificio di voi stessi: è la Via della
croce. La Via della croce è la via della
felicità di seguire Cristo fino in
fondo, nelle circostanze spesso
drammatiche del vivere quotidiano;
è la via che non teme insuccessi,
emarginazioni o solitudini, perché
riempie il cuore dell’uomo della
pienezza di Gesù. La Via della croce è
la via della vita e dello stile di Dio,
che Gesù fa percorrere anche



attraverso i sentieri di una società a
volte divisa, ingiusta e corrotta.

La Via della croce non è una
abitudine sadomasochistica; la Via
della croce è l’unica che sconfigge il
peccato, il male e la morte, perché
sfocia nella luce radiosa della
risurrezione di Cristo, aprendo gli
orizzonti della vita nuova e piena. È
la Via della speranza e del futuro. Chi
la percorre con generosità e con fede,
dona speranza al futuro e
all’umanità. Chi la percorre con
generosità e con fede semina
speranza. E io vorrei che voi foste
seminatori di speranza.

Cari giovani, in quel Venerdì Santo
molti discepoli ritornarono tristi alle
loro case, altri preferirono andare
alla casa di campagna per
dimenticare un po’ la croce. Vi
domando - ma rispondete ognuno di
voi in silenzio, nel vostro cuore, nel
proprio cuore - : come volete tornare



questa sera alle vostre case, ai vostri
luoghi di alloggio, alle vostre tende?
Come volete tornare questa sera a
incontrarvi con voi stessi? Il mondo
ci guarda. A ciascuno di voi spetta
rispondere alla sfida di questa
domanda.

SANTA MESSA CON SACERDOTI,
RELIGIOSE, RELIGIOSI,
CONSACRATI E SEMINARISTI
POLACCHI

Santuario di S. Giovanni Paolo II -
Cracovia, Sabato, 30 luglio 2016

Omelia del Santo Padre

VEGLIA DI PREGHIERA CON I
GIOVANI

Campus Misericordiae, Cracovia,
Sabato, 30 luglio 2016

Cari giovani, buona sera!

E’ bello essere qui con voi in questa
Veglia di preghiera.

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2016/documents/papa-francesco_20160730_omelia-polonia-santuario-gpii.html


Alla fine della sua coraggiosa e
commovente testimonianza, Rand ci
ha chiesto qualcosa. Ci ha detto: “Vi
chiedo sinceramente di pregare per il
mio amato Paese”. Una storia segnata
dalla guerra, dal dolore, dalla
perdita, che termina con una
richiesta: quella della preghiera. Che
cosa c’è di meglio che iniziare la
nostra veglia pregando?

Veniamo da diverse parti del mondo,
da continenti, Paesi, lingue, culture,
popoli differenti. Siamo “figli” di
nazioni che forse stanno discutendo
per vari conflitti, o addirittura sono
in guerra. Altri veniamo da Paesi che
possono essere in “pace”, che non
hanno conflitti bellici, dove molte
delle cose dolorose che succedono
nel mondo fanno solo parte delle
notizie e della stampa. Ma siamo
consapevoli di una realtà: per noi,
oggi e qui, provenienti da diverse
parti del mondo, il dolore, la guerra
che vivono tanti giovani, non sono



più una cosa anonima, per noi non
sono più una notizia della stampa,
hanno un nome, un volto, una storia,
una vicinanza. Oggi la guerra in Siria
è il dolore e la sofferenza di tante
persone, di tanti giovani come la
coraggiosa Rand, che sta qui in
mezzo a noi e ci chiede di pregare
per il suo amato Paese.

Ci sono situazioni che possono
risultarci lontane fino a quando, in
qualche modo, le tocchiamo. Ci sono
realtà che non comprendiamo
perché le vediamo solo attraverso
uno schermo (del cellulare o del
computer). Ma quando prendiamo
contatto con la vita, con quelle vite
concrete non più mediatizzate dagli
schermi, allora ci succede qualcosa di
forte: tutti sentiamo l’invito a
coinvolgerci: “Basta città
dimenticate”, come dice Rand; mai
più deve succedere che dei fratelli
siano “circondati da morte e da
uccisioni” sentendo che nessuno li



aiuterà. Cari amici, vi invito a
pregare insieme a motivo della
sofferenza di tante vittime della
guerra, di questa guerra che c’è oggi
nel mondo, affinché una volta per
tutte possiamo capire che niente
giustifica il sangue di un fratello, che
niente è più prezioso della persona
che abbiamo accanto. E in questa
richiesta di preghiera voglio
ringraziare anche voi, Natalia e
Miguel, perché anche voi avete
condiviso con noi le vostre battaglie,
le vostre guerre interiori. Ci avete
presentato le vostre lotte, e come
avete fatto per superarle. Voi siete
segno vivo di quello che la
misericordia vuole fare in noi.

Noi adesso non ci metteremo a
gridare contro qualcuno, non ci
metteremo a litigare, non vogliamo
distruggere, non vogliamo insultare.
Noi non vogliamo vincere l’odio con
più odio, vincere la violenza con più
violenza, vincere il terrore con più



terrore. E la nostra risposta a questo
mondo in guerra ha un nome: si
chiama fraternità, si chiama
fratellanza, si chiama comunione, si
chiama famiglia. Festeggiamo il fatto
che veniamo da culture diverse e ci
uniamo per pregare. La nostra
migliore parola, il nostro miglior
discorso sia unirci in preghiera.
Facciamo un momento di silenzio e
preghiamo; mettiamo davanti a Dio
le testimonianze di questi amici,
identifichiamoci con quelli per i
quali “la famiglia è un concetto
inesistente, la casa solo un posto
dove dormire e mangiare”, o con
quelli che vivono nella paura di
credere che i loro errori e peccati li
abbiano tagliati fuori
definitivamente. Mettiamo alla
presenza del nostro Dio anche le
vostre “guerre”, le nostre “guerre”, le
lotte che ciascuno porta con sé, nel
proprio cuore. E per questo, per
essere in famiglia, in fratellanza, tutti
insieme, vi invito ad alzarvi, a



prendervi per mano e a pregare in
silenzio. Tutti.

(SILENZIO)

Mentre pregavamo mi veniva in
mente l’immagine degli Apostoli nel
giorno di Pentecoste. Una scena che
ci può aiutare a comprendere tutto
ciò che Dio sogna di realizzare nella
nostra vita, in noi e con noi. Quel
giorno i discepoli stavano chiusi
dentro per la paura. Si sentivano
minacciati da un ambiente che li
perseguitava, che li costringeva a
stare in una piccola abitazione
obbligandoli a rimanere fermi e
paralizzati. Il timore si era
impadronito di loro. In quel contesto,
accadde qualcosa di spettacolare,
qualcosa di grandioso. Venne lo
Spirito Santo e delle lingue come di
fuoco si posarono su ciascuno di essi,
spingendoli a un’avventura che mai
avrebbero sognato. La cosa cambia
completamente!



Abbiamo ascoltato tre testimonianze;
abbiamo toccato, con i nostri cuori, le
loro storie, le loro vite. Abbiamo
visto come loro, al pari dei discepoli,
hanno vissuto momenti simili, hanno
passato momenti in cui sono stati
pieni di paura, in cui sembrava che
tutto crollasse. La paura e l’angoscia
che nascono dal sapere che uscendo
di casa uno può non rivedere più i
suoi cari, la paura di non sentirsi
apprezzato e amato, la paura di non
avere altre opportunità. Loro hanno
condiviso con noi la stessa
esperienza che fecero i discepoli,
hanno sperimentato la paura che
porta in un unico posto. Dove ci
porta, la paura? Alla chiusura. E
quando la paura si rintana nella
chiusura, va sempre in compagnia di
sua “sorella gemella”, la paralisi;
sentirci paralizzati. Sentire che in
questo mondo, nelle nostre città,
nelle nostre comunità, non c’è più
spazio per crescere, per sognare, per
creare, per guardare orizzonti, in



definitiva per vivere, è uno dei mali
peggiori che ci possono capitare nella
vita, e specialmente nella giovinezza.
La paralisi ci fa perdere il gusto di
godere dell’incontro, dell’amicizia, il
gusto di sognare insieme, di
camminare con gli altri. Ci allontana
dagli altri, ci impedisce di stringere
la mano, come abbiamo visto [nella
coreografia], tutti chiusi in quelle
piccole stanzette di vetro.

Ma nella vita c’è un’altra paralisi
ancora più pericolosa e spesso
difficile da identificare, e che ci costa
molto riconoscere. Mi piace
chiamarla la paralisi che nasce
quando si confonde la FELICITÀ con
un DIVANO / KANAPA! Sì, credere
che per essere felici abbiamo bisogno
di un buon divano. Un divano che ci
aiuti a stare comodi, tranquilli, ben
sicuri. Un divano, come quelli che ci
sono adesso, moderni, con massaggi
per dormire inclusi, che ci
garantiscano ore di tranquillità per



trasferirci nel mondo dei videogiochi
e passare ore di fronte al computer.
Un divano contro ogni tipo di dolore
e timore. Un divano che ci faccia
stare chiusi in casa senza affaticarci
né preoccuparci. La “divano-
felicità” / “kanapa-szczęście” è
probabilmente la paralisi silenziosa
che ci può rovinare di più, che può
rovinare di più la gioventù. “E
perché succede questo, Padre?”.
Perché a poco a poco, senza
rendercene conto, ci troviamo
addormentati, ci troviamo
imbambolati e intontiti. L’altro ieri,
parlavo dei giovani che vanno in
pensione a 20 anni; oggi parlo dei
giovani addormentati, imbambolati,
intontiti, mentre altri – forse i più
vivi, ma non i più buoni – decidono il
futuro per noi. Sicuramente, per
molti è più facile e vantaggioso avere
dei giovani imbambolati e intontiti
che confondono la felicità con un
divano; per molti questo risulta più
conveniente che avere giovani svegli,



desiderosi di rispondere, di
rispondere al sogno di Dio e a tutte le
aspirazioni del cuore. Voi, vi
domando, domando a voi: volete
essere giovani addormentati,
imbambolati, intontiti? [No!] Volete
che altri decidano il futuro per voi?
[No!] Volete essere liberi? [Sì!] Volete
essere svegli? [Sì!] Volete lottare per
il vostro futuro? [Sì!] Non siete
troppo convinti… Volete lottare per il
vostro futuro? [Sì!]

Ma la verità è un’altra: cari giovani,
non siamo venuti al mondo per
“vegetare”, per passarcela
comodamente, per fare della vita un
divano che ci addormenti; al
contrario, siamo venuti per un’altra
cosa, per lasciare un’impronta. E’
molto triste passare nella vita senza
lasciare un’impronta. Ma quando
scegliamo la comodità, confondendo
felicità con consumare, allora il
prezzo che paghiamo è molto ma
molto caro: perdiamo la libertà. Non



siamo liberi di lasciare un’impronta.
Perdiamo la libertà. Questo è il
prezzo. E c’è tanta gente che vuole
che i giovani non siano liberi; c’è
tanta gente che non vi vuole bene,
che vi vuole intontiti, imbambolati,
addormentati, ma mai liberi. No,
questo no! Dobbiamo difendere la
nostra libertà!

Proprio qui c’è una grande paralisi,
quando cominciamo a pensare che
felicità è sinonimo di comodità, che
essere felice è camminare nella vita
addormentato o narcotizzato, che
l’unico modo di essere felice è stare
come intontito. E’ certo che la droga
fa male, ma ci sono molte altre
droghe socialmente accettate che
finiscono per renderci molto o
comunque più schiavi. Le une e le
altre ci spogliano del nostro bene più
grande: la libertà. Ci spogliano della
libertà.



Amici, Gesù è il Signore del rischio, è
il Signore del sempre “oltre”. Gesù
non è il Signore del confort, della
sicurezza e della comodità. Per
seguire Gesù, bisogna avere una dose
di coraggio, bisogna decidersi a
cambiare il divano con un paio di
scarpe che ti aiutino a camminare su
strade mai sognate e nemmeno
pensate, su strade che possono aprire
nuovi orizzonti, capaci di contagiare
gioia, quella gioia che nasce
dall’amore di Dio, la gioia che lascia
nel tuo cuore ogni gesto, ogni
atteggiamento di misericordia.
Andare per le strade seguendo la
“pazzia” del nostro Dio che ci insegna
a incontrarlo nell’affamato,
nell’assetato, nel nudo, nel malato,
nell’amico che è finito male, nel
detenuto, nel profugo e nel migrante,
nel vicino che è solo. Andare per le
strade del nostro Dio che ci invita ad
essere attori politici, persone che
pensano, animatori sociali. Che ci
stimola a pensare un’economia più



solidale di questa. In tutti gli ambiti
in cui vi trovate, l’amore di Dio ci
invita a portare la Buona Notizia,
facendo della propria vita un dono a
Lui e agli altri. E questo significa
essere coraggiosi, questo significa
essere liberi!

Potrete dirmi: Padre, ma questo non
è per tutti, è solo per alcuni eletti! Sì,
è vero, e questi eletti sono tutti quelli
che sono disposti a condividere la
loro vita con gli altri. Allo stesso
modo in cui lo Spirito Santo
trasformò il cuore dei discepoli nel
giorno di Pentecoste – erano
paralizzati – lo ha fatto anche con i
nostri amici che hanno condiviso le
loro testimonianze. Uso le tue parole,
Miguel: tu ci dicevi che il giorno in
cui nella “Facenda” ti hanno affidato
la responsabilità di aiutare per il
migliore funzionamento della casa,
allora hai cominciato a capire che
Dio chiedeva qualcosa da te. Così è
cominciata la trasformazione.



Questo è il segreto, cari amici, che
tutti siamo chiamati a sperimentare.
Dio aspetta qualcosa da te. Avete
capito? Dio aspetta qualcosa da te,
Dio vuole qualcosa da te, Dio aspetta
te. Dio viene a rompere le nostre
chiusure, viene ad aprire le porte
delle nostre vite, delle nostre visioni,
dei nostri sguardi. Dio viene ad
aprire tutto ciò che ti chiude. Ti sta
invitando a sognare, vuole farti
vedere che il mondo con te può
essere diverso. E’ così: se tu non ci
metti il meglio di te, il mondo non
sarà diverso. E’ una sfida.

Il tempo che oggi stiamo vivendo non
ha bisogno di giovani-divano / młodzi
kanapowi, ma di giovani con le
scarpe, meglio ancora, con gli
scarponcini calzati. Questo tempo
accetta solo giocatori titolari in
campo, non c’è posto per riserve. Il
mondo di oggi vi chiede di essere
protagonisti della storia perché la
vita è bella sempre che vogliamo



viverla, sempre che vogliamo
lasciare un’impronta. La storia oggi
ci chiede di difendere la nostra
dignità e non lasciare che siano altri
a decidere il nostro futuro. No! Noi
dobbiamo decidere il nostro futuro,
voi il vostro futuro! Il Signore, come
a Pentecoste, vuole realizzare uno
dei più grandi miracoli che possiamo
sperimentare: far sì che le tue mani,
le mie mani, le nostre mani si
trasformino in segni di
riconciliazione, di comunione, di
creazione. Egli vuole le tue mani per
continuare a costruire il mondo di
oggi. Vuole costruirlo con te. E tu,
cosa rispondi? Cosa rispondi, tu? Sì o
no? [Sì!]

Mi dirai: Padre, ma io sono molto
limitato, sono peccatore, cosa posso
fare? Quando il Signore ci chiama
non pensa a ciò che siamo, a ciò che
eravamo, a ciò che abbiamo fatto o
smesso di fare. Al contrario: nel
momento in cui ci chiama, Egli sta



guardando tutto quello che
potremmo fare, tutto l’amore che
siamo capaci di contagiare. Lui
scommette sempre sul futuro, sul
domani. Gesù ti proietta
all’orizzonte, mai al museo.

Per questo, amici, oggi Gesù ti invita,
ti chiama a lasciare la tua impronta
nella vita, un’impronta che segni la
storia, che segni la tua storia e la
storia di tanti.

La vita di oggi ci dice che è molto
facile fissare l’attenzione su quello
che ci divide, su quello che ci separa.
Vorrebbero farci credere che
chiuderci è il miglior modo di
proteggerci da ciò che ci fa male.
Oggi noi adulti – noi, adulti! –
abbiamo bisogno di voi, per
insegnarci – come adesso fate voi,
oggi – a convivere nella diversità, nel
dialogo, nel condividere la
multiculturalità non come una
minaccia ma come un’opportunità. E



voi siete un’opportunità per il futuro.
Abbiate il coraggio di insegnarci,
abbiate il coraggio di insegnare a noi
che è più facile costruire ponti che
innalzare muri! Abbiamo bisogno di
imparare questo. E tutti insieme
chiediamo che esigiate da noi di
percorrere le strade della fraternità.
Che siate voi i nostri accusatori, se
noi scegliamo la via dei muri, la via
dell’inimicizia, la via della guerra.
Costruire ponti: sapete qual è il
primo ponte da costruire? Un ponte
che possiamo realizzare qui e ora:
stringerci la mano, darci la mano.
Forza, fatelo adesso. Fate questo
ponte umano, datevi la mano, tutti
voi: è il ponte primordiale, è il ponte
umano, è il primo, è il modello.
Sempre c’è il rischio – l’ho detto
l’altro giorno – di rimanere con la
mano tesa, ma nella vita bisogna
rischiare, chi non rischia non vince.
Con questo ponte, andiamo avanti.
Qui, questo ponte primordiale:
stringetevi la mano. Grazie. E’ il



grande ponte fraterno, e possano
imparare a farlo i grandi di questo
mondo!… ma non per la fotografia -
quando si danno la mano e pensano
un’altra cosa -, bensì per continuare
a costruire ponti sempre più grandi.
Che questo ponte umano sia seme di
tanti altri; sarà un’impronta.

Oggi Gesù, che è la via, chiama te, te,
te [indica ciascuno] a lasciare la tua
impronta nella storia. Lui, che è la
vita, ti invita a lasciare un’impronta
che riempia di vita la tua storia e
quella di tanti altri. Lui, che è la
verità, ti invita a lasciare le strade
della separazione, della divisione, del
non-senso. Ci stai? [Sì!] Ci stai? [Sì!]
Cosa rispondono adesso - voglio
vedere - le tue mani e i tuoi piedi al
Signore, che è via, verità e vita? Ci
stai? [Sì!] Il Signore benedica i vostri
sogni. Grazie!

SANTA MESSA PER LA GIORNATA
MONDIALE DELLA GIOVENTÙ



Campus Misericordiae - Cracovia,
Domenica, 31 luglio 2016

Cari giovani, siete venuti a Cracovia
per incontrare Gesù. E il Vangelo oggi
ci parla proprio dell’incontro tra
Gesù e un uomo, Zaccheo, a Gerico
(cfr Lc 19,1-10). Lì Gesù non si limita
a predicare, o a salutare qualcuno,
ma vuole – dice l’Evangelista –
attraversare la città (cfr v. 1). Gesù
desidera, in altre parole, avvicinarsi
alla vita di ciascuno, percorrere il
nostro cammino fino in fondo,
perché la sua vita e la nostra vita si
incontrino davvero.

Avviene così l’incontro più
sorprendente, quello con Zaccheo, il
capo dei “pubblicani”, cioè degli
esattori delle tasse. Dunque Zaccheo
era un ricco collaboratore degli
odiati occupanti romani; era uno
sfruttatore del suo popolo, uno che,
per la sua cattiva fama, non poteva
nemmeno avvicinarsi al Maestro. Ma



l’incontro con Gesù gli cambia la vita,
come è stato e ogni giorno può essere
per ciascuno di noi. Zaccheo, però, ha
dovuto affrontare alcuni ostacoli per
incontrare Gesù. Non è stato facile,
per lui, ha dovuto affrontare alcuni
ostacoli, almeno tre, che possono dire
qualcosa anche a noi.

Il primo è la bassa statura: Zaccheo
non riusciva a vedere il Maestro
perché era piccolo. Anche oggi
possiamo correre il rischio di stare a
distanza da Gesù perché non ci
sentiamo all’altezza, perché abbiamo
una bassa considerazione di noi
stessi. Questa è una grande
tentazione, che non riguarda solo
l’autostima, ma tocca anche la fede.
Perché la fede ci dice che noi siamo
«figli di Dio, e lo siamo realmente» (1
Gv 3,1): siamo stati creati a sua
immagine; Gesù ha fatto sua la
nostra umanità e il suo cuore non si
staccherà mai da noi; lo Spirito Santo
desidera abitare in noi; siamo



chiamati alla gioia eterna con Dio!
Questa è la nostra “statura”, questa è
la nostra identità spirituale: siamo i
figli amati di Dio, sempre. Capite
allora che non accettarsi, vivere
scontenti e pensare in negativo
significa non riconoscere la nostra
identità più vera: è come girarsi
dall’altra parte mentre Dio vuole
posare il suo sguardo su di me, è
voler spegnere il sogno che Egli nutre
per me. Dio ci ama così come siamo,
e nessun peccato, difetto o sbaglio gli
farà cambiare idea. Per Gesù – ce lo
mostra il Vangelo – nessuno è
inferiore e distante, nessuno
insignificante, ma tutti siamo
prediletti e importanti: tu sei
importante! E Dio conta su di te per
quello che sei, non per ciò che hai: ai
suoi occhi non vale proprio nulla il
vestito che porti o il cellulare che usi;
non gli importa se sei alla moda, gli
importi tu, così come sei. Ai suoi
occhi vali e il tuo valore è
inestimabile.



Quando nella vita ci capita di
puntare in basso anziché in alto, può
aiutarci questa grande verità: Dio è
fedele nell’amarci, persino ostinato.
Ci aiuterà pensare che ci ama più di
quanto noi amiamo noi stessi, che
crede in noi più di quanto noi
crediamo in noi stessi, che “fa
sempre il tifo” per noi come il più
irriducibile dei tifosi. Sempre ci
attende con speranza, anche quando
ci rinchiudiamo nelle nostre
tristezze, rimuginando
continuamente sui torti ricevuti e sul
passato. Ma affezionarci alla
tristezza non è degno della nostra
statura spirituale! E’ anzi un virus
che infetta e blocca tutto, che chiude
ogni porta, che impedisce di
riavviare la vita, di ricominciare. Dio,
invece, è ostinatamente speranzoso:
crede sempre che possiamo rialzarci
e non si rassegna a vederci spenti e
senza gioia. E’ triste vedere un
giovane senza gioia. Perché siamo
sempre i suoi figli amati.



Ricordiamoci di questo all’inizio di
ogni giornata. Ci farà bene ogni
mattina dirlo nella preghiera:
“Signore, ti ringrazio perché mi ami;
sono sicuro che tu mi ami; fammi
innamorare della mia vita”. Non dei
miei difetti, che vanno corretti, ma
della vita, che è un grande dono: è il
tempo per amare ed essere amati.

Zaccheo aveva un secondo ostacolo
sulla via dell’incontro con Gesù: la
vergogna paralizzante. Su questo
abbiamo detto qualcosa ieri sera.
Possiamo immaginare che cosa sia
successo nel cuore di Zaccheo prima
di salire su quel sicomoro, ci sarà
stata una bella lotta: da una parte
una curiosità buona, quella di
conoscere Gesù; dall’altra il rischio di
una tremenda figuraccia. Zaccheo
era un personaggio pubblico; sapeva
che, provando a salire sull’albero,
sarebbe diventato ridicolo agli occhi
di tutti, lui, un capo, un uomo di
potere, ma tanto odiato. Ma ha



superato la vergogna, perché
l’attrattiva di Gesù era più forte.
Avrete sperimentato che cosa
succede quando una persona diventa
tanto attraente da innamorarsene:
allora può capitare di fare volentieri
cose che non si sarebbero mai fatte.
Qualcosa di simile accadde nel cuore
di Zaccheo, quando sentì che Gesù
era talmente importante che avrebbe
fatto qualunque cosa per Lui, perché
Lui era l’unico che poteva tirarlo
fuori dalle sabbie mobili del peccato
e della scontentezza. E così la
vergogna che paralizza non ha avuto
la meglio: Zaccheo – dice il Vangelo –
«corse avanti», «salì» e poi, quando
Gesù lo chiamò, «scese in fretta» (vv.
4.6). Ha rischiato, si è messo in gioco.
Questo è anche per noi il segreto
della gioia: non spegnere la curiosità
bella, ma mettersi in gioco, perché la
vita non va chiusa in un cassetto.
Davanti a Gesù non si può rimanere
seduti in attesa con le braccia
conserte; a Lui, che ci dona la vita,



non si può rispondere con un
pensiero o con un semplice
“messaggino”!

Cari giovani, non vergognatevi di
portargli tutto, specialmente le
debolezze, le fatiche e i peccati nella
Confessione: Lui saprà sorprendervi
con il suo perdono e la sua pace. Non
abbiate paura di dirgli “sì” con tutto
lo slancio del cuore, di rispondergli
generosamente, di seguirlo! Non
lasciatevi anestetizzare l’anima, ma
puntate al traguardo dell’amore
bello, che richiede anche la rinuncia,
e un “no” forte al doping del successo
ad ogni costo e alla droga del pensare
solo a sé e ai propri comodi.

Dopo la bassa statura, dopo vergogna
paralizzante, c’è un terzo ostacolo
che Zaccheo ha dovuto affrontare,
non più dentro di sé, ma attorno a sé.
È la folla mormorante, che prima lo
ha bloccato e poi lo ha criticato: Gesù
non doveva entrare in casa sua, in



casa di un peccatore! Quanto è
difficile accogliere davvero Gesù,
quanto è duro accettare un «Dio,
ricco di misericordia» (Ef 2,4).
Potranno ostacolarvi, cercando di
farvi credere che Dio è distante,
rigido e poco sensibile, buono con i
buoni e cattivo con i cattivi. Invece il
nostro Padre «fa sorgere il suo sole
sui cattivi e sui buoni» (Mt 5,45) e ci
invita al coraggio vero: essere più
forti del male amando tutti, persino i
nemici. Potranno ridere di voi,
perché credete nella forza mite e
umile della misericordia. Non
abbiate timore, ma pensate alle
parole di questi giorni: «Beati i
misericordiosi, perché troveranno
misericordia» (Mt 5,7). Potranno
giudicarvi dei sognatori, perché
credete in una nuova umanità, che
non accetta l’odio tra i popoli, non
vede i confini dei Paesi come delle
barriere e custodisce le proprie
tradizioni senza egoismi e
risentimenti. Non scoraggiatevi: col



vostro sorriso e con le vostre braccia
aperte voi predicate speranza e siete
una benedizione per l’unica famiglia
umana, che qui così bene
rappresentate!

La folla, quel giorno, ha giudicato
Zaccheo, lo ha guardato dall’alto in
basso; Gesù, invece, ha fatto il
contrario: ha alzato lo sguardo verso
di lui (v. 5). Lo sguardo di Gesù va
oltre i difetti e vede la persona; non
si ferma al male del passato, ma
intravede il bene nel futuro; non si
rassegna di fronte alle chiusure, ma
ricerca la via dell’unità e della
comunione; in mezzo a tutti, non si
ferma alle apparenze, ma guarda al
cuore. Gesù guarda il nostro cuore, il
tuo cuore, il mio cuore. Con questo
sguardo di Gesù, voi potete far
crescere un’altra umanità, senza
aspettare che vi dicano “bravi”, ma
cercando il bene per sé stesso,
contenti di conservare il cuore pulito
e di lottare pacificamente per



l’onestà e la giustizia. Non fermatevi
alla superficie delle cose e diffidate
delle liturgie mondane dell’apparire,
dal maquillage dell’anima per
sembrare migliori. Invece, installate
bene la connessione più stabile,
quella di un cuore che vede e
trasmette il bene senza stancarsi. E
quella gioia che gratuitamente avete
ricevuto da Dio, per favore,
gratuitamente donatela (cfr Mt 10,8),
perché tanti la attendono! E la
attendono da voi.

Ascoltiamo, infine, le parole di Gesù
a Zaccheo, che sembrano dette
apposta per noi oggi, per ognuno di
noi: «Scendi subito, perché oggi devo
fermarmi a casa tua» (v. 5). “Scendi
subito, perché oggi devo fermarmi
con te. Aprimi la porta del tuo
cuore”. Gesù ti rivolge lo stesso
invito: “Oggi devo fermarmi a casa
tua”. La GMG, potremmo dire,
comincia oggi e continua domani, a
casa, perché è lì che Gesù vuole



incontrarti d’ora in poi. Il Signore
non vuole restare soltanto in questa
bella città o nei ricordi cari, ma
desidera venire a casa tua, abitare la
tua vita di ogni giorno: lo studio e i
primi anni di lavoro, le amicizie e gli
affetti, i progetti e i sogni. Quanto gli
piace che nella preghiera tutto
questo sia portato a Lui! Quanto
spera che tra tutti i contatti e le chat
di ogni giorno ci sia al primo posto il
filo d’oro della preghiera! Quanto
desidera che la sua Parola parli ad
ogni tua giornata, che il suo Vangelo
diventi tuo, e che sia il tuo
“navigatore” sulle strade della vita!

Mentre ti chiede di venire a casa tua,
Gesù, come ha fatto con Zaccheo, ti
chiama per nome. Tutti noi, Gesù
chiama per nome. Il tuo nome è
prezioso per Lui. Il nome di Zaccheo
evocava, nella lingua del tempo, il
ricordo di Dio. Fidatevi del ricordo di
Dio: la sua memoria non è un “disco
rigido” che registra e archivia tutti i



nostri dati, la sua memoria è un
cuore tenero di compassione, che
gioisce nel cancellare
definitivamente ogni nostra traccia
di male. Proviamo anche noi, ora, a
imitare la memoria fedele di Dio e a
custodire il bene che abbiamo
ricevuto in questi giorni. In silenzio
facciamo memoria di questo
incontro, custodiamo il ricordo della
presenza di Dio e della sua Parola,
ravviviamo in noi la voce di Gesù che
ci chiama per nome. Così preghiamo
in silenzio, facendo memoria,
ringraziando il Signore che qui ci ha
voluti e incontrati.

ANGELUS

Cari fratelli e sorelle,

al termine di questa Celebrazione,
desidero unirmi a tutti voi nel
rendere grazie a Dio, Padre di
infinita misericordia, perché ci ha
concesso di vivere questa Giornata
Mondiale della Gioventù. Ringrazio il



Cardinale Dziwisz e il Cardinale
Ryłko, - instancabili lavoratori per
questa giornata - e anche per le
preghiere che hanno fatto e con le
quali hanno preparato questo
evento; e ringrazio tutti coloro che
hanno collaborato per la sua buona
riuscita. Un immenso “grazie” va a
voi, cari giovani! Avete riempito
Cracovia con l’entusiasmo contagioso
della vostra fede. San Giovanni Paolo
II ha gioito dal Cielo, e vi aiuterà a
portare dappertutto la gioia del
Vangelo.

In questi giorni abbiamo
sperimentato la bellezza della
fraternità universale in Cristo, centro
e speranza della nostra vita.
Abbiamo ascoltato la sua voce, la
voce del Buon Pastore, vivo in mezzo
a noi. Egli ha parlato al cuore di
ciascuno di voi: vi ha rinnovati con il
suo amore, vi ha fatto sentire la luce
del suo perdono, la forza della sua
grazia. Vi ha fatto sperimentare la



realtà della preghiera. E’ stata una
“ossigenazione” spirituale perché
possiate vivere e camminare nella
misericordia una volta ritornati ai
vostri Paesi e alle vostre comunità.

Qui accanto all’altare c’è l’immagine
della Vergine Maria venerata da san
Giovanni Paolo II nel Santuario di
Calvaria. Lei, la nostra Madre, ci
insegna in che modo l’esperienza
vissuta qui in Polonia può essere
feconda; ci dice di fare come lei: non
disperdere il dono ricevuto, ma
custodirlo nel cuore, perché germogli
e porti frutto, con l’azione dello
Spirito Santo. In questo modo
ognuno di voi, con i suoi limiti e le
sue fragilità, potrà essere testimone
di Cristo là dove vive, in famiglia, in
parrocchia, nelle associazioni e nei
gruppi, negli ambienti di studio, di
lavoro, di servizio, di svago,
dovunque la Provvidenza vi guiderà
nel vostro cammino.



La Provvidenza di Dio sempre ci
precede. Pensate che ha già deciso
quale sarà la prossima tappa di
questo grande pellegrinaggio iniziato
nel 1985 da san Giovanni Paolo II! E
perciò vi annuncio con gioia che la
prossima Giornata Mondiale della
Gioventù – dopo le due a livello
diocesano – sarà nel 2019 a Panamá!

Invito i vescovi del Panamá ad
avvicinarsi, per dare con me la
benedizione.

Con l’intercessione di Maria,
invochiamo lo Spirito Santo perché
illumini e sostenga il cammino dei
giovani nella Chiesa e nel mondo,
perché siate discepoli e testimoni
della Misericordia di Dio.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

https://opusdei.org/it-it/article/il-papa-in-polonia-per-la-gmg/


opusdei.org/it-it/article/il-papa-in-
polonia-per-la-gmg/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/il-papa-in-polonia-per-la-gmg/
https://opusdei.org/it-it/article/il-papa-in-polonia-per-la-gmg/

	Il Papa in Polonia per la GMG

