
opusdei.org

Per me, vivere è
Cristo (V): Il motivo
più soprannaturale

La legge “amare Dio sopra tutte
le cose e il prossimo come se
stesso” non è un precetto
qualsiasi. L’amore non si può
pretendere, e Dio ci invita a
partecipare di Lui soltanto dopo
aver mostrato all’uomo il suo
infinito affetto e le sue cure.

19/10/2018

Il motivo più soprannaturale



La legge “amare Dio sopra tutte le
cose e il prossimo come se stesso”
non è un precetto qualsiasi. L’amore
non si può pretendere, e Dio ci invita
a partecipare di Lui soltanto dopo
aver mostrato all’uomo il suo infinito
affetto e le sue cure.

All’inizio della sua predicazione nella
sinagoga di Nazaret, il Signore legge
ai presenti un passo di Isaia: «Lo
Spirito del Signore è sopra di me; per
questo mi ha consacrato con
l’unzione, e mi ha mandato per
annunziare ai poveri un lieto
messaggio, per proclamare ai
prigionieri la liberazione e ai ciechi
la vista; per rimettere in libertà gli
oppressi, e predicare un anno di
grazia del Signore» (Lc 4, 18-19; Is61,
1-2). Dopo aver arrotolato il libro
dichiara: «Oggi si è adempiuta questa
Scrittura che voi avete udito con i
vostri orecchi» (Lc 4, 21).



In questo modo Gesù si presenta
come liberatore. Anzitutto da tutto
ciò che reprime la libertà interiore:
la cecità dell’ignoranza, la schiavitù
del peccato, l’oppressione del
diavolo. Per la verità non sono rare
nella sua predicazione le allusioni
alla libertà e alla liberazione per
coloro che lo seguono: «Se rimanete
fedeli alla mia parola, sarete davvero
miei discepoli; conoscerete la verità e
la verità vi farà liberi» (Gv 8, 31).

I primi cristiani avevano una
profonda e gioiosa consapevolezza
della libertà. Gesù era per loro il
Salvatore. Non li aveva liberati da un
giogo per imporne un altro diverso,
ma aveva spezzato tutti i legami che
impedivano loro di condurre una
vita piena. Una pienezza che ora
appariva possibile si rivela nella
gioia che sprizzava dalle loro vite.
«State sempre lieti – esorta Paolo –,
pregate incessantemente, in ogni
cosa rendete grazie; questa infatti è



la volontà di Dio in Cristo Gesù verso
di voi» (1 Ts 5, 16-18).

In principio Dio crea l’uomo come
signore del creato: «il sommo
Artefice fabbricò la nostra natura
come una sorta di strumento atto
all’esercizio della regalità; e perché
l’uomo fosse completamente idoneo
a ciò, lo dotò non solo di eccellenze in
quanto all’anima, ma nella stessa
figura del corpo. Ed è così che
l’anima mette in evidenza la sua
eccelsa dignità regale [...] con il fatto
di non riconoscere nessuno per
signore e fare tutto per proprio
arbitrio. Ella, per sua propria
volontà, come padrona di sé, governa
se stessa. E di chi altro, se non del re,
è proprio simile attributo?»[1].

Col peccato l’uomo si vede ridotto
alla schiavitù, ma Dio lo risolleva con
la speranza di una salvezza futura
(cf. Gn 3, 15). Questo desiderio di
redimerci si manifesta, per esempio,



quando libera il suo popolo dalla
schiavitù dell’Egitto e gli promette
una terra, che dovrà conquistare, ma
che sarà anzitutto la terra promessa:
un dono di Dio dove potrà rendergli
culto con libertà. «Io sono il Signore,
tuo Dio, che ti ho fatto uscire dal
paese d’Egitto, dalla condizione di
schiavitù» (Es 20, 2). Poi aggiunge:
«Non avrai altri dei di fronte a
me» (Es 20, 3). È proprio così che Dio
presenta al suo popolo i
comandamenti del decalogo, come le
condizioni per essere veramente
libero e non ricadere nuovamente
nella schiavitù. Dio non cerca di
imporsi come un tiranno, ma mette il
suo popolo in condizione di
accettarlo liberamente come Signore.

Questa scommessa di Dio per la
libertà si comprende se il primo
comandamento, dal quale, secondo
Gesù, dipendono la legge e profeti (cf.
Mt 22, 40), non è altro che l’amore:
amare Dio sopra tutte le cose e il



prossimo come se stesso (cf. Mt 22,
37-39). Questo, infatti, non è un
precetto qualsiasi. Altre cose si
possono comandare e imporre
mediante la forza e la violenza; ma
l’amore non si può semplicemente
pretendere. Dio lo chiede, come un
amante, soltanto dopo aver
manifestato l’amore che nutre verso
il suo popolo, soltanto dopo aver
mostrato in diversi modi il suo
affetto e la sua cura. Il fatto è che
l’amore autentico si può certamente
desiderare, ma bisogna
guadagnarselo, perché può essere
frutto soltanto della libertà. E per
scoprire e lasciarsi conquistare da
questo Amore, è imprescindibile
«stimolare la libertà interiore, che
porta a fare le cose per amore»[2].

Il senso della libertà

Proprio perché possiamo amarlo
veramente, Dio ci ha creati liberi. È
così che egli ci guarda e si compiace



in noi. Facciamo fatica a capirlo
perché noi esseri umani non
sappiamo creare esseri liberi. Al
massimo produciamo robot, che
fanno quello per cui li abbiamo
progettati, o cerchiamo di imitare la
libertà creando dispositivi che
funzionano a caso; comunque siamo
incapaci di suscitare alcunché in
grado di decidere da sé. Tuttavia,
questo è ciò che fa Dio con noi nel
crearci e nel redimerci dal peccato
che limitava la nostra libertà.

Essere libero non è, prima di tutto,
non essere costretto o condizionato
da qualcosa di esterno, ma essere
capace di supportare le nostre azioni
e le nostre risposte. Perciò la libertà
richiede la responsabilità. Essere
libero significa essere capace di
rispondere e, pertanto, stabilire un
dialogo pieno e reale con altre
persone, e anzitutto con il nostro
creatore.



La libertà, dunque, non è qualcosa di
aggiunto, una caratteristica della
quale potremmo fare a meno
continuando a essere noi stessi. La
libertà che Dio vuole per noi è
autentica e altrettanto profonda
come il nostro essere. Riconoscerlo è
un gran passo avanti dell’essere
umano: «La passione per la libertà,
cui aspirano persone e popoli, è un
segno positivo del nostro tempo.
Riconoscere la libertà di ogni donna
e di ogni uomo significa riconoscere
che sono persone: padroni e
responsabili dei propri atti, in grado
di orientare la propria esistenza»[3].

Dio, che ci ama come siamo perché ci
ha creati, ci vuole liberi perché ci
ama per noi stessi e si accontenta
soltanto se apriamo liberamente e
amorevolmente la nostra intimità:
«Fa’ bene attenzione a me, figlio mio,
e tieni fisso lo sguardo ai miei
consigli» (Pro 23, 26). Si comprende
così che il «perché ci va di farlo»[4]



sia, per san Josemaría, il motivo più
soprannaturale per fare il bene,
poiché vi vengono a coincidere il
mistero dell’amore creatore e
redentore di Dio con la risposta
autentica della sua creatura amata,
che ha tra le mani la possibilità di
riconoscerlo come Padre e di
accettare con fiducia la volontà di chi
non può far altro che volere il bene
del figlio.

Dio ha messo il nostro destino nelle
nostre mani. Non, certamente, nel
senso che possiamo ottenere con le
nostre forze ciò che ha preparato per
noi, ma perché sta a noi convertirci a
Lui, che è lui che ci può rendere
felici[5]. Riconoscere la capacità di
amare Dio liberamente può, in un
primo momento, intimorirci. Però, se
ci va di farlo, se ci va di dirgli di sì, la
stessa convinzione di essere liberi ci
riempirà di gioia e di speranza. Come
figli di Dio, ci sentiamo sicuri nella
misura in cui vogliamo appoggiarci a



Lui. Si capisce così perché san
Josemaría, pensando alla sua
vocazione personale, esclami: «Non
vi riempie di gioia constatare che la
fedeltà dipende in buona parte da
noi stessi? Io mi entusiasmo
pensando che Dio mi ama e che ha
voluto che la sua Opera dipendesse
anche dalla mia risposta. E sono
felice di potergli dire liberamente:
Signore, anch’io ti amo, conta pure
sulla mia pochezza»[6].

La considerazione della nostra
libertà ci aiuta a edificare la nostra
vita sulla realtà di essere figli di Dio.
Non siamo un esemplare
intercambiabile: la nostra risposta è
insostituibile perché siamo creature
amate da Dio con un amore di
predilezione. Però possiamo perdere
la consapevolezza della nostra
libertà nella misura in cui non la
esercitiamo. In questo caso è logico
che ci sentiamo sempre più limitati,
condizionati e anche costretti dai



nostri stati d’animo o dall’ambiente
circostante. È così che può
presentarsi il dubbio se siamo liberi
o anche se essere liberi vale la pena o
ha un senso.

Ogni cristiano, tuttavia, sa che la
libertà ha un senso. Non soltanto
siamo liberi da ogni legame, in
potere della nostra decisione
personale. Serve a poco liberare
qualcuno e dirgli che può andare
dove vuole, se non esiste una
destinazione verso la quale possa
dirigersi o, se esiste, se non sa
assolutamente come raggiungerla.
Dio, invece, non soltanto ci dà la
capacità di disfarci di ciò che ci
limita e ci immobilizza, ma apre
davanti a noi prospettive illimitate, al
livello dei nostri aneliti più profondi.
Infatti, chi ha creato la nostra libertà
non si costituisce in alcun modo
come un suo limite: ci offre la
possibilità di crescere senza misura,
perché questo è il modo in cui noi



creature libere imitiamo Dio, e, se
uniti con il suo Figlio unigenito, ci dà
la possibilità di dimostrare
pienamente la nostra personalità.

Una libertà autentica

San Josemaría concepiva il suo
lavoro «come un compito volto a
porre ciascuno di fronte a tutte le
esigenze della sua vita, aiutandolo a
scoprire ciò che in concreto Dio gli
chiede, senza porre alcun limite a
quella santa indipendenza e a quella
benedetta responsabilità personale
che sono le caratteristiche proprie
della coscienza cristiana. Questo
spirito e questo modo di agire si
basano sul rispetto per la
trascendenza della verità rivelata e
sull’amore per la libertà della
creatura umana. Potrei aggiungere
che si basano anche sulla certezza
della indeterminazione della storia,
aperta a molteplici possibilità che
Dio non ha voluto precludere»[7].



Così si capisce che, per chi non
conosce Cristo, prendere sul serio la
propria libertà è una delle vie per
trovare Dio, perché avvia una ricerca
che mette in evidenza le possibilità
della nostra condizione insieme con
le sue evidenti limitazioni. Però
anche chi già ama Dio, se
approfondisce il senso della libertà,
si mette nelle condizioni di
intavolare con Lui una relazione più
profonda e autentica.

Concorda con la dignità dei figli la
circostanza che si sentano «liberi
come gli uccelli»[8], che facciano
quello che veramente vogliono,
anche quando, come Cristo, ciò che si
vuole consiste nell’umiliarsi e nel
sottomettersi per amore. Non
dobbiamo dunque, agire come se
fossimo liberi: se vogliamo
veramente seguire Gesù, dobbiamo
cercare in noi quella sorgente di
libertà autentica che è la nostra
filiazione divina e comportarci



d’accordo con essa in modo da
raggiungere quella libertà di spirito
che è «[...] la capacità e la
disposizione abituale di agire per
amore, soprattutto nell’impegno di
attenersi a ciò che, in ogni
circostanza, Dio chiede a
ciascuno»[9].

Tenerne conto si tradurrà nella
spontaneità e nell’iniziativa con le
quali ci comportiamo e non ci
lasciamo attanagliare dalla paura. Il
fatto è che spesso la mancanza di
libertà si rivela nella nostra tendenza
a muoverci per paura. I teologi
chiamano timore servile quello di chi
si allontana dal peccato per timore
del castigo. Questo timore può
segnare l’inizio di un ritorno a Dio,
ma la vita cristiana non può
considerarlo un punto di appoggio,
perché «chi teme non è perfetto
nell’amore» (1 Gv 4, 18) e dobbiamo
agire «come persone che devono



essere giudicate secondo una legge di
libertà» (Gc 2, 12).

La paura si può manifestare in molti
ambiti della nostra vita. Colui che
teme, anche se vuole il bene, tiene
presente soprattutto il male che
vuole sfuggire. Perciò, quando la
paura è il motore del nostro
comportamento, facilmente ci
perdiamo d’animo e ci complichiamo
la vita fino al punto che si
appannano i veri motivi dei nostri
atti e i beni che perseguiamo. Ma se
amiamo Dio, se vogliamo amarlo,
Egli ci libera dalla paura, perché per
coloro che amano Dio tutto concorre
al bene (cf. Rm 8, 28). Questa
convinzione scaccia i nostri timori
infondati e ci permette di gustare in
pieno la libertà dei figli di Dio e di
comportarci con gioia e
responsabilità.

È vero che non diciamo sì a Dio una
volta per tutte. Siamo esseri umani e



dobbiamo rinnovare e far crescere
nel tempo la nostra risposta. Inoltre,
dato che siamo chiamati a
rispondere liberamente, il Signore si
aspetta da noi una risposta sempre
più autentica. A volte sembra anche
nascondersi, affinché la nostra
adesione diventi più libera e più
piena, per purificarla da motivi
esterni e circostanziali, in modo tale
che non sia mossa dal timore ma
dall’amore. Questa circostanza non
deve inquietarci. È un invito alla
fedeltà, che non consiste nel
conservare qualcosa di già fatto, ma
nel rinnovamento gioioso, nelle più
diverse circostanze, di una
donazione a Dio che vuol essere
liberale e disinteressata. La fedeltà ci
porta a ritornare spesso sul nostro sì,
per renderlo più pieno e per
edificare da essa la nostra vita
interiore, da quel punto in cui
s’incontrano la grazia di Dio e la
nostra più profonda intimità.



Ricordare spesso che non siamo dei
robot né degli animali sottomessi
all’istinto, ma creature libere, con un
futuro aperto che dipende dalla
nostra iniziativa, ci aiuterà a uscire
dall’anonimato e a vivere la nostra
vita davanti a Dio e davanti agli
uomini in prima persona, senza
delegare a nessuno la responsabilità
che l’accompagna. Così saremo
capaci di intavolare con Dio un
dialogo autentico, una relazione
personale nella quale poter forgiare
un’amicizia vera e profonda. Come
frutto di tale amicizia con Dio, la
nostra anima traboccherà in una
inarrestabile sete di portare questo
Amore di Dio e questo senso di
libertà che lo accompagna, a tutte le
persone. Anche attraverso l’amicizia,
perché «l’amicizia stessa è
apostolato; l’amicizia stessa è un
dialogo, nel quale diamo e riceviamo
luce; nel quale nascono progetti, in
una reciproca trasmissione di nuove
prospettive; nel quale ci rallegriamo



di ciò che è buono e ci sosteniamo
nelle difficoltà; nel quale ce la
godiamo, perché Dio ci vuole
contenti»[10].

José Ignacio Murillo

[1] Gregorio di Nissa, La creazione
dell’uomo, 4.

[2] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 14-
II-2017, n. 8.

[3] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 9-
I-2018, n. 1.

[4] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 17.

[5] «[...] Però gli ha dato il libero
arbitrio, con il quali si può rivolgere
a Dio, affinché lo faccia beato. Infatti
ciò che possiamo fare per i nostri
amici, in qualche modo lo possiamo



fare per noi stessi», San Tommaso
d’Aquino, Somma Teologica, I-II, q. 5
a. 5 ad 1.

[6] San Josemaría, A tu per tu con Dio,
n. 324.

[7]San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 99.

[8] San Josemaría, Lettera, 14-
IX-1951, n. 38.

[9] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 9-
I-2018, n. 5.

[10]Ibidem, n. 14.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/il-motivo-piu-
soprannaturale/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/il-motivo-piu-soprannaturale/
https://opusdei.org/it-it/article/il-motivo-piu-soprannaturale/
https://opusdei.org/it-it/article/il-motivo-piu-soprannaturale/

	Per me, vivere è Cristo (V): Il motivo più soprannaturale

