
opusdei.org

Il modo migliore di
ringraziare

Pietro chiede come e quanto si
deve perdonare; Gesù
capovolge la domanda e gli
insegna a lasciarsi perdonare...
come il figliol prodigo, che
ritorna alla fedeltà, così come
era capace di farlo: fidandosi.

22/02/2024

Pietro dà a Gesù l’occasione di
pronunciare una sorprendente
parabola. Come è solito fare, senza
peli sulla lingua, si lancia a chiedergli
quante volte è tenuto a perdonare



suo fratello. E, per non renderla più
difficile al Signore, dice di essere
disposto a farlo anche sette volte, un
numero che nella Bibbia indica
pienezza, abbondanza. Andrea
osserva la scena tra il divertito e il
curioso. Conosce suo fratello e non
ha smesso di stupirsi della sua
spontaneità. Tuttavia, alla fine
gradirà l’audacia di Pietro, perché
sarà l’occasione di ascoltare dalle
labbra del Maestro una parabola che
è, allo stesso tempo, tenera e tragica
e, proprio per questo,
profondamente piena di speranza.
Gesù, con divina sovrabbondanza, va
ben al di là delle più ottimistiche
previsioni della sfrontatezza di
Pietro.

Oppresso dai dubbi

L’episodio è narrato solo da san
Matteo e ha tutta la freschezza di chi
conosce bene le monete e il loro
valore. Un re decide di regolare i



conti con i servitori. Pieno di timore,
gli si presenta un servitore che gli
deve diecimila talenti. Ha ben motivo
di essere preoccupato per il suo
debito, ed ha appena il coraggio di
chiedere una proroga. Tuttavia, la
bontà del suo padrone lo sorprende:
«ebbe compassione di quel servo, lo
lasciò andare e gli condonò il
debito» (Mt 18, 27). Gli perdona tutto
e subito. Il servo non sarebbe mai
stato capace di sognare qualcosa del
genere. Intontito, se ne va senza
ancora aver afferrato tanta
magnanimità.

Ma, quello sbigottimento afferra,
moltiplicato, anche noi che
ascoltiamo il racconto di Gesù. Se la
reazione del padrone era stata
sorprendente, ancora di più lo è il
comportamento del servo verso un
suo collega che incontra per caso,
dopo essere stato dal re: «lo prese per
il collo e lo soffocava, dicendo:
“Restituisci quello che devi!”» (Mt 18,



28). Incapace di riconoscere nella
supplica del suo collega quella che
egli stesso aveva fatto alcuni
momenti prima, si mostra inflessibile
ed esige la restituzione del dovuto.
Non è capace di perdonare qualcosa
che, se paragonato a quanto gli era
stato condonato, è una miseria. Qual
è il motivo di questa insensibilità che
gli impedisce di agire come il re?
Forse non si è lasciato veramente
perdonare. Il suo debito continua a
pesargli. Non apprezza l’essere un
servo fedele del suo signore perché
non ha scoperto l’amore e la gioia di
chi lo ha perdonato. Non giunge a
dimenticare la fortuna che gli deve;
non è capace di tenere in cuore un
regalo così grande. Forse teme di
essere perseguitato in futuro da tutta
quella bontà. Diecimila talenti
corrispondono a sessanta milioni di
denari. Un bracciante avrebbe
dovuto lavorare centosessantamila
anni per guadagnare la stessa cifra...



Riempire il cielo di gioia

Per immergersi nel mare della
libertà divina, per comprendere
anche solo un po’ che Dio è felice
quando permettiamo che ci perdoni,
abbiamo bisogno della luce dello
Spirito Santo. Soltanto in questo
modo possiamo capire com’è
possibile che «vi sarà gioia nel cielo
per un solo peccatore che si converte,
più che per novantanove giusti i
quali non hanno bisogno di
conversione» (Lc 15, 7). San
Tommaso spiega che «a Dio per la
sua infinita bontà compete usare più
la misericordia e il perdono che
castigare. Infatti, il perdono è di Dio
per sua natura, mentre il castigo è
dovuto ai nostri peccati»[1]. Offende
Dio – possiamo dire: lo addolora – il
danno che procuriamo a noi stessi.
Gesù soffre e si carica di tutta la
colpa che ci siamo meritati; ci salva
con il suo sangue (Cfr. Ap 7, 14) e ci
riveste di lui stesso (Cfr. Gal 3, 27).



Il Signore, diceva san Josemaría, «ci
parla dei nostri peccati, dei nostri
errori, della nostra mancanza di
generosità; ma lo fa per liberarci da
tutto questo e offrirci la sua amicizia
e il suo amore. La consapevolezza
della nostra filiazione divina riempie
di gioia la nostra conversione: ci dice
che stiamo tornando alla casa del
Padre»[2]. Si potrebbe dire che la
nostra conversione è lasciare che Dio
possa comportarsi con noi come il
Padre che è. Da qui il fatto che «la
migliore manifestazione di
gratitudine a Dio» consiste
nell’«amare appassionatamente la
nostra condizione di figli suoi»[3].

In una certa occasione, papa
Francesco ha fatto riferimento a una
leggenda su san Girolamo. Si
racconta che dopo aver trascorso
tanti anni traducendo la Bibbia in
latino, stava celebrando il santo
Natale nella Grotta di Betlemme e gli
apparve il Bambino Gesù, che gli



chiese un regalo per il suo
compleanno. San Girolamo cominciò
ad elencare possibili doni, ma il
Bambino restava insoddisfatto. San
Girolamo, allora, gli chiese quale
desiderasse, e Gesù rispose «dammi i
tuoi peccati». È questo, in un certo
modo, il più bel regalo che possiamo
fargli. L’unica cosa che è veramente
nostra, e che porta la nostra
«denominazione di origine». E se gli
diamo i nostri peccati, smettono di
pesarci; smettono di avvelenarci la
vita. «Anche se i vostri peccati
fossero come scarlatto, diventeranno
bianchi come neve. Se fossero rossi
come porpora, diventeranno come
lana» (Is 1, 18).

La fedeltà del chiedere perdono

In una delle sue Lettere pastorali, il
Padre colloca il fondamento della
nostra fedeltà in quella di Dio. «La
fede nella fedeltà divina dà forza alla
nostra speranza, nonostante la



nostra personale debolezza ci porti a
volte a non essere del tutto fedeli nel
poco e forse, talvolta, anche nel
molto. Ecco allora che la fedeltà
consiste nel percorrere, con la grazia
di Dio, la strada del figlio prodigo
(cfr. Lc 15, 11-32)»[4].

Perché possiamo dire che questa via
di ritorno fa parte della nostra
fedeltà? Forse perché, quando
chiediamo perdono, accettiamo
precisamente di essere peccatori, di
aver bisogno di essere salvati.
Ignorare il male che è in noi
comporterebbe mantenerci rinchiusi
nel carcere delle nostre debolezze.
Ma Dio ha stabilito un sacramento
che benedice e che rende possibile la
nostra via di ritorno, la nostra
guarigione.

Il semplice fatto, a volte non tanto
semplice, di ritornare a casa vuol
dire già amare Dio in un modo molto
speciale. Gli dimostriamo che



crediamo fermamente che è buono e
fedele, e gli chiediamo di ridarci
quello che abbiamo guastato, perché
lontano da lui si sta molto male.
Osiamo addirittura chiedergli un
regalo ancora più grande di quello
che abbiamo perduto. Lasciamo che
ci ami, anche se non lo meritiamo. E,
per di più, siamo consapevoli che
magari non sarà l’ultima volta che ci
allontaniamo. Ma accettiamo di
ripercorrere questa via ogni volta
che sia necessario, con prontezza e
con gioia, condividendo la gioia di
chi ha atteso in piedi il nostro ritorno
a casa, perché Dio non ha la pazienza
di aspettare seduto. Lasciandoci
perdonare, accettiamo di essere
debitori, e ci piace che sia lui in
credito verso di noi.

Una volta tornati, la fedeltà esigerà di
«rimanere in una vigilanza continua,
perché non basta confidare sulle
nostre povere forze»[5]. Scegliere Lui
significa lottare, ma accettare la lotta



vuol dire libertà. E «con l’aiuto di
Dio, possiamo essere fedeli,
procedere nel cammino di
identificazione con Cristo, cosicché i
nostri modi di pensare, di voler bene,
di vedere le persone e il mondo siano
sempre più simili ai suoi, grazie a un
continuo cominciare e
ricominciare»[6].

Prima Dio

In alcuni paesi dell’America Latina,
per esprimere la sottomissione dei
nostri piani a quelli di Dio, si usa
un’espressione simile a quella
classica Deo volente, o anche «se Dio
vuole». Si dice, ad esempio: «primero
Dios, domani andrò a fare visita a
mia madre». Lasciarsi perdonare è
propriamente permettere a Dio di
essere al primo posto: prendere
l’iniziativa. Significa accettare che ci
vinca nell’amore, e proprio in questo
modo corrispondergli con un amore
riconoscente e alla sua misura.



«La vocazione cristiana, in
qualunque sua espressione, è una
chiamata di Dio alla santità. Una
chiamata dell’amore di Dio al nostro
amore, in un rapporto in cui la
fedeltà divina ci precede sempre: Dio
è fedele (2 Tes 3, 3; cfr. 1 Cor 1, 9)»[7].
Per questo, si comprende molto bene
che la nostra fedeltà non è altro che
«una risposta alla fedeltà di Dio. Dio
che è fedele alla sua parola, che è
fedele alla sua promessa»[8]. Pietro
chiede come e quanto perdonare. Se
vogliamo amare Dio, essere fedeli,
distribuire il suo amore e perdonare
chi ci offende, dobbiamo imparare a
lasciare operare in noi la sua fedeltà,
la sua eterna alleanza.

Il figlio prodigo ha scoperto che
l’unico che lo amava davvero stava
nella casa che aveva abbandonato.
Riprese a confidare nella fedeltà del
padre; ricominciò ad essere fedele,
nel modo in cui poteva esserlo:
confidandosi (con-fidens). Tutti quelli



che avevano approfittato delle sue
ricchezze lo avevano abbandonato,
ma suo padre continuava ad essergli
padre. Ormai non meritava più di
essere chiamato suo figlio, si diceva
tra sé. E veramente, non lo aveva 
meritato affatto, perchè i regali non
si meritano. Adesso, si tratta soltanto
di consentire a suo padre di essere
quello che è sempre stato: un padre
orgoglioso dei suoi figli. E, per
quanto tutto questo gli sfugga, trova
il coraggio di tornare, osa chiedere
perdono, perché intravedeva le
viscere di misericordia di suo padre,
anche se non riusciva ad immaginare
sino a che punto fosse amato.

«Che significa costruire la casa sulla
roccia?», si chiedeva Benedetto XVI
una volta. «Construire sulla roccia
significa, prima di tutto, construire
su Cristo e con Cristo […]. Vuol dire
costruire con Qualcuno che,
conoscendoci meglio di noi stessi, ci
dice: “Tu sei prezioso ai miei occhi,...



sei degno di stima e io ti amo” (Is 43,
4). Vuol dire costruire con Qualcuno
che è sempre fedele, anche se noi
manchiamo di fedeltà, perché egli
non può rinnegare se stesso (cfr 2 Tm
2, 13). Vuol dire costruire con
Qualcuno che si china costantemente
sul cuore ferito dell’uomo e dice:
“Non ti condanno; va’ e d’ora in poi
non peccare più” (cfr Gv 8, 11). Vuol
dire costruire con Qualcuno, che
dall’alto della croce stende le sue
braccia, per ripetere per tutta
l’eternità: “Io do la mia vita per te,
uomo, perché ti amo”»[9].

Perdonare i nostri debitori

Alla domanda di Pietro riguardo «i
termini e le condizioni» del perdono,
Gesù parla di un re che non ne pone
affatto: perdona e basta. Soltanto da
un perdono simile, solo dal perdono
di Dio, siamo capaci noi stessi di
amare «sino alla fine» (Gv 13, 1).
Perdonare gli altri a volte può



comportare una fedeltà eroica ed
estrema al messaggio divino di
amore incondizionato per tutti gli
uomini. Vuol dire riconoscere negli
altri un dono di Dio, come san Paolo,
che scriveva agli efesini: «non smetto
di ringraziare per voi, ricordandovi
nelle mie preghiere» (Ef 1, 16).

Se vogliamo essere fedeli, la cosa
migliore è pensare, godere e
appoggiarsi alla fedeltà di Dio. «Così
andiamo crescendo nella vita
spirituale, seguendo l’impulso dello
Spirito, che abita nel più intimo di
Dio, pensiamo alla dolcezza del
Signore, che è buono in sé stesso.
Chiediamo anche, con il salmista, di
godere della dolcezza del Signore,
contemplando non il nostro cuore,
ma il suo tempio, ripetendo con il
salmista: Nell’angoscia della mia
anima, di te mi ricordo»[10].

Ognuno chiederà perdono come può,
ma Dio risponde sempre alla grande,



dando il suo affetto a ognuno
personalmente. Anche noi vogliamo
perdonare così, non in maniera
automatica e fredda. Il
comportamento del padre del figlio
prodigo è tutto un programma per
imparare a farlo. Di fronte alle
parole del figlio, così dure con sé
stesso, il padre lo interrompe con un
sorriso che, senza dire nulla, dice
tutto: «Che dici, figlio...». Al padre
non importa quel discorso, così
solenne, così lontano dalla realtà del
suo amore. Vede soltanto suo figlio,
debole, affamato e ritornato.

Di fronte alla reazione del padre,
tornano alla memoria quelle parole
di Gesù sui servi fedeli che aspettano
vigilanti il loro padrone: «In verità io
vi dico, [il padrone] si stringerà le
vesti ai fianchi, li farà mettere a
tavola e passerà a servirli» (Lc 12,
37). Se questo può sembrare strano,
qui il comportamento del padre lo è
di più, perché il figlio lo ha



disprezzato, allontanandosi da lui e
dilapidando la sua eredità. E, come
se non bastasse, il padre lo colma di
regali, di musica, di festa, e gli offre
un tenero vitello. Gesù non lesina
dettagli nel suo racconto: il padre gli
si butta al collo e lo abbraccia,
nonostante il puzzo di maiale che si
portava addosso. Lo stava aspettando
da tanto tempo, non si è dimenticato
nemmeno un momento di lui e non
vuole perderlo di nuovo.

La Vergine Maria non aveva nulla di
cui chiedere perdono a Dio, ma era
pienamente cosciente che la sua
fedeltà era fondata sulla roccia
dell’amore di Dio per lei. Non si è
mai attribuita il merito della sua
fedeltà: «Ha fatto in me cose grandi
l’Onnipotente» (Lc 1, 49). In qualche
modo intuiva che, per preservarla
dal peccato, le era stata anticipata la
grazia della passione e morte di suo
Figlio. Anche lei avvertiva un infinito
debito, ma il debito non la



schiacciava: la riempiva di
gratitudine e, quindi, di fedeltà. Per
questo è stata capace di perdonarci
per aver inchiodato suo figlio in
Croce. E di accoglierci come un dono
di Dio.

Diego Zalbidea – Carlos Ayxelà

[1] San Tommaso d’Aquino, Summa
Teológica II-II, q.21, a.2, c.

[2] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 64.

[3] San Josemaría, Forgia, n. 333.

[4] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 19
marzo 2022, n. 2.

[5] San Josemaría, Lettera, 28 marzo
1973, n. 9.

[6] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 19
marzo 2022, n. 3.



[7] Ibidem, n. 2.

[8] Francesco, Omelia, 15 aprile 2020.

[9] Benedetto XVI, Incontro con i
giovani a Cracovia-Blonia, 27 maggio
2006.

[10] San Bernardo, Sermone 5 su
diversi argomenti, 4-5, in Opera
omnia, edizione cistercense, 6,1
[1970] 103-104.

Diego Zalbidea – Carlos
Ayxelà // Photo: Jackson David,
Unsplash

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/il-modo-
migliore-di-ringraziare/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/il-modo-migliore-di-ringraziare/
https://opusdei.org/it-it/article/il-modo-migliore-di-ringraziare/
https://opusdei.org/it-it/article/il-modo-migliore-di-ringraziare/

	Il modo migliore di ringraziare

