
opusdei.org

Il giusto amore per
se stessi

Nuovo testo della serie che
riguarda la formazione della
personalità. Questa volta
rifletteremo sulla conoscenza di
se stessi, con virtù e difetti, che
è indispensabile per essere
felice.

26/02/2015

Non a prezzo di cose corruttibili,
come l'argento e l'oro, foste liberati
[...], ma con il sangue prezioso di
Cristo[1]. San Pietro ricorda ai primi
cristiani come la loro esistenza abbia



un valore incommensurabile, perché
è stata oggetto del grande amore del
Signore, che ci ha redenti. Cristo, con
il dono della filiazione divina, rende
sicuri i nostri passi nel mondo. In
questi termini un ragazzo raccontava
a san Josemaría: "Padre – mi diceva
quel ragazzone (che ne sarà stato
di lui?), bravo studente della
Centrale –, pensavo a quello che lei
mi ha detto... che sono figlio di
Dio! E per la strada mi sono
sorpreso impettito al di fuori e
superbo al di dentro... figlio di
Dio!". Gli consigliai, con coscienza
sicura, di fomentare la
"superbia"[2].

Conoscere la grandezza della
nostra condizione

Come si deve intendere l'espressione 
fomentare la "superbia"?
Sicuramente non si tratta di
immaginarci virtù frutto di fantasia,
né di vivere con un senso di



autosufficienza che prima o poi
tradisce. L'idea di fondo consiste nel
conoscere la grandezza della nostra
condizione: l'essere umano «in terra
è la sola creatura che Dio abbia
voluto per se stessa»[3]; creato a sua
immagine e somiglianza, è chiamato
a portare alla pienezza questa
immagine, identificandosi sempre
più con Cristo per azione della
grazia.

Questa vocazione sublime costituisce
la base del giusto amore di se stesso,
che è presente nella fede cristiana.
Alla luce di questa fede, possiamo
giudicare i nostri successi e le nostre
sconfitte. L'accettazione serena della
nostra identità condiziona il nostro
modo di stare nel mondo e di
operarvi. Inoltre contribuisce alla
fiducia in se stessi, che attenua i
timori, la precipitazione e
l'introversione, favorisce l'apertura
agli altri e alle nuove situazioni e
incoraggia l'ottimismo e la gioia.



Il concetto positivo o negativo che
abbiamo di noi dipende dalla
conoscenza di sé e dal
raggiungimento dei traguardi che
ognuno si propone. Questi si rifanno,
in buona misura, ai modelli di
persona che vogliamo raggiungere e
che ci si presentano in modi molto
diversi, per esempio, attraverso
l'educazione ricevuta in famiglia, il
comportamento degli amici o dei
conoscenti, le idee predominanti in
una determinata società. Proprio per
questo è importante stabilire quali
sono i nostri punti di riferimento,
perché se sono alti e nobili,
contribuiranno a una adeguata
autostima. Conviene poi identificare
quali sono i modelli che circolano nel
nostro ambiente perché, più o meno
consapevolmente, influiscono sulla
nostra autostima.

Interrogarsi sui modelli



Qualche volta può accadere che
formuliamo un giudizio distorto su
noi stessi perché abbiamo adottato
alcuni criteri assai diffusi, che, di
fatto, sono essere poco realistici e
addirittura nocivi: l'efficienza
professionale a qualsiasi prezzo, le
relazioni affettive egocentriche, gli
stili di vita impregnati di edonismo.
Ci possiamo sopravvalutare dopo
alcuni successi, che ci paiono
apprezzati dagli altri; può anche
accadere il contrario: ci
sottovalutiamo perché non abbiamo
raggiunto determinati obiettivi o
perché non ci sentiamo considerati
abbastanza. Queste valutazioni
sbagliate sono, in grande misura, la
conseguenza di guardare troppo a
quanti giudicano la traiettoria
personale esclusivamente sulla base
di ciò che si ottiene, o si possiede.

Per evitare i rischi di cui sopra,
conviene domandarsi quali siano i
nostri punti di riferimento nella vita



professionale, familiare, sociale e se
sono compatibili con una prospettiva
cristiana dell'esistenza. Sappiamo,
oltretutto, che alla fin fine il modello
più perfetto, completo e pienamente
coerente è Cristo. Considerare la
nostra vita alla luce della sua è il
modo migliore di valutarci, perché
sappiamo che Gesù è un esempio
vicino, con il quale abbiamo un
rapporto personale – a tu per tu –
attraverso l'amore

Autoconoscenza: con la luce di Dio

Per giudicarsi veramente, non si può
fare a meno di conoscersi. È un
compito complesso, che richiede un
apprendistato che, in un certo senso,
non termina mai. Ha inizio con il
superamento di una prospettiva
esclusivamente soggettiva – "secondo
me", "secondo la mia opinione", "a
me sembra"... – per prendere in
considerazione altri pareri. Se non
sappiamo neppure con esattezza



com'è la nostra voce o la nostra
apparenza fisica, e dobbiamo
ricorrere a strumenti come un
registratore o lo specchio, quanto più
sarà indispensabile ammettere di
non essere noi i migliori giudici nel
valutare la nostra personalità!

Oltre che della riflessione personale,
la conoscenza di se stesso dev'essere
frutto di ciò che gli altri ci dicono di
noi. Questo si ottiene se sappiamo
aprirci a coloro che possono aiutarci
– quale grande risorsa è la direzione
spirituale personale! –, accettando le
loro opinioni e considerandole alla
luce di un giusto ideale di vita. In
questo ambito hanno una certa
influenza anche l'interazione con
coloro che ci stanno attorno, le mode
e le consuetudini della società. Un
ambiente che stimola la riflessione
favorisce lo sviluppo dei mezzi di
introspezione; ma se lo stile di vita
che prevale attorno a noi è



superficiale, tale sviluppo sarà
limitato.

Allora conviene favorire alcuni abiti
di riflessione e domandarci come ci
vede Dio. L'orazione è il tempo
opportuno, perché nello stesso
momento in cui conosciamo il
Signore conosceremo noi stessi con
la sua luce. Fra le altre cose,
riusciremo a comprendere i
suggerimenti e i consigli che
possiamo ricevere dagli altri. In
qualche caso, sapremo prendere le
distanze dai giudizi di altre persone
quando notiamo che sono poco
oggettivi, o superficiali, e soprattutto
impostati secondo criteri non
compatibili con ciò che Dio vuole.
Bisogna saper scegliere a chi prestare
più attenzione, perché, come dice la
Scrittura, meglio ascoltare il
rimprovero del saggio che ascoltare il
canto degli stolti[4].



D'altra parte, dato che tutti siamo in
parte responsabili dell'autostima di
quanti ci stanno accanto, dobbiamo
sforzarci di far sì che nelle nostre
parole si noti la considerazione per
ognuno, in quanto figlio di Dio.
Specialmente se ricopriamo una
posizione di autorità o di guida (nella
relazione padre-figlio, insegnante-
alunno, ecc.), i consigli e le
indicazioni contribuiranno a
confermare negli altri la convinzione
del proprio valore, anche nel caso in
cui sia necessario correggere con
chiarezza. Questo è il punto di
partenza, l'ossigeno, perché poi la
persona cresca respirando da sé, con
speranza.

L'accettazione personale: così ci
vuole il Signore

Nel considerare il proprio modo di
essere alla luce di Dio, siamo nelle
condizioni di accettarci così come
siamo: con talenti e virtù, ma anche



con difetti che riconosciamo
umilmente. La vera autostima ci
richiede di ammettere che non tutti
siamo uguali e che accettiamo che
altre persone possano essere più
intelligenti, suonare meglio uno
strumento musicale, essere migliori
sportivi... Tutti abbiamo buone
qualità che possiamo perfezionare e,
più importante ancora, tutti siamo
figli di Dio. In questo consiste la
genuina auto-accettazione, il senso
positivo dell'amor proprio del
cristiano che vuole servire Dio e gli
altri, evitando i paragoni eccessivi
che potrebbero condurre alla
tristezza.

Alla fine, ci accetteremo così come
siamo se non perdiamo di vista che
Dio ci ama con i nostri limiti, che
pure fanno parte del nostro
cammino di santificazione e sono la
materia della nostra lotta. Il Signore
ci sceglie, come i primi Dodici: …
uomini comuni, con i loro difetti,



le loro debolezze, la loro parola
più lunga delle opere. E tuttavia
Gesù li chiama per farne dei
pescatori di uomini (cfr. Mt4, 19), i
corredentori e amministratori
della grazia di Dio[5].

Davanti al successo e alle sconfitte

Da questa impostazione
soprannaturale si comprende con
una maggiore profondità il nostro
modo di essere e la nostra traiettoria
biografica, con il loro pieno
significato. Si ridimensionano, con
una visione di eternità, i fatti e i
buoni risultati transitori. Se ci
rallegriamo per il successo di una
nostra attività, sappiamo anche che
la cosa più importante è che ciò ci sia
servito a crescere in santità. È il
realismo cristiano, maturità umana e
soprannaturale, che, come non si
esalta per una vittoria o per una
lode, neppure si lascia trascinare dal
pessimismo in caso di sconfitta.



Quanto aiuta dire, con san Pietro, che
le cose buone le abbiamo fatte nel
nome di Gesù Cristo, il Nazareno[6]!

Allo stesso tempo, ammettere che le
difficoltà esterne e le proprie
imperfezioni limitano i nostri
successi è uno degli aspetti che dà
forma all'autostima, getta le basi
della maturità personale e apre le
porte dell'apprendimento. Noi
possiamo apprendere solamente se
riconosciamo le nostre carenze e se
siamo disposti a ricavare esperienze
positive dagli eventi. Hai avuto un
insuccesso! Noi non abbiamo mai
insuccessi. Hai totalmente riposto
in Dio la tua fiducia. Non hai
tralasciato, poi, alcun mezzo
umano. Convinciti di questa
verità: il tuo successo – ora e in
questa circostanza – era fallire.
Ringrazia il Signore e ricomincia
di nuovo![7]. Siamo in condizione di
intraprendere il cammino della
Croce, che mette in evidenza i



paradossi della fortezza e della
debolezza, la grandezza della miseria
e la crescita nell'umiliazione, e
mostra la sua straordinaria efficacia.

Agire con sicurezza e sapersi
correggere

La sicurezza personale è più ferma
quando poggia sulla consapevolezza
di essere figli amati di Dio, e non
sulla certezza di raggiungere il
successo, che tante volte ci sfugge.
Questa convinzione permette di
tollerare il rischio che accompagna
qualunque decisione, superare la
paralisi dovuta all'insicurezza e
conservare un atteggiamento di
ragionevole apertura verso il nuovo. 
Prudente non è chi non sbaglia
mai, ma chi sa correggere i propri
errori. È prudente perché
preferisce sbagliare venti volte
piuttosto che abbandonarsi a un
comodo astensionismo; perché
non agisce con stolta



precipitazione né con assurda
temerarietà, ma accetta il rischio
delle sue decisioni e non rinuncia
a cercare il bene per timore di
sbagliare[8].

Partendo dalle limitazioni personali
e dalla capacità di imparare di ogni
essere umano, correggersi comporta
un miglioramento, un arricchimento
personale che, a sua volta, si riversa
su quanti gli stanno accanto,
contribuendo contemporaneamente
ad aumentare la fiducia in se stesso.
Colui che si mette nelle mani del
Padre celeste è al sicuro, perché tutto
concorre al bene di coloro che amano
Dio[9], anche le cadute, se poi
chiediamo perdono al Signore e, con
la sua grazia, ci rialziamo perché
siamo cresciuti in umiltà. In tal
modo, sapersi correggere fa parte del
processo di conversione: Se diciamo
che siamo senza peccato, inganniamo
noi stessi e la verità non è in noi. Se
riconosciamo i nostri peccati, Egli, che



è fedele e giusto, ci perdonerà i peccati
e ci purificherà da ogni colpa[10].

Una virtù indispensabile

L'autostima cresce, in definitiva,
sotto la protezione dell'umiltà, 
perché è la virtù che ci aiuta a
comprendere, a un tempo, la
nostra miseria e la nostra
grandezza[11]. Se manca questo
atteggiamento dell'anima, non è raro
che poi arrivino problemi di stima
personale. Quando la si coltiva,
acquistiamo realismo e valutiamo
secondo verità: non siamo uomini o
donne impeccabili, ma neppure
siamo esseri depravati! Siamo figli di
Dio, e fra le nostre limitazioni siamo
consapevoli di una dignità
insospettata.

L'umiltà genera quella riflessione
interiore che permette di conoscerci
come siamo e ci spinge a cercare
sinceramente l'appoggio degli altri,
mentre nello stesso tempo diamo



loro il nostro. Del resto, noi, tutti e
ciascuno, abbiamo bisogno di Dio,
nel quale viviamo, ci muoviamo ed
esistiamo[12], che è Padre
misericordioso e veglia
continuamente per noi. Quanta
sicurezza e fiducia vi fu nella vita
della Madonna! Se può dire che 
grandi cose ha fatto in me
l'Onnipotente e Santo è il suo
nome[13] è perché vive con la
profonda consapevolezza dell'umiltà
della sua serva[14]. In Lei, umiltà e
consapevolezza della grandezza della
propria vocazione si armonizzano
meravigliosamente.

J. Cavanyes

 [1] 1 Pt 1, 18-19.

 [2] Cammino, n. 274.



 [3] Concilio Vaticano II, Cost. past. 
Gaudium et spes, n. 24.

 [4] Qo 7, 5.

 [5] È Gesù che passa, n. 2.

 [6] At 3, 6.

 [7] Cammino, n. 404.

 [8] Amici di Dio, n. 88.

 [9] Rm 8, 28.

[10] 1 Gv 1, 8-9.

[11] Amici di Dio, n. 94.

[12] At 17, 28.

[13] Lc 1, 49.

[14] Lc 1, 48.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/il-giusto-amore-
per-se-stessi/ (25/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/il-giusto-amore-per-se-stessi/
https://opusdei.org/it-it/article/il-giusto-amore-per-se-stessi/
https://opusdei.org/it-it/article/il-giusto-amore-per-se-stessi/

	Il giusto amore per se stessi

