
opusdei.org

Il fuoco dei primi
cristiani

Come si comportavano i primi
cristiani di fronte al mondo che
li circondava? A volte appare la
tentazione di attribuire lo
sviluppo del Vangelo a prodigi e
grandi miracoli. Senza dubbio,
la fede fu il prodigio che
conquistò uomini di tutti gli
ambienti sociali, di tutte le
culture e condizioni. La fede, e
l'amore a Gesù Cristo.

02/05/2007



Mancano ancora poche ore perché
spunti il mattino. Un uomo passeggia
sul bordo della spiaggia,
contemplando il mare. È una
persona famosa in molti circoli
intellettuali. Si accorge che sul posto,
prima deserto, c'è un’altra persona,
un anziano. L’intellettuale si
domanda che cosa ci faccia lì costui,
a quell'ora, ma non dice nulla. Si
limita a guardarlo, sorpreso.
L’anziano si accorge del suo stupore,
gli si rivolge e gli spiega che sta
aspettando alcuni famigliari, che
sono imbarcati. La conversazione
prosegue. L’intellettuale parla di vari
argomenti: cultura, politica,
religione. Gli piace parlare. L’anziano
sa ascoltare e, quando interviene, lo
fa con senso cristiano. Forse, in
un’altra situazione, l’intellettuale
avrebbe ironizzato oppure interrotto
il dialogo. Invece, la semplicità
dell’interlocutore lo disarma.
L’intellettuale forse non ne condivide
le idee, ma riconosce di avere molto



in comune con l'altro. Guarda con
simpatia la fede innocente
dell’anziano. Passano le ore. Si
salutano. Non si vedranno mai più.

L’intellettuale non dimenticherà mai
l'incontro. Mesi dopo, comprenderà
che solo le parole dell’anziano
rispondono alla sua ansia di verità.
Un incontro casuale lo ha avvicinato
alla fede, aprendogli un orizzonte più
ampio di quello che gli offrivano
tutte le sue idee precedenti. Poco
tempo dopo, Giustino, il filosofo,
riceverà il battesimo e diventerà uno
dei più grandi apologeti cristiani 1.

Forse un avvenimento simile è
capitato a nostri amici, o a noi stessi.
La storia di san Giustino è attuale
perché le risposte alle domande che
l’uomo non può tralasciare di farsi –
il senso della vita, la possibilità della
felicità, il modo per ottenerla,
l’esistenza della sofferenza – si
trovano solo in Cristo. Tuttavia, non



è così evidente che nella Croce si
trovino la felicità e la pienezza della
vita. Forse per questo a volte
distogliamo la nostra attenzione dal
problema. Cerchiamo a tutti i costi di
sfuggire al dolore, ma il dolore è
inevitabile. Fondiamo l'esistenza sul
successo, sulla sicurezza del denaro,
sul piacere; ma sono fondamenta
false, che finiscono per saturare e
ingannare. Alla fine, non resta che la
solitudine del figlio prodigo, la
desolazione di chi ha tentato di
costruire la sua vita prescindendo da
Dio 2.

Leggendo le Confessioni di
Sant’Agostino o le vite dei primi
convertiti, scopriamo che le loro
inquietudini sono sostanzialmente le
stesse dell’uomo di oggi. Le stesse
ansietà, le stesse soluzioni, gli stessi
surrogati, la stessa unica risposta
vera: Cristo. C’è chi cerca di negare
questa realtà, argomentando che gli
uomini del I secolo erano incapaci di



distinguere realtà e finzione. Credere
in Dio sarebbe impossibile alla luce
dell’attuale progresso, e
incompatibile con il senso moderno
della libertà. Un simile modo di
considerare i primi cristiani e i loro
coevi è del tutto ingiusto: anche
nell’antica Roma abbondavano i
personaggi moderni che
approfittavano del progresso per il
proprio piacere e in nome della
libertà difendevano il proprio
egoismo. I primi cristiani hanno
saputo affrontare le nostre stesse
difficoltà, corrispondendo alla grazia.
Anzi, forse le loro difficoltà furono
oggettivamente maggiori, perché
vivevano in un mondo estraneo alle
idee del cristianesimo. Un mondo nel
quale, accanto a un livello tecnico e
culturale mai prima conosciuto,
parole come “giustizia” o
“uguaglianza” erano riservate a
pochi; dove i crimini contro la vita
erano fatti normali; dove il
divertimento consisteva nell'assistere



alla morte altrui. A volte, ci si
riferisce al mondo moderno
definendolo post-cristiano, come per
indicare un progresso. Ma perfino
coloro che cercano di negare il
messaggio di Cristo, non possono, né
vogliono, prescindere dai suoi valori
umani. Gli uomini di buona volontà,
che non mancano mai, sanno che
esiste un terreno comune. In qualche
modo, la realtà, dopo Cristo, è
cristiana.

La pietà dei primi Come reagirono i
primi cristiani di fronte al mondo in
cui si trovavano? A volte, c'è la
tentazione di attribuire l’espansione
del Vangelo a prodigi e miracoli. E
dunque si pensa che, venuti meno i
miracoli, non resta altro che
rassegnarsi agli errori diffusi nella
società. Ma ci dimentichiamo che
Cristo è lo stesso, ieri, oggi e sempre,
e che il suo braccio non si è
accorciato. E dimentichiamo anche
che, in linea di massima, i



componenti della prima comunità
cristiana non videro alcun segno
straordinario. È stata la fede il 
prodigio che ha trascinato persone di
ogni classe, condizione e cultura. La
fede, e l’amore di Cristo.

I primi cristiani erano coscienti di
possedere una nuova vita.Ilfatto,
semplice e sublime, del Battesimo
3, li aveva posti in una realtà nuova:
nulla era uguale a prima. Erano
depositari e partecipavano
dell’amore di Gesù per tutti gli
uomini. Dio abitava con loro, e
dunque i primi cristiani cercavano di
trovare la volontà divina in ogni
momento: di agire con la stessa
docilità del Figlio verso i piani del
Padre. Così, attraverso la loro vita
quotidiana, la loro coerenza, eroica
anche solo per la loro costanza,
Cristo poté vivificare la società in cui
stavano. Furono strumenti di Dio
perché vollero sempre agire come
Gesù stesso. San Giustino riconobbe



nell’anziano della spiaggia l’uomo
che lo portò alla fede, benché la sua
conversione fu successiva. Priscilla e
Aquila scoprirono le potenzialità di
Apollo. Oggi ci accorgiamo che le
conseguenze di tali incontri sono
incalcolabili. Non si può pensare agli
apologisti senza Giustino, né
all’espansione del cristianesimo
senza Apollo. Tutto è dipeso da un
istante: che cosa sarebbe avvenuto se
l’anziano non avesse preso
l’iniziativa e non avesse chiesto a
Giustino se si conoscevano? Se
Aquila e Priscilla avessero ammirato
l’oratoria di Apollo e avessero
continuato per la loro strada? Non lo
sappiamo. Ma ciò che sappiamo è che
hanno corrisposto all’azione dello
Spirito che li portò a individuare
un'occasione, e Dio riempì di frutti la
loro docilità. In loro si compì ciò che
san Josemaría voleva dai suoi figli e
da tutti i cristiani: Ognuno di voi
deve fare in modo di essere
apostolo di apostoli 4.



Essi potevano rispondere alle
mozioni dello Spirito nella loro
anima in primo luogo perché
coltivavano una profonda vita di
pietà. Sapevano riservare vari
momenti della giornata per stare a tu
per tu con il Signore. Non si
affidavano al caso, poiché sapevano
che dai momenti di rapporto più
intimo con Lui dipendeva il fatto di
poterLo incontrare anche durante il
resto della giornata.

Numerosi testi dei primi secoli
permettono di affacciarsi sul modo
con cui i cristiani di allora vivevano
la loro fede. Appena svegli,
ringraziavano Dio in ginocchio. Tre
volte al giorno recitavano un 
Padrenostro, mai in modo soltanto
ripetitivo; i commenti dei Padri e dei
primi scrittori ecclesiastici mostrano
come questi momenti venivano
messi in relazione con le normali
attività. Fra le altre considerazioni,
questa preghiera li poneva di fronte



alla loro filiazione divina, realtà che
sentivano molto viva. Quando
pregavano per i loro nemici si
domandavano in che modo potessero
manifestare loro l’amore di Dio. Nel
momento di dire dacci oggi il nostro
pane, si rapportavano mentalmente
con l’Eucaristia, ringraziando per
tale dono; in questa stessa richiesta
scoprivano la necessità di essere
distaccati dai beni terreni, poiché
indicava che non volevano più del
necessario né si preoccupavano
troppo di ciò che non avevano. Il 
Padrenostro si trasformava nella
sintesi di tutto il Vangelo e nella
norma della vita cristiana. I momenti
stessi scelti per questa orazione
ricordavano loro i misteri della fede
e la necessità di identificarsi con
Gesù lungo la giornata, ora per ora:
«Certamente all’ora terza discese lo
Spirito Santo sugli apostoli (…): il
Signore fu crocefisso all’ora sesta,
alla nona lavò con il suo sangue i
nostri peccati»5. La catechesi, la



formazione che ricevevano, mai
separava il mistero cristiano dalla
vita.

Molti fedeli cristiani praticavano il
digiuno il mercoledì e il venerdì, i
cosiddetti dies stationis. Il lavoro
continuava, ma tutta la giornata si
impregnava di un forte desiderio di
vigilanza, concretata nella preghiera
per gli altri. Come soldati di guardia,
coloro che seguivano questa
consuetudine vedevano se stessi in
veglia alla presenza del loro Signore.
Questa pratica di pietà aveva delle
conseguenze nel loro ambiente:
«Calcolerai la spesa del pranzo che
dovevi fare quel giorno e la darai a
una vedova, a un orfano o a uno che
ne abbia bisogno» 6. È commovente
questo vincolo che, lungo i secoli di
cristianesimo, unisce la vera pietà
con la carità.

L’ Eucaristia occupava un luogo
privilegiato. L’assiduità alla parola di



Dio, le orazioni e la frazione del pane
7 non si limitava alle domeniche.
Alcuni testi dei primi scrittori
cristiani permettono di vedere
alcune persone che ricevevano la
Santa Comunione durante la
settimana, a volte a costo di
scomodità per non interrompere i
digiuni volontari. Qualsiasi piccolo
sacrificio era considerato nulla,
rispetto a rafforzare l’unione con
Gesù. Uomini e donne sapevano che,
quanto più erano uniti a Cristo, più
facilmente avrebbero potuto scoprire
ciò che Dio si aspettava da loro, le
occasioni che Egli aveva preparato
per portare molte persone alla piena
felicità.

Queste pratiche di pietà non erano
considerate imposizioni obbligatorie
della fede. Era il modo logico di
ricambiare il dono ricevuto. Dio si
era donato. Potevano forse gli
uomini non cercarlo, non unirsi a
Lui? Non si accontentavano di poco,



ma si servivano di tutto ciò che onora
Dio, per starGli vicino 8. Da queste
norme di pietà –così potremmo
chiamarle– traevano le forze per
mostrare Cristo nelle loro opere, per
vivere in modo contemplativo,
avendo chiaro che Egli voleva
servirsi di ciascuna delle loro azioni
per annunziare il Regno di Dio. Non
dimenticavano che, dal fatto che si
comportassero come Dio voleva,
dipendevano molte cose grandi 9.

Con la forza della carità

La vita di pietà era inseparabile da
un apostolato intenso. In alcuni casi,
gli amici dei primi cristiani
percepivano i cambiamenti nel loro
modo di vivere: la dignità della
condizione cristiana è incompatibile
con molti modi di agire considerati,
allora come oggi, normali. I cristiani
approfittavano di tale contrasto per
spiegare la ragione della loro
speranza e del loro nuovo modo di



comportarsi. Facevano notare che il
loro atteggiamento era più in
accordo con la dignità dell’uomo e
che la loro fede non li portava a
negare ciò che di buono c’è nel
mondo: «Non faccio il bagno al primo
albore dei Saturnali per non perdere
il giorno e la notte: tuttavia faccio il
bagno a un'ora conveniente e
salubre, che il calore mi conservi e il
sangue (…). Non banchetto in
pubblico nelle feste liberali (…).
Tuttavia pranzo dove che sia, della
roba tua usando» 10. Spiegavano che
in questo modo potevano custodire il
proprio cuore per Dio e per gli altri,
perché «molto più schiviamo quelle
opere di cui già fuggiamo il pensiero»
11. Spezzavano così il sofisma di una
morale puramente esterna; infatti è
ciò che procede dal cuore che
contamina l’uomo 12.

Alcune volte la conversione al
cristianesimo non si notava
all’esterno, almeno inizialmente.



Molti di loro, prima del battesimo,
erano noti per la loro rettitudine: per
esempio san Giustino, il console
Sergio Paolo 13, Pomponia Grecina 
14, il senatore Apollonio 15, i Flavi16
e molti altri. Gli storici romani
trasmisero alcuni nomi illustri, ma la
maggior parte dei primi cristiani era
fatta da persone normali che, mosse
dalla grazia, riconobbero la verità
nel messaggio del Signore. Il fatto di
trovare la fede in età adulta fece sì
che la loro professione e le loro
relazioni sociali acquisissero ancora
più valore: divenendo l’ambiente
dove Cristo avrebbe agito in loro e 
attraverso di loro. Non li sfiorò
neppure l'idea di autoescludersi o di
accettare di essere separati dalla
società nella quale erano cresciuti e
che amavano. Certamente non
transigevano in ciò che si riferiva a
Dio, ma cercavano di impegnarsi a
fondo nel compimento dei propri
doveri e sapevano che le loro azioni
avrebbero contribuito a rendere il



mondo più giusto. Le testimonianze
sono innumerevoli, ma forse la
miglior prova del loro modo di agire
è la incisività apostolica dei primi
cristiani. Dietro la storia di ogni
conversione, troviamo qualcuno che
mostrava con le opere di aver fatto
una scelta buona e vera. Un uomo, o
una donna, che affrontava la vita con
coraggio e con gioia.

Nel momento di agire i cristiani non
si ponevano falsi dilemmi tra
pubblico e privato. Vivevano la loro
vita, la vita stessa di Cristo. Questo
cozzava contro la mentalità
dell’epoca, nella quale molti
intendevano la religione come uno
strumento di coesione dello Stato.
Tale sconcerto si nota per esempio
nella testimonianza del martirio di
san Giustino. Il prefetto Rustico non
era in grado di accettare o di
comprendere le parole di
responsabilità e di iniziativa
personale del martire: «Ognuno si



riunisce dove può o preferisce. Senza
dubbio immagini che ci riuniamo in
uno stesso luogo, ma non è così (…).
Io vivo insieme a un certo Martino,
nei bagni di Timiotino (…). Se
qualcuno voleva venire a vedermi,
gli comunicavo lì le parole di verità» 
17. La loro azione apostolica era il
risultato della piena libertà e
iniziativa dei figli di Dio. Il gran
cambio sociale che crearono fu
sempre il risultato di numerosi
cambiamenti personali.

Le incomprensioni furono sempre
per i primi cristiani uno stimolo per
mostrare la loro fede con le opere.
L’amore per Dio si mostrava nel
martirio. Era considerato una
testimonianza: ma se patire il
martirio era la testimonianza
suprema, la maggioranza dei
cristiani sentiva di dover incarnare
un martirio spirituale, mostrando
nella loro vita lo stesso amore che
dava slancio ai martiri. Per secoli i



termini “martire” e “testimone”
furono intercambiabili, poiché
indicavano un unico concetto. I
nostri antenati nella fede sapevano
che agire cristianamente avrebbe
favorito la comprensione del Vangelo
e l’incoerenza avrebbe portato allo
scandalo, «perché i gentili, quando
ascoltano dalla nostra bocca le parole
di Dio, si meravigliano della loro
bellezza e grandezza; ma quando
scoprono che le nostre opere non
sono degne delle parole che diciamo,
immediatamente cominciano a
bestemmiare, dicendo che è un
racconto fallace e un inganno»18.
Benedetto XVI ha ricordato come va
mostrata la carità di Cristo: «L’amore
del prossimo radicato nell’amore di
Dio è anzitutto un compito per ogni
singolo fedele» 19. Che compito
appassionante rendere presente qui
e ora l’amore di cui l’uomo ha
sempre bisogno!20. Amore che i
primi cristiani manifestarono con la
loro preoccupazione sociale, con la



loro onestà professionale, la loro vita
limpida e il senso dell’amicizia e
della lealtà. In definitiva, con la loro
coerenza. «Noi siamo in tutto e per
tutto uniformi e uguali, perché
serviamo, e non comandiamo alla
ragione» 21.

Alla luce di queste considerazioni è
facile comprendere perché San
Josemaría incoraggiò le sue figlie e i
suoi figli a imitare i primi cristiani. È
un obiettivo appassionante vivere
come loro: La meditazione della
dottrina della fede, fino ad
assimilarla pienamente, l’incontro
con Cristo nell’Eucaristia, il
dialogo personale – la preghiera
senza anonimato – a tu per tu con
Dio, devono arrivare a essere
come la sostanza della nostra
condotta,22. In questo modo il
nostro lavoro, la normalità della
nostra vita, manifesteranno ciò che
siamo: cittadini cristiani che vogliono
essere all'altezza, con gioia, delle



stupende esigenze della nostra fede,
nella sua pienezza 23. Proveremo lo
stessostupore dei primi discepoli
nel contemplare le primizie dei
miracoli che le loro mani
operavano in nome di Cristo,e
diremo con loro: “Influiamo tanto
sull’ambiente!”24.

1 . Cfr. San Giustino, Dialogus cum
Tryphone, 2.

2 . Cfr Lc 15, 16.

3 . Colloqui con Mons. Escrivá, n. 24.

4 . Cammino, n. 920.

5 . San Cipriano, De Dominica
oratione, n. 35

6. Herma, Il Pastore, Paragone V, 4.

7 . Cfr At 2, 42

8 . Cfr Tertulliano, De oratione, 27.

9 . Cfr Cammino, n. 755.



10 . Tertulliano, Apologeticum, 42.

11. Atenagora, Legatio pro
christianis, 33.

12 . Cfr Mt 15, 18-19.

13 . Cfr At 13,7.

14 . Cfr Tacito, Annales, 13, 32.

15 . Cfr Svetonio, Historia Domitiani,
10,2. 16 . Cfr Svetonio, Historia
Romana, 67,14.

17. Martirium S: Iustinii et sociorum,
t5,

18. Pseudo-Clemente, Homilia
[Secunda Clementis], 13.

19 . Benedetto XVI, Lett. Enc. Deus
caritas est, 25-XII-2005, n. 20.

20 . Cfr Ibidem, n. 31.

21 . Atenagora, Legatio pro
christianis, 35.



22 . È Gesù che passa, n. 134.

23 . Cfr Ibidem.

24 . Cammino, n. 376.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/il-fuoco-dei-
primi-cristiani/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/il-fuoco-dei-primi-cristiani/
https://opusdei.org/it-it/article/il-fuoco-dei-primi-cristiani/
https://opusdei.org/it-it/article/il-fuoco-dei-primi-cristiani/

	Il fuoco dei primi cristiani

