
opusdei.org

Il frutto maturo
dell’identità

All’inizio, durante e alla fine
della vita, la nostra identità è
sempre in divenire. In questo
articolo si chiarisce la meta di
questo percorso: la nostra
fragile identità poggia su quella
di Dio.

07/03/2017

Chi è lei?... In un colloquio di lavoro,
alla dogana di un aeroporto,
navigando in internet e in molte altre
circostanze, ci vengono richiesti i
dati personali. Siamo capaci di darli:



nome, data di nascita, occupazione,
cittadinanza..., altezza, peso e colore
degli occhi... Siamo anche in grado di
indicare alcune caratteristiche del
nostro modo di essere: sono un
buono o un pessimo sportivo, ho la
tendenza a ingrassare, sono agile o
impacciato, ottimista o pessimista,
timido o espansivo e chiacchierone.
Però, non è vero che, ciò nonostante,
rimane ancora da dire chi sono io
realmente?

All’inizio di queste pagine sulla
formazione della personalità
abbiamo visto che un cristiano
maturo ha un progetto nobile, chiaro
e armonico della vita, messo in luce
dalla sua vocazione di figlio di Dio.
Conoscere questo progetto e farlo
proprio è quello che ci permette di
definirci meglio.

I successivi capitoli ci hanno poi
permesso di comprendere il processo
di crescita e i segni della maturità,



che include l’azione dello Spirito
Santo nelle nostre anime. All’inizio,
durante e alla fine di questo processo
la nostra identità è sempre in
divenire: fin da bambini sappiamo
chi siamo e conosciamo una parte del
progetto, anche se allo stesso tempo
tutto è da fare...

Un po’ per volta questo progetto si va
sviluppando, assumiamo una
maggiore consapevolezza del nostro
valore e della nostra missione nel
mondo, accettiamo le limitazioni e le
capacità, scopriamo ciò che di buono
e di cattivo c’è negli altri. All’inizio i
nostri genitori decidono per noi il
nome, l’alimentazione, l’iniziazione
alla fede, la scuola... Durante
l’adolescenza si consolida ciò che ci
distingue e nelle tappe successive si
ingrandiscono le ali adatte a un volo
autonomo, anche se non solitario.

Alla fine della nostra esistenza
terrena la vita che è stata piena di



significato si chiude con una piena
identità, come il fermaglio di un
gioiello. Finisce così l’abbozzo della
nostra storia che abbiamo tentato di
scrivere sulla terra, con la mano di
Dio che ha guidato i segni da noi
tracciati, e si apre davanti a noi la
storia vera: ritroveremo, con «il
cento per uno»[1], tutto quello che
abbiamo amato e tutti quelli con i
quali abbiamo amato.

Mirare al centro del bersaglio

Come un arciere che lancia la freccia,
se vogliamo centrare il bersaglio,
dobbiamo mirare in alto e in avanti.
Dobbiamo tenere presenti gli ideali e
dirigerci verso di essi. Una persona
matura cercherà di ricordarli prima
di intraprendere ogni attività o di
prendere qualche decisione.

In questo modo non confonderà i
mezzi con la meta. Infatti saprà chi è
e dove va, non si ingannerà con
l’apparente felicità dei facili piaceri,



né con l’illusione di autonomia di chi
non accetta altri criteri che il
proprio.

Per “mirare” bene si avvarrà
dell’esperienza di qualcuno che gli
indichi fino a che punto tendere la
corda, come sostenere l’arco, come
concentrarsi in ciò che è importante.
Dall’esterno, qualcuno potrà dirci
dove stanno arrivando i nostri tiri e
correggerci con voce amabile e
sicura: più in su, più a destra, più a
sinistra..., attenzione al vento... È
quello che cercano di fare i genitori, i
buoni educatori e gli amici, un
sacerdote e chi ci dà consigli nella
nostra vita cristiana.

La docilità con cui accogliamo sia i
suggerimenti di chi ci vuol bene sia
le mozioni di Dio nell’anima è la
chiave per raggiungere la meta
desiderata.

Per colpire il bersaglio dobbiamo
mirare al centro, ma possiamo



distrarci e mirare verso un punto
qualunque, disinteressandoci dei
segnali e degli avvertimenti. Non è
sufficiente, dunque, conoscere il
progetto: è necessario sforzarsi di
verificarlo momento per momento,
perseverare e chiedere aiuto.

Tante volte non riusciamo a
modificare quello che ci succede, e
neppure il nostro modo di essere.
L’atteggiamento davanti a queste
limitazioni, tuttavia, può essere
molto diverso, e da esso dipenderà in
buona parte la gioia che abbiamo e
che possiamo dare ad altri. Lo stile
delle nostre reazioni, i modi di agire
e di procedere indicano la nostra
personalità.

Ogni pensiero o desiderio, le parole, i
gesti, lo sguardo e il sorriso si
riempiono dell’aria che respiriamo. E
questa “aria” ci spinge a cominciare
la giornata e ogni attività tenendo
presente il fine. In omnibus respice



finem, dice un antico motto araldico:
in tutte le cose tieni lo sguardo fisso
al fine.

Nel lavoro, nel riposo, svegli o
addormentati, siamo sempre gli
stessi, con una identità unica che non
si distrugge e che non avrebbe senso
nascondere: la paura di mostrarci
come siamo sarebbe proprio il
sintomo di una identità traballante. Il
cristiano vede Dio come un Padre e
non si preoccupa tanto di ciò che si
aspetta dalla vita come di ciò che Dio
e la vita si aspettano da lui.

Se ci domandiamo spesso che cosa
Dio vuole da noi e ci sforziamo di
compiacerlo, diventiamo più uomini
o donne; guadagniamo in coerenza:
non solo sappiamo chi siamo, ma
come agire in ogni circostanza; la
nostra identità matura nelle
occupazioni e cresce con le nostre
caratteristiche personali.



Siamo felici di essere noi e felici di
fare quello che facciamo. La
relazione con Dio resta segnata dalla
filiazione e dalla fiducia, anche
quando vi siano cose che non
intendiamo o qualche fragilità
personale. La nostra “carta d’identità
cristiana” corrisponde a quella di
Gesù e per distintivo porta anche la
sua croce[2]. Se conosciamo Cristo,
conosceremo meglio anche noi stessi.
Guardando Cristo, e con il suo aiuto
potente, centreremo il bersaglio.

Il modello sicuro del “Padre
nostro”

Gesù è il nostro modello, con la sua
vita e i suoi insegnamenti. Da lui
riceviamo il nome di cristiani e la
nostra preghiera personale, il “Padre
nostro”[3], che è una norma
eccellente per modellare la nostra
vita e il nostro carattere. Il “Padre
nostro” ci indica quello che
dobbiamo chiedere e l’ordine in cui



farlo, e soddisfa le aspirazioni della
nostra affettività.

Le nostre esperienze, le letture, le
immagini che coglie la nostra retina,
ci spingono o ci frenano; sono molti i
fattori che ci fanno fare passi avanti
o ci deviano dal cammino. La
preghiera ci guida in mezzo a questa
complessità al momento di scrivere
ogni giorno una nuova pagina della
vita.

Abbiamo recitato molte volte il
“Padre nostro”, che può continuare a
farci stupire: riconosciamo di avere
un Padre nostro che è nei cieli, non al
di fuori o lontano, ma addirittura
molto vicino a noi[4].

E non diciamo mio ma nostro, perché
essere umani significa curare la
relazione con gli altri. Gli chiediamo
che il suo nome sia santificato: Egli,
che non ha bisogno di nulla, vuole
essere conosciuto, adorato,



desiderato e glorificato, perché solo
così si sazia la fame dell’umanità[5].

Proseguiamo chiedendo venga il tuo
regno: il progetto personale si
illumina con questa aspirazione che
si fa realtà in Cristo, nella sua grazia
che opera in noi e ci conduce alla
gloria eterna. «L’identità cristiana,
che è quell’abbraccio battesimale che
ci ha dato da piccoli il Padre, ci fa
desiderare, come figli prodighi – e
prediletti in Maria –, l’altro
abbraccio, quello del Padre
misericordioso che ci attende nella
gloria»[6]. Sia fatta la tua volontà
come in cielo così in terra: fa’ che
cresciamo nei tuoi confronti,
fondamento e meta della nostra
identità. Il successo o l’insuccesso, le
gioie o le pene si vedono allora da
questa prospettiva.

Ci riconosciamo creature bisognose
di beni materiali, del nostro pane
quotidiano. Inoltre, a un livello



superiore, questo pane fa riferimento
all’Eucaristia, Gesù stesso che ci
invita a riceverlo.

Nella Messa, conclusa la Preghiera
eucaristica, il sacerdote si rivolge ai
fedeli dicendo : osiamo dire..., e a
quel punto recita con gli altri la
preghiera che il Signore ci ha
insegnato. Quotidiano: è proprio
questo il momento di decidersi per
Lui, di correggere la nostra vita e
suonare la musica di Dio, perché ci
perdoni e non conservi alcun
risentimento. Come non sentire
rivolte a ciascuno di noi le parole che
sono uscite dalla sua bocca: rimetti a
noi i nostri debiti come noi li
rimettiamo ai nostri debitori? In un
Paese con pochi credenti, durante
alcune lezioni di lingua locale per
stranieri, l’insegnante domandò a un
alunno cristiano: “Che cosa fa Dio?”,
e intanto indicava nel dizionario la
parola “castiga”.



Lo studente si trovò in difficoltà,
perché, anche se l’affermazione
dell’insegnante gli sembrava
ingiusta, non era dotato della
sufficiente disinvoltura per dare
molte spiegazioni. Eppure, tra la
sorpresa dei presenti nell’aula, riuscì
a proferire la frase giusta: “Dio
perdona”. Noi chiediamo a Dio che ci
faccia partecipi di questa qualità così
sua, che ci permette di somigliare a
Lui.

Terminiamo dicendo non indurci in
tentazione, ma liberaci dal male.
Desideriamo che Dio ci colmi del suo
amore, della sua misericordia, che
non consiste solo nel perdonarci, ma
nel mostrarci i pericoli del percorso.
Dio ci indica, attraverso la sua
Chiesa, le cose da evitare. Le
beatitudini del sermone della
montagna sono l’essenza di un
programma esigente, ma anche di
una vita buona e serena. Invece, il
peccato non solo offende Dio, ma ci



danneggia e ci toglie la pace, perché
ci divide il cuore, e «nessuno può
servire a due padroni»[7]. Per
questo, è motivo di ringraziamento
che qualcuno ci consigli dove
mettere il piede per arrampicarci
sicuri, dove riporre le nostre
speranze per vederle soddisfatte. Con
l’orazione la nostra identità mette
radici profonde, scopriamo che la
nostra vita è un dialogo continuo con
Dio. E «se Dio è con noi, chi sarà
contro di noi?»[8].

Giocarsi tutto con una sola carta

S’innalza lo sguardo e i nostri passi
salgono verso il cielo. Sappiamo che
«il Signore ci ha chiesto tutto l’amore,
tutta la vita, tutto il cuore, tutta
l’intelligenza; ed è necessario
rispondere sapendo giocarsi tutto
con una sola carta, la carta
dell’amore di Dio. Signore, io ti amo
perché mi dai la voglia di amarti»[9].
L’identità cristiana si forgia nella



corrispondenza a ciò che Dio ci dà e
ci chiede, nel rimanere coerenti alla
propria vocazione.

Ogni nostra azione, le relazioni
interpersonali di amicizia o di
lavoro, devono portare questo
marchio: l’identità ha bisogno della
coerenza con la chiamata che il
Signore ci ha rivolto.

La maturità è un compito che non ha
mai termine, e per questo formarsi
vuol dire imparare a vivere come
quello che ciascuno è realmente. Chi
desidera vincere in un gioco o in una
scommessa tiene conto di molti
fattori e di solito non rischia troppo.
Nel percorso cristiano, invece, ci
abbandoniamo in Dio.

La vita intera acquista significato con
questo obiettivo: l’amore a Dio,
impossibile senza un effettivo amore
agli altri, unifica il modo di essere.
Quando scopriamo una missione
chiara, che ci soddisfa, ringraziamo



chi ce l’ha mostrata e riponiamo in
lui la nostra fiducia. L’identità ben
radicata porta a giocarsi tutto in una
volta e per sempre. Questa è «la
rischiosa sicurezza del cristiano»[10].

La meta della nostra vocazione
cristiana è l’identificazione con
Cristo. Se siamo coerenti, naturali e
semplici, lo riconosceremo, perché
egli loda quelli in cui «non c’è
falsità»[11]. Invece, «ciò che è
ingarbugliato, complicato, contorto e
ritorto su se stesso, costituisce un
muro che impedisce spesso di udire
la voce del Signore»[12].

Sviluppare l’identità equivale a
distruggere questi muri, che si
presentano come false sicurezze, a
togliere le barriere che ci tengono
lontani dagli altri e da Dio. In Gesù si
uniscono la terra e il cielo;
identificarsi con Lui vuol dire
trovare la verità su di noi.

Una identità soprannaturale



Tutto ciò che facciamo –
l'alimentarci, il lavoro, le relazioni
familiari e sociali – porta il sigillo di
ciò che è umano, con notevoli
similitudini nelle più diverse razze e
culture. Solo l’essere umano riesce a
trasformare le sue azioni in gesti
pieni di significato. In lui risplende la
bellezza di un corpo e del suo
linguaggio, che protegge con pudore,
segno di identità e spazio di libertà.
Soltanto lui trasforma gli istinti in
tendenze, perché conosce la finalità
dei propri impulsi ed è capace di
dominarli. Non si lascia trascinare da
forze cieche, ma le governa con la
sua intelligenza e la sua volontà.

Soltanto l’uomo e la donna Dio ha
fatto a sua immagine e
somiglianza[13]: li ha fatti persone.
Ha voluto che ricevessero una
educazione e maturassero a poco a
poco; ha voluto, soprattutto, farli
partecipi della propria intimità:



costruire, sopra le fondamenta
umane, una identità soprannaturale.

L’identità non isola, ma si forma
assieme agli altri e verso gli altri, ci
invita a dimenticarci di noi e a
guardare al di là di noi. Lo vediamo
nel neonato che, dopo pochi mesi,
non si preoccupa più soltanto del suo
dito: riconosce il viso della madre e
sorride; più avanti scopre che non è
l’unico “re” nel mondo; finisce di
reclamare ogni cosa e di dire “mio,
mio”...

L’adolescente impara che non può
pretendere tutto; se vuole che i
genitori gli comprino una bicicletta,
spera... e magari si comporta un po’
meglio prima dei propri compleanni.
Impara così il valore della speranza,
che lo prepara alla vera speranza,
piena di ottimismo: la speranza
cristiana.

Compaiono progressivamente una
serie di caratteristiche spirituali. Ci



rendiamo conto che la libertà non
comporta soltanto la capacità di
scegliere, ma anche la responsabilità:
qualcosa o qualcuno ci chiede una
risposta. Coltivare la propria
personalità non consiste allora
soprattutto nel completare se stesso,
ma nell’accrescere la nostra apertura
verso gli altri e nel potenziare tutto
ciò che possiamo apportare a loro
favore.

Si tratta di un’attività che ha inizio in
casa, nella famiglia «in cui regna una
solida e affettuosa fiducia, e dove si
torna sempre ad avere fiducia
nonostante tutto»[14]; dove ognuno e
ognuna sa chi è e che cosa può fare
per gli altri.

Lo stupore davanti a un disegno
tanto speciale favorisce la domanda
sul senso dell’esistenza: Chi sono io?
La nostra fragile identità di creature
poggia sull’identità piena che solo
Dio possiede. Lo hanno capito



perfettamente i nostri primi fratelli
nella fede: «i cristiani sono nella
carne, ma non vivono secondo la
carne. Dimorano nella terra, ma
hanno la loro cittadinanza nel
cielo»[15].

Wenceslao Vial

[1]Mt 19, 29.

[2] Cfr. Papa Francesco, Omelia a
Santa Marta, 26-XI-2014.

[3] Cfr. Mt 6, 9-13.

[4] Cfr. San Josemaría, Cammino, n.
267.

[5] Cfr. Benedetto XVI, Omelia, 11-
IX-2011.

[6] Papa Francesco, Es. ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), n. 144.



[7] Mt 6, 24.

[8]Rm 8, 31.

[9] San Josemaría, Appunti presi
durante una riunione familiare, 30-
XI-1960 (AGP, biblioteca, P01, 1969, p.
265).

[10] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 58.

[11] Gv 1, 47.

[12] San Josemaría, Amici di Dio, n.
90.

[13] Cfr. Gn 1, 26.

[14] Papa Francesco, Es. ap. Amoris
Laetitia, 19-III-2016, n. 115.

[15] Lettera a Diogneto, 5 (PG 2,
1174).



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/il-frutto-maturo-
dellidentita/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/il-frutto-maturo-dellidentita/
https://opusdei.org/it-it/article/il-frutto-maturo-dellidentita/
https://opusdei.org/it-it/article/il-frutto-maturo-dellidentita/

	Il frutto maturo dell’identità

